क्ष कोश्म क

# सांख्यदशन का इतिहास

[ सांख्यविषयक यहिरानपरी सात्मक मौलिक प्रन्थ



लेखफ---

विद्याभास्कर, चेदरत्न, श्री पं॰ उदयवीर शास्त्री, न्यायतीर्थ, सांख्य योगतीर्थ, चेदान्ताचार्य । प्रकाशक—श्री स्वामी वैदानन्दतीर्थं जी, श्रध्यस्—विरजानन्द वैदिक संस्थान, ज्वालापुर, सहारतपुर [ उत्तर प्रदेय ]

भृमिका—लेखक—श्री डॉ० वामुदे बहारण जी अग्रवाल एम० ए०, अध्यत्त—सैन्द्रल एशियन ऐन्टिक्वियटी म्यूजियम, नई देहली

प्राक्तथन-लेखक-श्री डॉ॰ मंगलदेव जी शास्त्री, एम॰, ए॰, वैदिक स्वाच्याय मन्दिर, बनारस छ

मुद्रक—श्री एं० ज्ञानचन्द्र जी बी० ए०, संघालक—सार्वदेशिक प्रेस, पाटौदी हाउस दरियागंज, देहली श्री पं० उदयवीर जी शास्त्री ने अस्यन्त परिश्रम से 'सांख्यदर्शन का इतिहास' नामक जो निवन्य प्रस्तुत किया है, उसका हिन्दी संसार में हम स्वागत करते हैं। इन्होंने सांख्यदर्शन की आनेक मौलिक समस्याओं की खोर हमारा ध्यान ध्याकपित किया है। भारतीय संस्कृति में कि आनेक मौलिक समस्याओं की खोर हमारा ध्यान था। देश के उदात्त मस्तिष्क सांख्य की बिजार फिसी समय सांख्यदर्शन का अस्यन्त ऊ वा स्थान था। देश के उदात्त मस्तिष्क सांख्य की बिजार पद्धति से सोचते थे। महाभारतकार ने यहां तक कहा है—

ज्ञानं च लोके यदिद्दास्ति किञ्चित् सांख्यागत तच्च महन् महासम्।

[ शान्ति० ३०१। १०६]।

बस्तुतः महाभारत में दार्शनिक विचारों की जो पृष्ठभूमि है, उसमें सांख्यशास्त्र का - मेहर वपूर्ण स्थान है। शान्तिपर्व के कई श्यलों पर पञ्चशिख और उसके शिष्य धर्मेश्वज जनक के संवादरूप में, ब्रह्मवादिनी सुन्तभा और इसी जनक के संवादरूप में, ब्रह्मवादिनी सुन्तभा और इसी जनक के संवादरूप में ने सांख्यदर्शन के संवादरूप में, एवं याज्ञवल्क्य और देवशित जनक के संवादरूप में ने सांख्यदर्शन के विचारों का बड़े काज्यमय और रोचक ढंग से उदलेख किया गयाहै। सांख्यदर्शन का क्रिया गीता में प्रतिपादित दार्शनिक पृष्ठभूमि पर पर्याप्तरूप से विद्यमान है। वस्तुतः सांख्य- दशन किसी समय अत्यन्त लोकप्रिय होगया था।

भारतीय जीवन में दर्शन की खांतराय उपयोगिता सदा से रही है। भारतीय संस्कृतिका इतिहास वस्तुतः भारतीय दर्शन के इतिहास का ही विकसित रूप हैं। विचारों के नये मेघ अने क प्रकार से बे-रोक टोक इस देश की चिन्तन्शील भूमिपर बरसते रहे। विचारों का रसमय निर्भार प्रकार से बे-रोक टोक इस देश की चिन्तन्शील भूमिपर बरसते रहे। विचारों का रसमय निर्भार ही दर्शन था, और वह मरना कई सहस्र वर्षों तक देश के अनेक भागों में भरता रहा। कर्मों ही दर्शन था, और वह मरना कई सहस्र वर्षों तक देश के अनेक भागों में भरता रहा। कर्मों के पीछे सदा एक दाश निक पृष्टभूमि होती है। किसी समय वेदों का प्राएवाद भारतीय जीवन के पीछे सदा एक दाश निक प्रकारत में उपनिपदों का ब्रह्माय या आत्मवाद भारतीय विचार का मूल प्रेरक सिद्धान्त था कालान्तर में उपनिपदों का ब्रह्माय या आत्मवाद भारतीय विचार का मूल प्रवास के साथ जोड़ जाता का भूव नज़त्र बना, जिसने सदा के लिये इस देश ने को अध्यास के साथ जोड़ जाता के मानस दिया। कहा जासकता है कि अतिशय अध्यास्मवाद की प्रतिक्रिया के स्वरूप ही जनता के मानस मिं एक पृष्टभूमि तयार हुई, जिसमें अध्यास की अपेता भ्यूल लह्म और प्रदेश अनुभव में में एक पृष्टभूमि तयार हुई, जिसमें अध्यास की विचार मी। संभवतः लोकायतों का प्रवच्चवाद इसी आने वाली प्रकृति के अपर आश्रित विचारों की निव जमी। संभवतः लोकायतों का प्रवच्चवाद इसी आने वाली प्रकृति के अपर था । बौदों का प्रकृतिपरक नीतिवाद भी। इसी पृष्टकृमि की ओर संकेत कान्दोलन का सूचक था । बौदों का प्रकृतिपरक नीतिवाद भी। इसी पृष्टकृमि की ओर संकेत कान्दों सुछ पे ही गाड़े समय में सॉल्यशास्त्र ने आत्मत सरलता के साथ प्रकृति में घटने करता है। छन्न प्रकृत में प्रकृत की, और प्रकृति एवं जीवनमें दिखाई पड़ने वाला वाली सृष्टि की प्रक्रियाओं की व्याल्या प्रस्तुत की, और प्रकृति एवं जीवनमें दिखाई पड़ने वाला वाली सृष्टि भी प्रकृति में बाला वाली सृष्टि की प्रकृति में परने वाला

जो नेपम्य है उसका भी सदय रज, तम इस त्रिमुखात्मक िद्धान्य के द्वारा सुन्दर युद्धिपूर्वक समाणात किया, फिर क्में करने वाले जीव को इम प्रकृति के साथ किसतरह जीवन में निपटना पढ़ता है, इसकी भी एक बुद्धिगम्य व्याख्या वताई। प्रायः गणनार्थक 'संख्या' से सांख्य राष्ट्र की व्युत्पित्त मानी जाती है, किन्तु एक विचार ऐसा भी है, कि 'चत्त्' घातु से जिसका अर्थ है युद्धि- पूर्वक मीच समफ कर वस्तु का विचार करना, 'ख्या' आदेश करके संख्या शब्द की व्युत्पित्त मुर्वेक मीच समफ कर वस्तु का विचार करना, 'ख्या' आदेश करके संख्या शब्द की व्युत्पित्त मुर्वेक मीच समफ कर वस्तु का विचार करना, 'ख्या' आदेश करके संख्या शब्द का एक सुन्दर संकेत पाया जाता है—

संख्यां प्रकुर्वते चैव प्रकृति च प्रचत्तते । सरवानि च चतुर्वि रात् तेन सांख्याः प्रकीर्त्तिताः॥ स्वर्धात् जो प्रकृति का विवेचन करते हैं, जो चौत्रीस सर्त्वों का निरूपण करते हैं, श्रौर जो संख्या अर्थात् । हान का उपदेश करते हैं, वे सांख्यशास्त्र के प्रवर्त्त हैं ।

इसप्रकार जिस एक दर्शन शास्त्र में स्थूल जाता, उसके अनेक प्रकार के गुणात्मक व्यवहार और मगुष्यों की अध्यातमत्रवान प्रशृत्ति इन तीनों का बुद्धिपूर्वक विवेचन और समन्वय किया गया था, वह दर्शन सांक्य के रूप में सब से अधिक महिमाशाक्षी और लोकोपकारी सिद्ध हुआ। यही सांक्य की सबसे अधिक विशेषता थी।

सांख्वदर्शन के इतिहास का वियेषन एक प्रकार से प्राचीन भारतीय दार्शा निक विचारों के सांगोपांग इतिहास से सम्बन्धित हैं। श्री उदयवीर श्री ने अस्यन्त अम-पैर्य, विस्तुत, अध्ययत और सूच्य विवेषनात्मक प्रणाली से सांख्यदर्शन के इतिहास-विकास की सभी प्रधान समस्याओं पर प्रकाश डाला है। उन्होंने अपने प्रन्य के दो भाग किये हैं। प्रस्तुत भाग जो स्वयं काकी विस्तृत हैं, सांख्यर्शन के मूल प्रवर्षक महर्षि कियल हैं, सांख्यर्शन के मूल प्रवर्षक महर्षि कियल के सम्बन्ध में उपलब्ध पितृतिस्त सामग्री की प्रायः वही दशा है, जो प्राचीन भारत के दूसरे मनीषिषों के जीवनक्त के सम्बन्ध में हैं, अर्थ वीन हिंद से जिसे हम इतिहास समकते हैं, और देश काल के निश्चित बौलट में न्यक्तियोग को जकड़ कर उसकी पेतिहासिकता सिद्ध काने की जो नहें परिपाटी हैं, उसके द्वारा मिंपिक कान से पेर रहजाते हैं। इस सर्थ के मानने में हमें संकोच नहीं करना चाहिये। लेकिन जहां तिधिकम का अभाव हो, वहां त्रियारों के पीत्रीयय का आयार, पेतिहासिकों का एकमात्र साधन होता है। इस हिंद से संबंध्य के महतो आवार्य परम्परा में भगवान् किपल इस शास्त्र के मूल प्रवर्ण के करा से स्व से अपर स्थान रखते हैं।

श्रीयुत शास्त्री जी की जो स्थापना सब से खिषक माननीय महत्त्व-पूर्ण और स्थायी मूच्य की कही जायगी, यह यह है, कि पडध्यायारमक सूत्रों के रूप में निर्मित जो शास्त्र है, जिसका प्राचीन नाम 'पष्टिवन्त्र' था, उसके कर्त्ता खाषाये कपिल थे। उनके लिए अवस्पर कालीन साहित्य में 'परमर्थि' इस पूजित विशेषण का प्रयोग हुआ। स्वयं पद्धशिक ने जो कपिल के प्रशिष्य थे, पिटतन्त्र के प्रणेता के लिये 'परमिं' पदवी का प्रयोग किया है। यह स्थापना यद्यपि देखने में इतनी सरल और स्वामाविक जान पड़ती हैं, किन्तु सांख्यदरोन के इति-हास में यह काको उलक गई है। विद्वानों ने इस बात को यहां तक मदा दिया है, कि सांख्यशास्त्र का जो सबसे पुराना प्रन्य मितता है, वह ईश्वरकृष्ण की सांख्यकारिका है, और कारिकाणों के आधार पर ही किसी ने पीछे से सूत्रों की रचना की होगी। लेकिन इस बात में रत्ती भर भी सस्य का औश नहीं है। प्रस्तुत प्रन्य में इस बात को खनेक पुष्ट प्रमाणों से सिद्ध किया गया है।

सांख्यपद्यध्यायी के ऋतिरिक्त एक दूसरा छोटा सा २२ सुत्रों का प्रनथ 'तरत्रसमास' नामक हैं। उसके रचनाकाल और कर्त्तृत्व के विषय में विद्वानों का मतभेद हैं। लेखक ने उसे भी किपलत्रणीत ही माना है। 'तत्त्वसमास' एक प्रकार से अरवन्त परिमित शब्दों में सांख्य के प्रतिपाद विषयों की सुची है। उसकी अन्तः साम्री इतनी कम हैं, 'कि उनके सम्यन्ध में किसी निश्चित मत का प्रतिपादन संभव नहीं।

प्रस्तुत मन्य का दूसरा अध्याय जिसमें 'क्षितन प्रश्नीत पष्टितन्त्र' की विश्तुत विवेचना है, मीलिकता और प्रामाणिकता की र्राष्ट्र से सबसे ऋषिक ध्यान देने योग्य है। संजेप में लेखक की स्थापना इसप्रकार है— किष्णत के मूल प्रन्य का नाम पष्टितन्त्र था उसीको सांख्य या सांख्यदर्शन कहा जाता था। किष्णत के मूलप्रन्य पर पद्धाराल और वार्षगर्य इन दो प्रमुख आचार्यों ने च्याच्यायें लिखी। ईश्वरकृष्ण किषत के मत के अनुवायों थे, लेकिन वापगर्य के अनेक सिद्धान्त किषत की परम्परा से भेद रखते हैं। किषत के पर्याप्त समय बाद ईश्वरकृष्ण ने अपनी कारिकाओं की रचना की। पष्टितन्त्र के पहले तीन अध्यायों में प्रतिपादित जो विषय हैं उन्हें ही ईश्वरकृष्ण ने कारिकाओं में प्रिया किया। सांख्यकारिका को अन्तिम आर्या में यह बात स्पष्ट कही है—

ः सन्तरयां किल येऽधीस्तेऽधीः कृरस्तस्य पष्टितन्त्रस्य । श्राख्यायिकाविरहिताः परवादिविवर्जितारचेति ।

श्रार्थात् पष्टितन्त्र के जितने विषय हैं, वे ही सब सांक्यसप्ति में हैं, सिर्क दो वातें सप्ति में होड़ दो गई, एक तो श्राव्यायिकाएं और दूजरे परवाद श्रार्थात् श्रन्य दर्शनों के मतवाद। सांक्यपटस्यायी और ईश्वरकृष्ण की कारिकाओं की परस्पर तुलना की जाय, तो इसप्रकार ज्ञाव होता है—

कारिका सुत्रपडध्यायी कारिका सूत्रपडध्यायी १---२० प्रथम अध्याय ३८-६८ तृतीय अध्याय

२१--३७ द्वितीय अध्याय

इसप्रकार सार्व्यसप्ति की खार्या कों का सम्पूर्ण भिवाश अर्थ पष्टिवन्त्र के प्रथम सीन क्रथ्यायों में समाप्त होजाता है। पष्टिवन्त्र के चौथे अध्याय में आव्यायिकाओं का प्रासंगिक उत्सेख है, और पांचर्ये छुठे अध्यायों में परवादों का। इन दोनों ही प्रसंगों को कारिकाओं में छोड़ दिया गया है। इसप्रकार ईश्वरकृष्ण का स्वितिस्रित वर्णन ही सिद्ध करदेवा है, कि जिस किपलमणीत पष्टितन्त्र से उसने ऋपने अभ्य के लिये प्रतिपाद आर्थों का संग्रह किया, यह पष्टितन्त्र वर्तमान सांख्यपट्टध्यायी ही होसकता है।

पष्टितन्त्र को मूलप्रस्थ मानने के विरोध में तीन युक्तियां दी जाती रही हैं 1 शास्त्री जी ने बहुत ही प्रामाणिक ढङ्ग से संभवतः पहली वार ही उन युक्तियों का आमूल निराकरण किया है। वे तीन यक्तियां इसप्रकार हैं—

े (१) पष्टितन्त्र के कुछ मृत्र कारिका रूप हैं, इसिलये कारिकाओं के आधार पर बाद में . उनकी रचना हुई होगी।

इस राष्ट्रा का संचित्र समाधान यह है, कि कारिका रूप में मिलने वाले तीन सूर्यों का प्राचीन और वास्तविक पाठ सुत्रासम्ब ही था, उन्हें कारिना स्व वाद में मिला।

(२) दूसरी शंका सूत्रों की प्राचीनता में यह थी, कि शहराचार्य सायण श्रादि ने श्रापने प्रत्यों में सांख्यसूत्रों का कहीं भी उल्लेख नहीं किया, श्रीर न उद्धरण ही दिये हैं, जबिक कारिकाओं के उद्धरण उन प्रत्यों में भिलते हैं, इसलिये मुत्रों की रचना सायण श्रादि के बाद होनी चाहिये।

इस आनेप के उत्तर में प्रत्थ लेखक ने अपने विस्तृत अध्ययन और परिश्रम के आधार पर सायण से लगाकर ईश्वरकृष्ण तक के भिन्न र मन्यों से लगभग सत्रह सांख्यसूत्रों के इखराणों का संग्रह किया है। इसके आगे कुछ ऐसे सूत्रों के उछराणों का संग्रह भी कर दिया गया है, जो सांख्यकारिका की रचना से पहले के साहित्य में मिलते हैं। विस्तार से यह विषय मूलगन्य के अध्य १७४ से २२२ तक में द्रष्टुच्य हैं।

३—तीसरा श्राचेष यह है कि पष्टितन्त्र के मृत्रों में कुछ स्थलों पर जैन एवं घौद्र मर्तो का उच्लेख श्रीर रायक्ष्म है, जो सृत्रों की प्राचीनता में सन्देह उत्पन्न करता है।

इस रांका का समाधान प्रस्तुत प्रन्थकार की सूहम पर्यालोचन शक्ति प्रकट करता है। 
रन्होंने सुत्रों की आन्तरिक साची के आधार से ही यह निर्मिवाद सिद्ध किया है, कि पहले 
अध्याय और पांचवें अध्याय के जिन दो स्थलों में जैन और बौद्ध एवं न्याय और वैशेषिक 
आदि का नाम आया है, वे सुत्र बाद में मिलाये गये हैं. ऐसा उस प्रकरण की अन्तः साची से 
स्वयं सात होता है। स्व पन और पाटलिपुत इन दो बड़े नगरों का उल्लेख पहले अध्याय के २५ वें 
सूत्र में हुआ है, जिससे सुचित होता है, कि शुंगकाल के आसपास, जब ये दोनों ही शहर उन्मित 
पर थे, इन नामों का उल्लेख हुआ होगा। इससे इन सूत्रों के प्रदेष के कालपर कुछ प्रकाश 
पहना है।

इसप्रकार प्रावुत प्रत्य के पांच अध्यायों का विषय विवेचन, मूल पष्टितन्त्र अन्धपर पड़ी इर्द कई प्रकार की संकाओं का अस्यन्त प्रामाणिक उत्तर हैं। आगे के हो अध्यायों में पष्टितन्त्र सूत्रों के व्याख्याकार एवं सांख्यसप्ति के व्याख्याकारों का कालिविवेचन विया गया है। इस प्रसंग में एक विशेष तथ्य की छोर ध्यान दिलाना उपयोगी होगा। जैसा कि पूर्व में निर्देश विया गया है, स्वयं ईश्वरकृष्ण किपल मतानुयाधी थे; लेपिन विन्ध्यवास के साम्प्रदायिक गुरू किपल न होवर वार्षगण्य थे। कीथ ने ईश्वरकृष्ण और विन्ध्यवास के एक होने का अनुमान किया था, किन्तु सिद्धान्तों के छान्तरिक गतमेद के छाधार पर दोनों की यह एकता सिद्ध नहीं होती। विन्ध्यवास का सांस्कारिक नाम कृष्टिल था, ऐसा आचार्य कमलशील द्वारा वद्धून एक रलीक के द्वारा ज्ञात होता है।

अन्तिम आटवें अध्याय में प्राचीन सांख्याचार्यों का विवेचन किया गया है, जो सांख्यदर्शन के इतिहास की दृष्टि से अदयन्त मह्ध्वपूर्ण है। कियल के शिष्य आधुरि, आधुरि के शिष्य पञ्चशिख के शिष्य विस्वित्व के शिष्य विस्वित किता करालजनक के सीथ संवाद महाभारत में दिया हुआं है, याज्ञवल्क्य और देवराति जनक, चोडु आदि तेरह आचार्य, पुलस्य आदि सात आचार्य, जैगीपन्य, उल्क, देवल, आवार्य आदि आचार्य, पुलस्य यादि सात आचार्य, जैगीपन्य, उल्क, देवल, आवार्य आदि आचार्य, पुलस्य यादि सांख्याचार्य—इन अनेक विचारकों ने इस महान दर्शन के इतिहास को सुदीर्थ काल तक उत्तरोत्तर विकसित किया। उनके सम्बन्ध में जो थोड़ी बहुत किव्या संगृहीत की जासकी हैं, वे भी कम मुख्यान नहीं हैं।

प्रस्तुत खराड सांख्यदर्शन की बहिरंग परी हां के स्प में निर्मित हुआ है, इस दरों न के जो मूलंभूत तारिवक विवार हैं, किसप्रकार उनका दूसरे दार्श निक विवारों के साथ भेद, सामक्रत्रस्य अथवा विशेषता है, इन प्रश्नों का निरूपण प्रन्थ के दूसरे राग्ड में किये जाने की आशा है, और दार्श निक इतिहास की दृष्टि से यह खण्ड और भी अधिक रोचक व महस्वपूर्ण होना चाहिये। युगों की आक्षा दार्श निक विवारों के रूप में बोलती हुई देखी जासकती हैं। इस दृष्टि से भारतीय दर्श नों का सर्वाद्व पूर्ण इतिहास जिस समय लिखा जायेगा, उस समय धर्म, साहित्य, कला, आदर्श आदि अनेक प्रकारके सांकृतिक जीवनके अंगोंकी व्याख्या अन्तयास ही हमें प्राप्त होसकेगी। प्रायः दर्शन का विषय अध्यन्त नीरस व शुष्क समभा जाता है, क्षेकिन यदि उसी दर्शन के निरूपण में क्यों और कैसे इन दो प्रश्नों के उत्तर को हृदयद्वम कर लिया जाय, तो दर्शन कहानीके सहश सरस भी वनजाता है।

राष्ट्रीय संप्रहालय, नई दिल्ली २३ मई १६५० वामुदेवशरण

## **भावेकथन**

इसमें सन्देह नहीं कि भारतीय दर्शनों में सांख्यदर्शन का महत्त्व खिद्वितीय है। न केवल अपनी अरयन्त प्राचीनता के कारण ही, न केवल भारतीय वाष्ट्रमय और विचारधारा पर ऋपने विस्तृत और स्रमिट प्रभाव के कारण ही, किन्तु वास्तविक द्यार्थों में किसी भी दार्शनिक प्रस्थान के लिए आवस्यक गहरी आध्यात्मिक दृष्टि के कारण भी इसका महत्त्व स्वष्ट है। 'सांख्य' राज्य के वैदिक संदिताओं में न स्राने पर भी, सांख्यकी विचारधारा का मूल वेदों के "द्वा सुपर्णा सयुजा सखाया" रहा श्री १६४१०) जैसे मन्त्रों में स्वष्ट दिखलाई देता है।

सांख्य के प्रवर्त्तक भगवान् कपित के लिए "ऋषि प्रसूत किए स्वतमप्रे झानैर्विभर्ति"।
[रवे॰ ७० ४।२]जेसा वर्णन स्पष्टतः उस दर्शनभी श्रातिप्राचीनताको सिद्ध करता है। इसीप्रकार 'अर्थरास्त्र' में, न्याय, वैरोपिक श्रादि दर्शनों का उन्हेखन करके "सांख्य योगो लोकायतं पेत्यान्वीसिकी" ( ११२ ) यहां सांख्य के वर्णन से उसकी श्रापेत्तिक प्राचीनता ही सिद्ध होती है। इसके
श्रातिरिक, इख उपनिवदों के साथ २, समस्त पुराण, धर्मशास्त्र, महाभारत, श्रायुर्वेद श्रादि के
विस्तृत साहित्य में सांख्य का जितना गहरा प्रभाव दिखलाई देता है उतना श्रीर किसी दर्शन का
महीं। श्रन्त में यह भी ध्यान में रखने की धात है कि—

"कश्चिद् धीरः प्रत्यगातमानमैत्तृदायृत्तवत्तुरमृतस्यिमच्छन्" (फठ० ७० २।१।१) के आर्थों में दार्श निक विचार का वास्तविक प्रारम्भ 'स्व' या प्रत्यगात्मा के रूप की जिज्ञासा से ही होता है। इस 'स्व' के रूप का जैसा तास्मिक विस्तेषण सांख्य में किया गया है, वैसा प्रायः अन्य दर्शनों में मही।

ं सांख्यदर्शन का वर्षमान काल में उपलब्ध साहित्य यद्यपि विस्तृत नहीं है, तो भी यह निर्धियाद है कि प्राचीनकाल में इसका छुड़त् साहित्य था। दुर्भाग्य से वह श्रव नष्टप्राय है। जो साहित्य उपलब्ध है उसका भी गम्भीर दार्शानक दृष्टि से श्र्युशीलन करने वाले विरले ही विद्वान् श्रातकल मिलते हैं, प्रथ्यों का केवल शाब्दिक श्रर्थ करने वाले लोगों की दुसरी वाल है।

प्रसन्नवा की बात है कि हमारे प्राचीन मित्र श्री पं॰ उदयवीर शास्त्री जी ने जो सांख्य-दर्शन के गिने चुने विद्वानों में हैं, मृहतदर्शन का दार्शनिक तथा ऐतिहासिक दृष्टियों से वर्षों तक गम्भीर अनुशीलन करने के प्रधात अपने जिचारों को लेखबद्ध किया है। प्रस्तुत पुराक में सांख्यसाहित्य के क्रमिक इतिहास की दृष्टि से आपने अपने विचारों का विद्वसापूर्ण शैली से निरूपण किया है। मन्य आपके गम्भीर अध्ययन और अध्ययसाय का ज्वलन्त प्रभाण है। आपके विचारों से सर्वत्र सद्दमति हो या न हो, पर मन्य की उपयोगिता और उपादेयता में संदेद हो ही नहीं सकता। हमें पूर्ण आशा है कि विद्वन्मग्रहली खरसाह के साथ हृदय से इस मन्य का

मैदिक स्वाध्याय मन्दिर ष्नारस झावनी

मङ्गलदेव शास्त्री ३१।३।४०

# लेखक का निवेदन

सन् १६१४ की बात है, जब मैं गुरुखुल महाविद्यालय ज्वालापुर में अध्ययन करता था। गुरुकुत की पाठचप्रणाती के साथ २, में आने वाले सन्न में, कलकत्ता विश्वविद्यालय की न्याय-तीर्थ परीज्ञा में उपस्थित होने के लिये भी यत्न कर रहा था। इन्हीं दिनों मेरे बाल्यकाल से परिचित श्री देवेन्द्रनाथ जी, सांख्य-योगतीर्थ परीचा की तयारी के लिये तद्विपयक प्रन्यों के अध्ययनार्थं महाविद्यालय ज्वालापुर पधारे। देवेन्द्रजी के पिता श्री पं० मुरारिलाल जी शर्मा आर्थसमाज के प्रसिद्ध महोपदेशक श्रीर उस समय के शास्त्रार्थ महारथी थे। परिटत जी को मैं अपनी बहुत होटी लगभग आठ नौ वर्ष की ] आयु से जानता था, और उन्हीं के कारण मैं गुरुकुत्त प्रसाती में शिला प्राप्त करने के लिये प्रविष्ट हुआ। चनके पुत्र देवेन्द्र जी से मुझे बहुत स्तेह था।

्.छात्रावस्था के दिन थे, में न्याय-वैशेषिक पद रहा था, और देवेन्द्र जी सांख्य-योग के घ्यष्ययनं में संतम्न थे। प्रायः प्रतिदिन किसी न किसी शास्त्रीय विषय पर परस्पर चचा होती गहती थी। एक दिन में श्रीर देवेन्द्र जी 'सत्कार्य—श्वसत्कार्यवाद' पर चर्चा छेड़ बैठे । इमारी यह चर्चा समय पार कर कई दिन तक चलती रही। श्रायुका यह भाग ऐसा हैं, जिस पर . भर्त हरि का 'तदा सर्वेद्योऽस्मीत्यभवदविलप्तं मम मनः' वाक्य पूरा चरितार्थे होता है। कई ्रिस के बाद हमारी चर्चा इस स्थिति में पहुँच गई, कि वे कहने लगे न्याय में क्या घरा है, मैंने , कहा सांख्य में हैं ही क्या ? और इसीप्रकार हम एक दूसरे का उपहास कर जाते थे। इसी प्रसंग में एक दिन में अपने विचारों की रदता के लिये उनसे कह बैठा, कि यदि गुरु जी से बिना पट्टे हुए ही अगले वर्ष सांख्यतीर्थ परीचा उत्तीर्ण न की, तो जो चाहे करना। यह प्रतिक्षा कर, मानो मैंने न्याय की प्रतिस्पद्धी में सांख्य की पूरी अवहेलना कर दी थी।

सन् १९१४ के फर्वरी मास में अपने अन्य साथियों के साथ हम दोनों कलकत्ता जाकर परीचा में उपस्थित हुए। उसके अनन्तर देवेन्द्रजी अपने घर चले गये, क्योंकि वे उतने ही समय नराका न जनात्वन क्ष्म थे हैं अपनी संस्था में लौट आया, वहां का नियमित छात्र था। के लिये महाविद्यालय आये थे, में अपनी संस्था में लौट आया, वहां का नियमित छात्र था। लगमग तान भारत के अन्य प्रस्ति में प्रथम आया था। यद्यपि देवेन्द्र जी से फिर बहुत दिनों अपने विषय में विश्वविद्यालय भर में प्रथम आया था। अथना विषय ना विर्वाप का हो सका, स्त्रीर न कभी फिर उन्होंने मुक्त से पूछा, पर मेरे मस्तिष्क में तक मेल मिलाप न हो सका, स्त्रीर न कभी फिर उन्होंने मुक्त से पूछा, पर मेरे मस्तिष्क में तक मल । भणाप न कार्यान, वह भावना और तीत्र होगई, कि गुरुजी से बिना पढ़े ही ज्यायतीर्थ के परीक्षा-परिर्णाम से यह भावना और तीत्र होगई, कि गुरुजी से बिना पढ़े ही 'सांख्य-योगतीर्थ' परीचा पास करु गा, और इसी आने वाले सत्र में ।

दर्शनशास्त्रों का ज्ञान मेंने सर्वशास्त्र पारात, श्रुपिक स्प्, गुरुवर श्री काशीनाथ वी शास्त्री के वरसों में बैठकर प्राप्त किया है। संयोग ऐसा हुआ, कि सन् १६१४ के सम्र में गुरुवी के पास भुक्ते केवल वेदान्त पदने का समय मिलसका। मेरे दूसरे साथी अन्य विषय पद्ते थे। में दुगना समय हूं, यह न विचत था, और न नियमानुसार हो ही सकता था। सांख्य वा स्वयं स्वाध्वाय करने के लिये अब मुक्ते वाध्य होना पद्मा। यह सब किया, और १६१६ के फर्वरी मास में कलकत्ता पहुंचकर परीचा में सम्मित्तत होगया। परीचा-परिएगम आने पर ज्ञात हुआ, कि मैं अपने विषय में सम्पूर्ण विश्वविद्यालय में दितीय था। मुक्ते अच्छीतरह याद है, उस वर्ष प्रथम रह थे, औ पं० कन्हें बालाल जी शास्त्री, जो उन दिनों गुरुकुल कांगड़ी में अध्यापन कार्य करते थे।

सांख्य का स्वयं अध्ययन करने के कारण मुझे यह बहुत सोंद २ कर पढ़ना पड़ा। सीधा गुरुम्ब से न उड़ने पर भो न्याय और वेदान्त के अध्ययन के समय सांख्य-सिद्धान्तों का धहुत कुछ परिमाजित झान महानी की तरह अवश्य गुरुमुस्त से आप्त हुआ, और उसी के बारण में इसे समम मका। इस सम्बन्ध के तास्कालिक विद्वानों के छुज लेख भी मैंने उन दिनों गासिक पत्र पत्रिकाओं में पढ़े। उन लेखों से मैंने यह भावना प्राप्त की, कि वस्ताना सांख्यसूत कपिल की रचना ही हैं। परन्तु परीक्षा के लिये जिन साख्यमत्योंको मैंने पढ़ा था, उनमें बरायर यही भावना उपलाक होती थी, कि ये सूत्र कपिल की रचना हैं। इस द्विविधासे पार पाने के लिये, अपने अध्यापकों के सम्मुख भी मैंने अनेक बार चर्चा चर्चाई। किर तो ऐसा हुआ, कि जो भी, दोई विद्वान् मुफे इस विपय का मिलुवा, मैं तरहाल उनके सन्मुख यह सच उपस्थित करता, पर उसके अनन्तर कभी मैंने अपने आपको सन्तीयजनक स्थिति में न पाया।

सन् १९१६ रे पह्नाव विश्वविद्यालय के प्रीटमावकाश में मुक्ते गुमाई गणेशदत्त जी [ आज के मनाननधर्म ने प्रसिद्ध नेता-गोश्वाभी गणेशदत्त ] से परिचय प्राप्त हुआ। ये छन दिनों लातौर के जीरियण्डल कालिज में पड़ते थे। प्रेटमावकाश में विशेष अध्ययन की लालसा से ये महाविद्यालय ब्वालापुर जागये। अध्यापकों से पढ़ने का तो उन्हें अवसर कम मिलता था, हम लोग जापस में मिलकर पढ़ते रहते थे। गुसाई जी के सम्पर्क से मेरी यह मावना जागृत होगई, कि मैं भी लाहौर जाकर जोरियण्डल कालिज में प्रविष्ट होकर 'शास्त्री' परीचा उत्तीर्ण करूं। अध्यात वहीं हुआ, और वालिज खुलने पर सन् १६१६ के सितम्बर के अन्त में मैं लाहौर पहुँचा। परन्तु उस वर्ष वालिज में छात्रों का प्रवेश मई मास में ही होचुका था। किर भी वालिज के सर्वालिज स्वाल करें स्वाल के सर्वाल प्री ए. सी. युक्तर की कृषा से, में प्रवेश पासका। उस समय लगभंग सात मास वक में लाहौर रहा। बहां वा मेरा सम्पर्ण व्यय, डी ए वी वालिज के संचालक महात्मा इसराज जी ने अपनी जेब से विषया था। यह प्रवन्ध महाविद्यालय व्यालापुर के संचालक महात्मा इसराज जी ने अपनी जेब से विषया था। यह प्रवन्ध महाविद्यालय व्यालापुर के संचालको हारो इसराज जी ने अपनी जेब से विषया था। यह प्रवन्ध महाविद्यालय व्यालापुर के संचालको हारो इसराया, उससे पूर्व में महात्मा जी से व्यक्तिगत कर्म महाविद्यालय व्यालापुर के संचालको हारो इसराया, उससे पूर्व में महात्मा जी से व्यक्तिगत कर्म महाविद्यालय व्यालापुर के संचालको हारो इसराया, उससे पूर्व में महात्मा जी से व्यक्तिगत कर्म में आधिक परिचित नहीं था।

राजनीतिक घटनायें होगई , कि सुभे यह स्थान छोड़ना पढ़ा । मैं इस समय उन राजनेतिक घट-नाखों के रहस्योदघाटन में उतरना नहीं चाहता ।

लाहीर के आठ नी वर्ष निवास से प्रस्तुत प्रन्थ लिखने में मुक्ते क्या प्रेरणा मिली, इस पर प्रकाश डालने की भावना से ही मैंने उपर्युक्त पक्तियों का उपक्रम किया है। सन् १६२१ में अब में लाहौर श्रायां, मेरे लिये यह नगर नया न था। सन् १६१९७ में लगभग सात श्राठ महीने लगातार यहां रह गया था। स्थानीय डी॰ ए॰ वी॰ कालिज के संचालकों में से अनेक महानुभावों से मेरा परिचय था। लाहौर में स्थिरता प्राप्त होजाने पर अपने अवकाश का समय मैंने वहां के पुस्तकालयों में व्यतीत करना प्रारम्भ किया। ये पुस्तकालय प्राच्यविभाग की दृष्टि से ऋपना जोड़ नहीं रखते। यह बात मैं सन्-१६२२-२३ की लिख रहा हूं। इसके आगे के बीस वर्षोंमें प्राचीन हस्तलिखित प्रन्थों की दृष्टि से इन पुस्तकालयों ने विशेष उन्नति की। इस अन्तर के अनेक वर्षों तक में लाहीर रहा। इन पुस्तकालयों में चार का नाम विशेष उस्लेखनीय है। १—पंजाब विश्वविद्यालय का पुस्तकालय ( पंजाब यूनिवर्सिटी लाइबेरी ), लालचन्द अनुसन्यान पुस्तकालय ( डी॰ ए० वी० कालिज की लालचन्द रिसर्च लाईबेरी), ३--गुरुद्त्त भवनका बैदिक पुस्तकालय (यहां वेदसम्बन्धी साहित्यका श्रद्भुत संप्रह था ), ४--पञ्चनदीय सार्वजनिक पुस्तकालय (पञ्जाब पश्लिक लाईबेरी) । पहले दी पुस्तकालयों में हस्तलिखित प्रन्यों का श्रद्भृत संप्रह था। त्राज में यह पंक्तियां भारत की राजधानी देहली में बैठकर लिख रहा हूं, जब कि लाहौर अपनी सम्पूर्ण सामग्री सहित भिन्न राज्य में चला गया है। उक संप्रहों से लालचन्द पुस्तकालक के अविरिक्त हम एक भी पुस्तक भारत नहीं लासके, इसीलिये मैंने उक्त वाक्य में अब 'था' का प्रयोग किया है। हां ! तो मैं यह कह रहाथा, कि नियमित अध्यापन कार्य से अपना अतिरिक्त समय इन पुस्तकालयों में विताने लगा।

प्राचीन और आधुनिक विद्वानों के सांख्यविषयक विभिन्न विचारों से उत्पन्न हुई जिस हिविधा ने मुक्ते उस विचारक दवा रक्या था, उसके प्रतीकार के लिये इस भावना से में खोज करने में लगा, कि इन विचारधाराओं में कौनसी बात कहां तक ठीक मानी जासकती है। इस बात का में पूरा यस्त करता रहा हूं, कि साख्य विषय पर जो भी किसी ने कुछ लिखा हो, उसे पद सकूं। उन दिनों डीं० ए० ची० कालिज की स्मिच लाईमेरी के अध्यत्त थे, भी पं० भगवहत्त जी बी० ए० स्मिच रक्ति हो। इस बात की स्मिच स्मिच रहते हो। उसे पद सकूं। उन दिनों डीं० ए० ची० कालिज की सिसच लाईमेरी के अध्यत्व थे, भी पं० भगवहत्त जी बी० ए० स्मिच रक्ति । परिवत जो के धमेपली श्रीमती सस्यवती शास्त्री और उनके परिवार से में अपने हावायस्था से ही परिचित या। भी चौधरी प्रतापसिंह जी अपने परिवारसिंहत अनेक वर्षातक व्वालापुर महाविधालयमें रहते रहे, जिनहिंनों में बहुं अध्ययन करता था। इस कारण भी प० भगवहत्त जी का और मेरा परस्पर अधिक आकर्षण रहा है। परिवत जो ने लालचन्द लाईमेरी में मेरे स्वाध्याय के लिये प्रत्येक प्रकार की सुविधार्य प्रदान की हुई थीं। सुक्ते यह कहने में कोई सङ्कोच नहीं, कि प्रस्तुत प्रत्य के तथार होने. में परिवत जी के प्रत्येक प्रकार के उत्तर सहयोग का पूरा हा है। पंजाव यूनिवर्सिटी लाई-

वैरी के संस्कृत विभाग के अध्यक्त भी पं० वालासहाय जी शास्त्री ने भी मेरी इच्छानुसार प्रन्यों के मस्तुत करने,में मुक्ते हार्दिक सहयोग प्रदान किया।

इसप्रकार सन् १६२७ तक इस विषय पर'प्रचुर साममी एकत्रित की जासकी । समसे प्रथम उस सामन्रो के घ्याधार पर प्रस्तुत ग्रन्थ का पद्धम प्रकरण लेखबद्ध किया गया। इस प्रकरण को प्रन्थ की चाबी सममता चाहिये, या प्रन्थ का द्वदय । पडध्यायी सूत्रों के रचनाक्रम को सूद्मता से पर्यातोचन कर, सूत्रों में कुछ प्रचेपों को पकड़ लिया गया है, प्रस्तुत प्रकरण में इन्हीं का विवेचन है। प्रत्तेपों के निर्णय से, पडध्यायी सूत्रों की प्राचीनता के बाधक सिद्धान्त, काई की तरह फट जाते हैं। यह प्रकरण तैयार होजाने पर प्रथम प्रकरण का लिखना प्रारम्भ किया, आधा फुलस्केप परिमास के १६ एष्ट से कुछ अधिक लिखे जाचुके थे, कि १६२= सन् की अन्तिम छमाही के प्रारम्भ में ज्ञात हुआ, ऋखिल भारतीय प्राच्य परिषद् (ऑल इण्डिया श्रोरियण्टल कान्प्रेंस) का द्विवार्षिक सम्मेलन इस बार लाहौर में होना निश्चित हुआ है। इस सम्मेलन के महामन्त्री नियुक्त हुए, श्री डॉ॰ लह्मणस्वरूप जी एम॰ ए०। सन् १६२१ में लाहौर आने के थोड़े ही दिन बाद डॉक्टर साहिब से मेरा-परिचय होगया था, धीरे-धीरे यह परिचय बढ़ता हो गया। इन दिनों ढॉ॰ साहिब के साथ मेरी पर्याप्त घनिष्ठता थी, मैं उनके सहयोग में लेखन का एक श्रच्छा कार्य कर चका था। मैंने उनसे मिलकर अपनी इच्छा प्रकट की, कि परिषद् के आगामी सम्मेलन में सांख्य विषय का एक निवन्ध में भी प्रसंतुत करना चाहता हूं। एक दिन निश्चित समय देकर डॉक्टर साहब ने सांख्य के उन विवादमस्त विषयों पर मेरे साथ खुलकर संभाषण किया, और उन विचारों से प्रभावित होकर उन्होंने मुक्ते सामह अनुमति दी, कि उक्त विषय पर में एक निवन्ध सम्मेलन में अवश्य प्रस्तृत करू'।

इस प्रन्थ का लेखन वहीं कि गया, और में नियन्थकी तयारी में लग गया। हिन्दी में बह शीघ ही तयार कर लिया गया। में दो ही भाषा जानता हूं, संकृत और हिन्दी। इस निवन्थको संकृत में प्रस्तुत किया जासकता था, पर मेरी कुछ ऐसी भावना रही, कि सांख्यविषयक विचारों को में जिन विद्वानों के सन्भुख उपस्थित करना चाहता हूं, कराचित संस्कृत में होने के कारण वे इनको उपेसा की दृष्टि से जांच सकते हैं। सौभाग्य से, भारत के मूर्द्धन्य विद्वानों के सन्भुख अपने विचारों को उपस्थित कर सकने का यह बहुत अच्छा अवसर था। दो वर्ष के अन्तरसर तीन चार दिन के लिये यही एक ऐसा अवसर आता है, जब भारत के शिरोमिण विद्वान एकत्रित होते हैं, और गन्भीर तथा विचारस्थव विषयों पर विवेचना करते हैं। इस सुयोग को में हाथ से जाने देना नहीं चाहता था, में समझता था, कि इन विचारों के, विद्वानों के सन्भुख आनेपर जो अतुकृत या प्रतिकृत प्रतिक्रिया होगी, उससे मेरे प्रन्थ की पूर्णाक्षता में विशेष सहायता मिलेगी, इसलिये मुने यह चिनता हुई, कि में अपना निवन्ध द निवारों में ही प्रसुत कहीं के लिये मेंने अपने प्रविक्षय या विकृत प्रतिकृत प्रतिक्रिया होगी, उससे मेरे प्रन्थ की पूर्णाक्षता में विशेष सहायता मिलेगी, इसलिये मुने अद चिनता हुई, कि में अपना निवन्ध द निवारों के लिये मेंने अपने प्रविक्षय थी। वं वाचपति एम. ए., वी एस्सी, विशान करें। इस कार्य के लिये मैंने अपने प्रविध्य थी। वं वाचपति एम. ए., वी एस्सी, विशान

मेरी के संस्कृत विभाग के अध्यक्त श्री पं० वालासहाय जी शास्त्री ने भी मेरी इक्ट्रांतुसाँर प्रन्थों के प्रस्तुत करने.में मुक्ते हार्दिक सहयोग प्रदान किया।

. इसप्रकार सन् १६२७ तक इस विषय पर प्रचुर सामग्री एकत्रित की जासकी । सबसे प्रथम उस सामग्री के आधार पर प्रस्तुत प्रन्थ का पद्धम प्रकरण लेखबद्ध किया गया। इस प्रकरण को प्रन्थ की चाबी समफना चाहिये, या प्रन्थ का हृदय । पढ़ धायी सूत्रों के रचनाकंग को सूद्वता से पर्यातोचन कर, सूत्रों में कुछ प्रत्तेपों को पकड़ लियागया है, प्रस्तुत प्रकरण में इन्हीं का विवेचन है। प्रत्तेषों के निर्णय से, पडण्यायी सूत्रों की प्राचीनता के बाघक सिद्धान्त, काई की तरह फट जाते हैं। यह प्रकरण तैयार होजाने पर प्रथम प्रकरण का लिखना प्रारम्भ किया, आधा फुलस्केप परिमाण के १६ प्रष्ठ से कुछ अधिक लिखे जाचुके थे, कि १६२= सन् की अन्तिम छमाही के प्रारम्भ में झांत हुआ, अधिल भारतीय प्राच्य परिषद् (ऑल इण्डिया श्रीरियण्डल कान्मेंस) का दिवार्षिक सम्मेलन इस बार लाहौर में होना निश्चित हुआ है। इस सम्मेलन के महामन्त्री नियुक्त हुए, श्री बॉ॰ करमगुरवरूप जी एम॰ ए०। सन् १६२१ में लाहीर श्राने के थोड़े ही दिन बाद डॉक्टर साहिब से मेरा परिचय होगया था, धोरे-धोरे यह परिचय बढ़ता हो गया। इन दिनों डॉ॰ साहिब के साथ मेंरी पर्याप्त घनिष्ठता थी, मैं उनके सहयोग में लेखन का एक श्रच्छा कार्य कर चुका था। मैंने उनसे मिलकर अपंनी इच्छा प्रकट की, कि परिषद के आगामी सम्मेलन में सांख्य विषय का एक निबन्ध में भी प्रस्तुत करना चाहता हूं। एक दिन निश्चित समय देकर डॉक्टर साहब ने सांख्य के उन विवादमस्त विषयों पर मेरे साथ सुलकर संभाषण किया, और उन विचारों से प्रभावित होकर उन्होंने मुम्मे साबह अनुमति दी, कि उक्त विषय पर में एक निबन्ध सम्मेलन में अवश्य भस्तत करू'।

इस प्रन्थ का लेखन वहीं कक गया, और में निवन्धकी तथारी में लग गया। हिन्दी में बह शीप्र ही तथार कर लिया गया। में दो ही भाषा जानता हूं, संकृत और हिन्दी। इस निवन्धको संकृत में प्रसुत किया जासकता था, पर मेरी कुछ ऐसी भावना रही, कि सांख्यविषयक विचारों को में जिन विद्वानों के छन्मुरा उपस्थित करना चाहता हूँ, कदाचित संस्कृत में होने के कारण वे इनको वपेचा को दृष्टि से जांच सकते हैं। सौभाग्य से, भारत के मुद्धन्य विद्वानों के सन्मुख अपने विचारों को उपस्थित कर सकने का यह बहुत अच्छा अवसर था। दो वर्ष के अनन्तर तीन चार दिन के लिये यही एक ऐसा अवसर आता है, जब भारत के शिरोमिण विद्वान एकत्रित होते हैं, और गम्भीर तथा विवादास्पद विषयों पर विवेचना करते हैं। इस सुयोग को में हाथ से जाने देना नहीं चाहताथा, में सममता था, कि इन विचारों के, विद्वानों के सन्मुख आनेपर जो अनुकृत वा प्रतिकृत प्रतिक्रिया होगी, उससे मेरे प्रन्थ की पूर्णाकृता में विशेष सहायता मिलेगी, इसलिये सुने चह चिन्ता हुई, कि में अपना निवन्ध इंग्लिश में हाथ सहायता मिलेगी, इसलिये सुने चल निवशिष्ट थी० पं० वाचस्पति एम्. ए., वी एस्सी., विधा-कर्स । इस कार्य के लिये मैंने अपने प्रियशिष्ट थी० पं० वाचस्पति एम्. ए., वी एस्सी., विधा-

वावस्पति को चुना। वस समय तक ये एम् ए उनीएं नहीं हुए थे, इन श्रेरी में पढ़ रहे थे। यह कार्य यथासमय सम्पन्न होगया। सम्मेलन के अनसर पर निवन्ध को सुनाने के लिये मैंने अपने एक अन्य शिष्य श्री गोपालकृष्ण शर्मा बी ए. लायलपुरनिवासी को कहा। उन दिनों ये लाहौर के गवर्नमेण्ड कालिज में एम् ए श्रेणों में पढ़ते थे, और मेरे पास अविरिक्त समय में सक्तृत साहित्य तथा दर्शन का अभ्यास करते थे। उन्होंने इस कार्य को सहएं स्वीकार किया, और यथासमय यह निवन्ध सम्मेलन में पढ़ा गया। उस वर्ष के सम्मेलन की विवरण पुस्तक के हितीय भाग में यह सहित होचका है।

इस सम्मेलन का एक सस्मरण और लिख देना चाहता हू। खिलल भारतीय प्राच्य परिपद का यह पछ्छा सम्मेलन था, इस से अध्यत् थे—कलकत्तानियासी महामहोवाध्याय श्री डा॰ हरप्रसाद जो शास्त्री। शास्त्री जो से समय लेकर विशेष रूर से मैं उनके निवासस्थान पर जाकर मिला। उन्होंने प्रसन्नता पूर्वक मेरे विचार सुनने के लिये पर्याप्त समय दिया। हमारे वार्तालाप में कठिनता यह हुई, कि मैं इंग्लिश नहीं बोल सकता था, और उन्हें हिन्दी। बोलन में श्रीत कष्ट होता था, तब हमारे विचारों का आदान प्रदान सस्त्रत के हारा ही हुआ। उन्होंने मेरे विचारों को बड़ा शान्ति और विंथे के साथ सुना, और विवादमस्त विषयों पर आधुनिक विचार पारा के अनुसार खुली आलोचना की। तब यथाशक्य सक्तेय में भैंने जन सम आलोचनाओं का उत्तर दिया, वह सम सुनकर शास्त्री जी ने जो छुत्र शब्द उस समय कहे वे आजतक मुक्ते उसी वरह याद हैं। उन्होंने कहा—'शास्त्रित् ! श्रीतभयकर एतत्'। अर्थात सुन्दारे विचार बड़े डरावने हैं। समय हैं, आज भी अनेक विद्वानों को ये विचार डरावने लगें, पर विद्वानों से मेरा यही निवेदन हैं, कि इनकी तथ्यता की छोर थान देना चाहिये, तब मम दर डोसकता है। यही उत्तर में वे उस समय महामहोशाध्याय जो के दिया था।

सम्मेलन के श्वनन्तर बहुत शोच्च मुझे श्वन्समात् लाहौर छोड़ना पडा, जिसका सकेत श्वभी पहले में कर चुका हूँ। उसके बाद पूरे सोलह वर्ष तक में अपने जीवन को ऐसी स्थित में व्यवस्थित न फरसका, जहा इस अन्थ को पूरा फरने की श्वनुकूलता होसकती। जिस प्रष्ट श्रीर जिस पिक तक वह लाहौर सम्मेलन से पूर्व लिखा जानुका था, वहीं तक पडा रहाग्या। इस श्रीच बहुत उपल पुथल हुई। जो विचार उस समय तक लिपिबद्ध होगये थे, वे तो उसी तरह सुरिचत रहे, पर मस्तिष्क की निध यहुत इश्व सरक चुकी थे। श्वन्तत सोलह वर्ष के श्वन्तर फिर लाहौर जोने या सुयोग यन गया। इस अवसरको लाने में मेरे शिष्य प० वाचस्पति वस् ए, भी एससी, विद्यावाश्यपति का भी बड़ा हाथ था। सन् १६४४ के जनवरी मास के प्रारम्भ में ही में लाहौर पहुचा। इस समय में इसी निरचय के साथ वहा गया था, कि सर्वप्रथम इस प्रमय के लिपिबद्ध करूँगा।

इस अवसर पर मेरे लाहौर पहुँचने और इस मन्य के लिये कार्य करने के मुख्य आधार

श्री स्वाभी वेदानन्दवीर्थ जी हैं। स्वामी जी आर्थसमाज के स्तम्भ हैं, श्रीर भारतीय वैदिक संस्कृति के विद्वानों में अपगण्य समके जाते हैं। इसी तरह के छुछ अन्य विद्वान् संन्यासियों और सद्गृहस्थों ने मिलकर लगभग दंस वर्ष दूए, लाहौर में एक संस्था की स्थापना की, इसका नाम हें— विराजानन्द वैदिक सस्थान'। श्री स्वामी वेदानन्दवीर्थ जी इस सस्था के अध्यन हैं। इस के सम्पूर्णव्यय का प्रवन्ध श्री स्वामी जी महाराज करते हैं। इसीसे सम्बद्ध होकर में इस अवसर पर लाहौर पहुँचा, और लगातार ढाई वर्ष के परिश्रम से इस प्रन्य को लिपवद किया जासका।

सोलह वर्ष के खानन्तर लाहौर खाने पर वहा छुट्ट यसे परिवर्तन होगयें थे, जिनका प्रभान इस मन्य लेखन पर खावरयक था। फिर भी में अपने छुट्ट ऐसे पुराने स्नेही निर्मिके सम्पर्क में खागया था, जिनका पूरा सहयोग मेरे इस कार्य के साथ रहा है। यथापि पं० भगवइत्त जी इस समय लालवन्द अनुसन्धान पुस्तकालय के अध्यक्त न थे, ध्वौर इस कारण में खबकी वार उस पुस्तकालय का अच्छा उपयोग न कर सका, पर पिरहत जी के विश्वत अध्ययन ने मेरी पूरी सहा- यता की, और पुस्तकों की न्यूनता की श्री प० वालासहाय जी शास्त्री के खनुपम सौहाई ने विश्व- विद्यालय के पुस्तकालय से पूरा किया। में इन मित्रों का खस्यन्य अनुगृहीत हूं। श्री प० मगवइ्त जी ने तो प्रारम्भ से लेकर खाज इन पिर्चों के लिखने वक्त मेरी पूरी सहायवा की है, में उनके इस सहयोग को कभी भूल नहीं सकता।

जित दिनों में इस प्रन्य को लाहौर में लिख रहा था, भीशुत डॉ० लह्मणस्वरूप जी प्रम्० ए०, ने अनेक प्रकरणों तथा उनके अशोवो ध्यानपूर्वक सुना, और वई स्थलोंपर उन्होंने अच्छे सुमाव भी दिये। मध्यकालिक भारतीय विद्वानों के तिथिकम के सम्बन्ध में योरपीय विद्वानों द्वारा दिये गये निर्णयों पर विशेष रूप से डॉक्टर साहच के साथ चर्चा होजाती थी, और वे सहा गम्भीरतापूर्वक अपनी सम्माव देते थे, पभी उन्होंने किसी यात को टालने का यस्न नहीं किया। उनके इस सहयोग ने अपने कार्य में मुक्ते सहा प्रोत्साहित किया है। में हृदय से उनका अस्यन्य अनुगृहीत हूँ। कदाचित् यदि आज डॉ॰ साहच जीवित होते, तो उनको इस मन्ध के प्रकाशन से अस्यन्त प्रसम्भत होती। उन्हीं दिनों सन् १६४६ के जुलाई मास में एक दिन अकस्मात् हृदयगित रुद्ध होजाने से उनका स्वर्गवास होगया।

पद्धाव विश्वविद्यालय के प्राच्य महाविद्यालय [ श्रोरियण्टल कालिज ] में लिपि श्रीर भाषाविद्यान के प्राच्यापक ला॰ जगनाय जी श्रमवाल एम. ए. महोदय ने, मध्यकालिक राजाश्रों के घरकीण लेखों की जानकारी देने में मेरी पूरी सहायता की है, इस प्रन्य के छठे श्रीर साववें प्रकरण में मध्यकालिक उरकीणें लेखा का प्रसगवश जो वर्णन श्राया है, उन सवका पूरा विवरण श्रमवाल साह्य से ही में प्राप्त कर सका हूँ। श्रापके सश्ल सौभ्य च श्रावपेक स्वभाव का सुम्त पर सदा प्रभाव हुश्रा है। लाहौर में कई २ घयटे तक इन विषयों पर में उनसे चर्चा एरता रहा हू, पर उन्होंने इस कार्य के लिये अपने समय के ज़्यय का कभी अनुभव नहीं किया। मैं उनका हृदय से अस्यन्त अनुगृहीत हूँ।

इसीप्रकार मित्रों के स्तेह और उस्साह प्रदान में धीरे २ इस प्रन्थ को लिखकर सन् १६४० के जुलाई मास में समाप्त कर चुका था, लाहौर उन दिनों राजनैतिक आधारों की हवा पाकर साम्प्रदायिक अभिन में थू २ करके जल रहा था। इस साम्प्रदायिक अभिन ने वाद में वास्तिबक भौतिक ज्ञांक कर पारण कर लिया। जनता में भगदद मची हुई थी, प्रतिदिन कहीं वम, कहीं छुरे और कहीं आग की घटना होती रहती थीं। यह क्रम मार्च १६४० से लेकर लगातार चलता ही रहा, किसी व्यक्ति का जीवन उन दिनों निश्चित्व और स्थिर न था, पर में इस प्रन्थ को लाहौर रहते हुए समाप्त कर लेना चाहता था; कदाचित्त लाहौर से बाहर जाकर मुम्ने इसके लिखे जाने की आशा न थी, इसलिये इन हृदयिदारक, सर्वथा व्यक्त कर देनेवाले उत्पातों के बीच में भी धीर और शान्तभाव से इस प्रन्य को पूरा कर लेने में लगा रहा। किस तरह में नीला मुम्बद में अपने घर से निकलकर राजी रोड पर, गुरुदत्त भवन के समीप अपने कार्यालय में प्रतिदिन जाता और ज्ञान शिंत माना मुम्नेसे यह सम करा रही थी। इस प्रन्थके अन्तिम प्रकरणोंकी एक रित्त में लगा को समीप ज्ञान के समवा मकरणोंकी एक रित्त में अपने जीवन को हथेली पर स्वकर पूरी की है। कहाचित्त उन पंक्तिमें के पढ़ने से ही पाठक इन भावनाओं तक न पहुंच सकेंगे। अन्तत भगवान की दया से १६४० की जुलाई समाप्त होने से पहले ही मैं इस प्रन्थ को पूरा कर सका।

इस समय तीला गुम्बद की मस्जिद के पीछे की और अअलिह विशाल मृलपन्द बिल्डिड्स में में ही अकेना अपने परिवार के साथ टिका हुआ था, वहां अन्य जितने परिवार रहते थे, सम बाहर जा चुके थे, जुलाई का महीना समाप्त हुआ, अगस्त के प्रारम्भ में ही न माल्स किस अज्ञात प्रेरणा से प्रेरित हो में भी किसी तरह अपने परिवार को लेकर पर की ओर चल पढ़ा और सकुराल वहां पहुंच गया। अपना विशाल पुस्तकालय और घर का सामान सब वहीं रहा। विचार था, कि लाहीर किर वापस आना ही है। यद्यपि राजनैतिक आधारों पर देश का विभाजन हो चुका था, पर लाहीर लटकन्त में था। अगस्त का दूसरा सप्ताह प्रारम्भ होते ही जो स्थिति लाहीर की हुई, इससे प्रत्येक व्यक्ति परिचित है, वहां वापस जाने का दिन किर न आया, आगी वी करुपना करना ही वर्ष है।

ध्यभी श्री स्वामी. वेदानन्दतीर्थं जी वहीं थे, वे गुरुद्त भवन में रह रहे थे। कई मास .के धनन्तर हात हुआ, कि वे १७ ध्रगस्त को कुछ धन्य व्यक्तियों के साथ सैनिक लागी में वहां छे लाये जासके थे। 'विरज्ञानन्द वैदिक संस्थान' का विशाल पुस्तकालय जो लगमग डेट् लाख क्यये के मृत्य का था, सब वहीं रह गया, धनेक वैयार प्रन्यों की पाएडलिपियां, जिनके प्रस्तुत करने में लगमग बीस सहस्र रूपया ध्यय होचुका था, सब वहीं रह गईं। भाग्य से प्रस्तुत प्रन्थ की पारहुिलिप का श्रान्तिम भाग, जो स्वामी जी के पास ही था, उनके कोले में श्रागया। वहां से स्वामी जी करण श्रवस्थामें श्रमृतसर श्राये, कई मास तक वहीं करूना पड़ा। लगभग रो वर्ष तक कोई निश्चित व्यवस्था न होने के कारण संस्थान का कार्य शिथिल रहा। स्वामी जी कुत्र परिस्थिन कोई निश्चित व्यवस्था न होने के कारण संस्थान का कार्य श्रारम्भ तियों से वाध्य हो ज्वालापुर वानप्रस्थ श्राप्तम में श्रापये, श्रीर वहीं संस्थान का कार्य प्रारम्भ किया गया।

इस पुस्तक की पाएडुलिपि लाहीर से बच आई थी, अब इसके प्रकाशन का प्रश्न था। श्री स्वामी जी ने यस्त करके इसका भी प्रयन्ध किया। अब से लगाग नी महीने पूर्व इस प्रश्य का मुद्रण प्रारम्भ हुआ था। भगवान की अवार कृषा छाया में इसका मुद्रण अब पूर्ण होरहा है। इसके प्रूक्त मेंने स्वयं पढ़े हैं। इसके लिये मुक्ते इनने समय तक देश्ली रहना पा। है। आजकल यहां की अवार भीड़ और खाद्य वस्तुओं की महर्षता के कारण देहली निवास सरल कार्य आजकल यहां की अवार भीड़ और खाद्य वस्तुओं की महर्षता के कारण हेहली निवास सरल कार्य नहीं में अधुन ठा० गजेन्द्र सिंहजी अधिस्टेन्ट सेकेटरी, मिनिस्टरी आक् होम अफेयर्ज [उपमत्री,गृडसिंग वालय], भारत सरकार, और श्रीमती सरस्वती देवी, धर्मपत्नी ठा० महन्यालसिंह, जनरल मैनजर लक्सो वालय], भारत सरकार, और श्रीमती सरस्वती देवी, धर्मपत्नी ठा० महन्यालसिंह, जनरल मैनजर लक्सो वालय], मारत सरकार, और श्रीमती सरस्वती देवी, धर्मपत्नी ठा० महन्यालसिंह, जनरल मैनजर लक्सो वालय], मारत के प्रारम्भ के का स्वय प्रयन्य इन्होंने ही किया, यहां रहते हुए मैंने प्रतित्त्व यही अनुभव किया, मानों अपने घर में ही रहरहा हूं। पुस्तक के मुद्रण में इस सहयोग का में अत्यधिक मृत्याकन करता हूं।

पुस्तक के मुद्रण काल में अनेक स्थलों पर सम्देह होने पर मुझे कई पुस्तकों को दे। तो कुत्र है, की आवश्यकता पदती रही है। देहली में कोई भी सार्वजनिक पुस्तकालय नहीं है। जो कुत्र है, की आवश्यकता पदती रही है। देहली में कोई भी सार्वजनिक पुस्तकालय नहीं है। जो कुत्र है, एक ही पुस्तकालय, देहली विश्वविद्यालय का है। वहां से पुस्तकों लेने मे मुझे अधिक मुविध नहीं होसकती थी। परस्तु इस दिशा में मेरी समीपसम्बन्धिनी श्रीमती निर्मेला शेराजग एम् ए नहीं होसकती थी। परस्तु इस दिशा में मेरी समीपसम्बन्धिनी श्रीमती निर्मेला शेराजग एम् ए तहीं हो, एलएल्, बी. ने मुझे बहुत सहायता दी है, ये आजकल इन्द्रप्रस्थ गल्जे केंलिज में वी. टी., एलएल्, बी. ने मुझे बहुत सहायता दी है, ये आजकल इन्द्रप्रस्थ गल्जे केंलिज में दर्शन की प्रमाणका है। में निर्मेल जी का अत्यन्त अनुगृहीत हूँ। इस सहयोग दर्शन मीलने पर निश्चित ही मुझे अधिक कप्ट होता, और यह भी संभव था, कि पुस्तक में कुल स्थल अगुद्ध छप जाते, तथा कई आवश्यक छंश छपने से रहजाते।

अथ पार प्रश्निक क्षेर खालुरयक बात हुई है, जितने फॉर्म इपने जाते थे, उनकी एक एक मुद्राण कालमें एक ख्रीर खालुरयक बात हुई है, जितने फॉर्म इपने जाते थे, उनकी एक एक प्रति में अपने कुछ मित्रों को भेजता रहा हूँ। उनमें तीन महानुमायों का नाम विशेष उन्होत्तीय हु—१—श्री पо युधिष्ठिर जी मीमांसक, २—श्री पं० भगवहत्त जी बी. ए. तथा ३—श्री पं० हु—१—श्री पर पुष्टिष्टर जी मीमांसक, २—श्री पं० सगवहत्त जी बी. ए. तथा ३—श्री पंठ सीताराम जी सहगत एम. ए., इन महानुमायों का में खत्यन्त खनुगृहीत हूं। इन्होंने प्रन्थ के स्वाताराम जी सहगत एम. ए., इन महानुमायों का में खत्यन्त खनुगृहीत हूं। इन्होंने प्रन्थ के स्वाताराम जी सहगत एम. ए., इन महानुमायों का में खत्यन्त खनुगृहीत हूं।

भेरे पुराने मित्र, श्रीयुत डा॰ वामुदेवशरण जी अप्रवाल का में हृदय से अत्यन्त मेरे पुराने मित्र, श्रीयुत डा॰ वामुदेवशरण जी अप्रवाल का में हृदय से अत्यन्त आभारी हूं। मेरे निवेदन पर आपने इस प्रन्थ की भूमिका लिखने का विशेष अनुप्रह किया है, और इसकी उपयोगिता पर प्रकाश ढालकर इसके मह्दय को बढ़ाने में मुक्ते हार्दिक सहयोग दिया है।

काशीवासी श्रीयुत हों महत्तदेवजी शास्त्री के दर्शन, चिरकाल के खनन्तर खभी पिछले दिनों गुरुकुल काङ्गद्दीकी सुवर्णजयन्त्री के खबसर पर हुए। खाप मेरे छात्रावस्था के सुहृद् हैं। खारने गुरुकुत में समय निरुत्त कर इस प्रत्य के बहुत खिक भागों को ध्यान से सुना, मेरी इन्छा पर उन्होंने अन्य के सम्बन्ध में प्राक्ष्यम रूप से कुछ प्रशस्त शब्द लिख भेजे हैं, जो मूमिका के अनन्तर सुद्रित हैं। मैं इस सहयोग के लिये खापका ख्रस्यन्त खतुगृहीत हूँ।

यह मन्थ देहली के सार्वदेशिक प्रेस में मुद्रित हुआ है, प्रेस के अध्यक्त पं० ज्ञानचन्द्रजी बी. ए. तथा प्रेस के अन्य सब कर्मचारियों का मैं बहुत आभारी है। विशेष वाषाओं के अतिरिक्त सब ही न्यक्तियों ने साथपानतापूर्वक इस कार्य में सहयोग दिया है। अब यह प्रन्य मुद्रित होकर विहान पाठकों की सेवा में प्रस्तत है। इसकी उपयोगिता की जांच पाठक स्वयं करें।

यह प्रन्य आठ भकरणों में पूरा हुआ है, नौवां प्रकरण 'उपसंहार' नामक श्रौर किसने का विचार था। परन्तु उस समय लाहौर छोड़ देने के कारण वह न लिखा जासका, श्रौर अब जरदो उसके लिखे जाने की श्राशा भी नहीं है। उम प्रकरण में मध्यकाल के उन श्राचार्यों का तिथिकम निरचय करने का विचार था, जिनका सम्बन्ध प्रस्तुत प्रन्थ में विखित विषयों से है।

सांख्यविषयक वहिरंगपरीचात्मक प्रस्तुत प्रत्य, मृत्तसांख्यप्रत्य की भूमिकामात्र है। सांख्य के मृत्त सिद्धान्तों का विवेचनात्मक प्रत्य, 'सांख्यसिद्धान्त' नामक तित्वा जारहा है खाधे से खिषक भाग तिपिबद्ध किया जाचुका है।' भगवान् की दया एवं विद्वानों के सहयोग से शीघ ही उसके भी प्रकाशित कराने का यत्न किया जायगा।

> विनीत— डदयवीर शास्त्री

१६. वाराखम्बा क्षेत्र, सई दिल्ली । स्रौर १४ व्येष्ठ, रविवार, सं∙ २००७ विकसी । विषयानुक्रमशिका

| •                                                                                                               | वृष्ठ          | •         | अहिंचु ध्न्यसंहिता में कापल               | 18      |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|-----------|-------------------------------------------|---------|
| विषय                                                                                                            | ૅર             |           | धन्य कविल                                 | ₹x      |
| भूमिका \                                                                                                        | =              |           |                                           | ३८      |
| प्रायक्थन<br>लेखक का निवचेदन                                                                                    | 8              |           | धर्मस्मृतिकार कपिल                        | 38      |
| विषयानुक्रमणिका                                                                                                 | १६             | -         | <b>उपपुरा</b> णकार कपिल                   | 3,5     |
| संशोधन                                                                                                          | <b>ર</b> હ     |           | विश्वामित्र पुत्र कपिल                    | 3£      |
| प्रन्थ संकेत-विवरण                                                                                              | 5              |           |                                           | 35      |
| सर्ायक प्रन्थ-सूची                                                                                              | - হ            | 5         | क्षित का बाल                              | •-      |
| प्रथम प्रकरण                                                                                                    |                |           | कालीपद भट्टाचार्य का मत और उसका<br>विवेचन | ૪ર      |
| महिंप किंपिल                                                                                                    |                |           | ****                                      | 88      |
| भहाप कारण                                                                                                       | तेचार          | १         | कविल की जनमभूमि                           | 88      |
| कपिल के सम्बन्ध में कुछ आधुनिक विकया सांख्यप्रणेता कविल हो थे ?                                                 | 7              | ą         | बिन्दुसर [ ब्रह्मसर ] स्त्रीर सात निदया   |         |
| क्या साख्यप्रणता कापण प्राप्त<br>तेलंग का हद्धृत पाठ संदिग्य है                                                 |                | ą         | बिन्दुसर का बास्तविक स्वरूप               | ¥0      |
| व्रह्ममुत कपिल                                                                                                  |                | 8         | विन्दुसर का चेत्रफल                       | χą      |
| श्रीमद्भागवत में विष्णु श्रवतार किपल                                                                            |                | ሂ         | विन्दसर के सम्बन्ध में अन्य मत            | ধ্      |
| क्यांत्वप्रशोता एक ही कापल                                                                                      |                | Ę         | कृषिल का उत्पत्तिस्थान [सरस्वती तटवर्त्ती |         |
|                                                                                                                 | .0.2           | 9 ==      | स्राध्रम                                  | યષ્ટ    |
| २-१ इतो में बोगत कापल एक                                                                                        | रहाह<br>सन     | ११        | सरस्वती का स्रोत तथा तत्सम्बन्धी अन्य     |         |
|                                                                                                                 |                |           | मत                                        | ሂቒ      |
| कोपल के सम्बन्ध में शकराचार्य के<br>कपिल के सम्बन्ध में शकराचार्य के<br>प्रस्तुत प्रश्नंत में शङ्कराचार्य की एक | गैलिक<br>गैलिक | •         | सरस्वती के विनाश का शतपथ बाह्मण में       |         |
|                                                                                                                 |                | १६        | चल्लेस                                    | XΞ      |
| भूत                                                                                                             | चिश्रके        |           |                                           | ξo      |
| कपिल के सम्बन्ध में वाचस्पति                                                                                    | A              | રૃદ       | सरस्वती श्रीर रॉलिन्सन्                   | ĘŖ      |
| विवार                                                                                                           | f 9            | ٦१        | हपद्वती, घगगर हपद्वती नहीं                | ६३      |
| क्या कपिल ऐतिहासिक व्यक्ति नहीं                                                                                 | tta=tat        |           | हपद्वती, गंगा है                          | Ę       |
| कपिल की ऐतिहासिकता पर पं० गे                                                                                    | विश्वाप        | २२        | हपद्वती, गंगा वा नाम होने में प्रमाण      | Ęj      |
| कविराज का मत                                                                                                    |                | ٠٠<br>٦8  | व्रह्मावस्य पा सामा                       | •       |
| श्रीयुत कविराज के मत का श्रसामङ                                                                                 | ारय            | रुठ<br>२६ | ब्रह्मावत्त या सामागर, करण गारण           | ا<br>Ş: |
| • किन्नहेर का विवेचन                                                                                            |                |           | તટવસા ] જાજન                              | ą.      |
| क्रमह्मारत निर्माण्यित स्रोर निर्                                                                               | ।।एकाय         | 3a        | द्वितीय प्रकरण                            |         |
| तहाँ का अर्थ-विवयन                                                                                              |                | ٦         | कविल-प्रगीत पष्टितन्त्र                   |         |
| कपिल की अनैतिहासिक-कल्पना                                                                                       | का             | 2         |                                           | y.      |
| ∓माधित आधार                                                                                                     |                | વ         | ३ उ रत्तरप्राचान साख्यमन्य                |         |

| <b>Y</b> -                                | -          |                                                   |       |
|-------------------------------------------|------------|---------------------------------------------------|-------|
| विषय                                      | प्रच्छ     | विषय                                              | वच्छ  |
| बहध्यायी की खर्जाबीनता के तीन खाधार       | ৬१         | में हैं                                           | ११५   |
| दरीनकार पपिल                              | 42         | पष्टध्यायी में सूत्र मारिमारूप हैं                | ११४   |
| यपित्ररचित प्रन्थ पष्टितन्त्र, जैन साहित  | य          | मार्यसूत्री की रचना का आधार, कारिक                | ī     |
| के छाधार पर                               | ७२         | नहीं हैं                                          | ११८   |
| पाद्धरात्र सम्प्रदाय थी अहितुं ध्नयस्तरि  | वा         | क्या सारयसप्तति की अन्तिम कारिक                   | 1     |
| फे श्राधार पर                             | Vυ         | ईश्वरकृष्ण की रचना नहीं है ? वी वी                |       |
| वेदान्तसूत्र भाष्यकारी के श्राधार पर      | ७६         | मीयनी या गत श्रीर उसवा विवेचन                     | ११=   |
| सारय-च्यारयानाओं के आधार पर               | وري        | श्रीयुत सीयनी ये मत या वर्गीपरण                   | १२०   |
| व्रव्यसूत्रकार व्यास के श्राधार पर        | ७७         | श्रीयुत सोवनी के मत का विवेचन                     | १२०   |
| पद्मशिदा क श्राधार पर                     | હદ         | अन्तिम पारिषाओं यो प्रश्चिष्त मानने               | म     |
| ईश्वरकृष्ण भी प्रवत साची में आधार प       | ₹ =•       | विरुसनये गतना खाधार, श्रीर उसक                    |       |
| क्या पश्चितन्त्र का कर्त्ता पटचिशास है १  | <b>=</b> 2 | विवेचन                                            | १२ई   |
| 'पष्टितन्त्र मन्थ है                      | 58         | व्यन्तिम पारिकाश्रों में प्रद्यिप्त न होने व      | FT    |
| क्या पष्टितन्त्र का कर्त्ती वार्वगरय था ? | ८६         | एक श्रीर बारण                                     | १०५   |
| इस प्रसगम प्रो० हिरियन्ना का विर          | वार,       | सारयसमित के लिये लोकमान्य तिलक द्वा               | τī    |
| तथा उसका विवेचन                           | E0         | पक्षार्थाणी कल्पना                                | १२४   |
| व्यास का 'शास्त्रानुशासनम्' पद            | श्रीर      | न्सका विवेधन                                      | १२४   |
| उसका ऋथे                                  | Ę٤         | तिलक करिपत श्रार्या का शास्त्रीय निवेच            | न १२६ |
| मृत त्राचार्य ऋथमा शास्त्र के नाम         | पर,        | विजयोपद्य त्यार्याके लिये, टा॰ हरदत्त             |       |
| अन्य रचना का उल्लेख                       | €.         | रार्मा की प्रवल बवालत, और उस                      | भा    |
| वापगरब के सम्बन्ध में श्रम्य विश्वा       | ( E        | ' श्रावैश्यम विवेचन                               | १०८   |
| सौरय में विषय विवेचन के दो मार्ग          | १०         | " 3" " " " " A A A A A A A A A A A A A A          |       |
| फलत कपित ही पष्टितन्त्र यायत्ती           |            | 14441                                             | १३१   |
| प्रवरण प। उपसद्दार                        | १०         | <sup>२</sup> पारिकार्थ्यों की सरवा पर श्रध्यास्या | री    |
| तृतीय प्रकरण                              | _          | शास्त्री का विचार                                 | 832   |
| पष्टितन्त्र श्रवमा सार्यपडण               | यायी       | अध्याखामी क विचार का विवेचन                       | 630   |
| गण्यकारिका में पवितन्त्र का स्वरूप        |            |                                                   | १३५   |
| सञ्चयारिया में चिण्ति पष्टितस्य           |            | सप्तति संख्या की भावना                            | १३६   |
| यत्तमान पष्टध्यायी से मुलना               | -          | •४ ७२ मारियाओं के प्रन्थकामप्ततिनाः<br>— २४०      |       |
| मारिमाभिमस पष्टितन्त्र मा विषय, प         | दृष्यायी   | क्यों ?                                           | १३६   |

|                                                                                       | •                  | _                                                       |                              |
|---------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|---------------------------------------------------------|------------------------------|
| विषय                                                                                  |                    | प्रक्तिप्त स्त्रों में चतुर्थ प्रररण                    | २४६                          |
| स्पति के, सांख्यसृत्रों की प्राचीनता                                                  | ष्णौर              | प्रक्तिप्त प्रकरण के थन्तिम सूत्रों की                  | पुनरु-                       |
| कपिल-प्राणीतता सम्बन्धी विचार                                                         | २२३                | सता                                                     | <b>२</b> ४६                  |
| न्याय, वेदान्त सृत्रों में सात्तात् बौद्ध छा                                          | दि                 | प्रक्तित प्रकर्ण के अन्तिम सूत्र की                     | अभिम                         |
| मतों का खण्डन नहीं                                                                    | २२७                | सुत्र से श्रसंगति                                       | २४०                          |
| श्रीयुत ऋष्याशर्मा के विचारों की अमान्य                                               | ता २२६             | इस दिशा में अनिरुद्ध का यत्न                            | ₹88                          |
| शामायण महाभारत आदि में बौद्ध आ                                                        |                    | व्यनिरुद्ध के मत का विवेचन                              | २२०                          |
| मती का डल्लेख                                                                         | २२६                | प्रथम तीन अध्यायों में और कोई                           | प्रक्षेप                     |
| सांख्यसूत्री की प्राचीनता ऋौर कविल                                                    | की                 | नहीं                                                    | 7.23                         |
| रचना होने में श्री सत्यव्रत सामश्रमी                                                  |                    | चतुर्थ श्रम्याय में प्रत्तेष                            | <b>₹</b> .                   |
| विचार                                                                                 | २३१                | पांचर्वे अध्याय के प्रत्तेत                             | 243                          |
| सांख्यसूत्रों के सम्बन्ध में, लोकमान्य तिह                                            | तक.                | पद्ममाध्याय के [२०७३] ७२ सु                             | त्रों का                     |
| तथा श्रीयुत वैदा के विचार                                                             | <b>२३</b> २        | विषय विवेचन                                             | <b>२</b> ४०                  |
| श्री पं० राजाराम, श्रौर सांख्य के प्राचीन                                             | ₹                  | मुक्ति के स्वरूप का निरूपण                              | २६१                          |
| भन्य                                                                                  | २३३                | मुक्तिनिरूपण प्रकरण के म॰य में ३                        | २ सूत्रों                    |
| सांख्यसूत्रों की अर्थाचे नता में श्रीराजा                                             | राम                | का श्रद्भेष                                             | २६                           |
| जी प्रदर्शित युक्तियां                                                                | २३३                | ये ३२ सूत्र प्रक्षिप्त क्यों हैं ?                      | २६३                          |
| उक्त युक्तियों की श्रमान्यता                                                          | २३४                |                                                         | प्रकर्ख                      |
| श्रीयुत राजाराम जी के उक्त विचारों क                                                  | ī                  | संगति                                                   | २७१                          |
| श्राधार, तथा उसका विवेचन                                                              | २३६                | चार सूत्रों का छोर प्रदेग                               | ২৩%                          |
| सांख्यसुत्रों पर, प्रो० मैक्समृत्तर तथा                                               |                    | प्रकरण का उपसंहार                                       | হঙা                          |
| कीथ के विचार                                                                          | २३७                | पष्ठ प्रकरण                                             |                              |
| पूर्वपत्त का उपसंहार                                                                  | ६३८                | -i                                                      | _                            |
| सांख्यसूत्रों की रचना श्रीर उनमें प्रज्ञिप्त<br>प्रचेर को समक्षते के लिये, प्रारम्भिक | ष्यश २३८           |                                                         |                              |
| विषयोपक्रम                                                                            | 22.                | पद्भविशय स्त्रादि के व्याख्यामध्य<br>स्त्रातरुद्धवृत्ति | •                            |
| १६वें सूत्र के अनन्तर एक लम्बा प्रतेप                                                 | <b>૨</b> રફ<br>૨૪૦ |                                                         | ्रे <b>द</b> ी               |
| प्रदिष्य सुत्रों में प्रथम प्रकरण                                                     | ५४०<br>६४२         |                                                         | शामन्था -                    |
| प्रसिप्त सुत्रों में दूसरा प्रकरण                                                     | २ <b>४३</b>        |                                                         | १म <sup>ः</sup><br>सम्बद्धाः |
| इन सूत्रों के प्रतेप-काल का अनुमान                                                    | 288                |                                                         |                              |
| प्रचिष्त सुत्री में तीसरा प्रकरण                                                      | 288                |                                                         | यपार,<br>२⊏१                 |
|                                                                                       |                    |                                                         | 7                            |

| विषयानु इमिणका                                   |                  |                                                               | 73            |
|--------------------------------------------------|------------------|---------------------------------------------------------------|---------------|
| विषयं<br>इस सम्बन्ध में डा० रिचर्ड गॉर्वे का विच | प्रदु<br>इस्ट    | महादेव खौर डा० रिचर्ड गार्चे<br>महादेव, विज्ञानभिन्न की खपेना | 383           |
| तथा उसका विवेचन                                  | ६८७              | नहार्य, विशासिस्यु का अपना<br>प्राचीन है                      | 202           |
| हों० रिचर्ड गार्चे के विचार, तथा श्रीनिव         | इ.स.             | '                                                             | ३१३           |
| के काल का ऋतिश्चय                                | <br>₹ <b>5</b> € | प्रकरण का उपसंहार                                             | ३१६           |
| डा० रिचर्ड गार्चे के विचारों की निराध            |                  | तत्त्वसमास सूत्रों के व्याख्याका                              | ₹             |
| रता                                              |                  | सांख्यपा छुछ स्थतन्त्र निबन्ध                                 | २१७           |
|                                                  | २६०              | तत्त्रसमाससूत्र-व्याख्या, सांख्यतत्त्व-                       |               |
| श्वनिरुद्ध के पर-प्रवीक विज्ञानभिन्नु            |                  | विवे धन                                                       | ३१६           |
| काल                                              | २६३              | सांख्यतस्वविवेचन                                              | ३१६           |
| विज्ञानभिन्नु-काल के सम्बन्ध में P.]             | •                | विमानन्द् का काल                                              | 388           |
| गोडे महोदयके विचार                               | २६३              | तस्वसमास सूत्री पर भावागणेश की                                |               |
| गोडे महोदय के विचारों का विवेचन                  | રદ્ય             | व्याख्या तस्वयाथाध्येदीपन                                     | ३६२           |
| चाराणसीय निर्णयपत्र के सम्बन्ध में बु            | <u>'</u> ষ       | भावागग्रेश की न्याख्या का श्राधार                             | ३२४           |
| शुब्द                                            | 780              | तत्त्वयाथाध्यदीपन श्रीर कमदीपिका                              | •             |
| विद्यानिभन्त्र के काल का निर्णायक, सन            | (1-              | की परस्पर समानता                                              | ३२४           |
| नन्द यति का काल                                  | 335              | इन दोनों का एक प्राचीन स्रोत ही, दो                           | तो            |
| सदानन्द यति के मन्थ में विज्ञानभित्तु            | <b>प</b> १       | की समानता का कारण है                                          | ३१६           |
| <b>उल्ले</b> ख                                   | ३०१              | सर्वोपनारिखी टीका                                             | ३२७           |
| विज्ञानभिद्भ का निश्चित वार्त                    | इंटर             | सर्वोपकारियो टीका और महादेव वेदान्त                           | । <b>३</b> २≈ |
| श्रनिरुद्ध के काल पर विचार                       | ३०४              | सांख्यसृत्रविवरण                                              | ३२६           |
| धनिरुद्धवृत्ति में वाचलवि का धनुकर               | ग                | तत्त्रसमाससूत्रवृत्ति-क्रमदीपिका                              | ३२६           |
| तथा डा॰ रिचर्ड गार्वे 🔭                          | ३०४              | इस व्याख्या भी प्राचीनता के आधार                              | <b>३</b> २६   |
| याचरपति श्रीर श्रनिरुद्ध के लेखों की, गा         |                  | कमदीपिका का संभावित काल                                       | ३३२           |
| निर्दिष्ट समानता, उनके पौर्वापयं की निश्च        | n-               | इसके कर्नदोषिका नाम का विवेचन                                 | ३३२           |
| यक नहीं                                          | રુ∘⊏             | कापिलस्त्रविवरण अथवा कापिलस्त्रवृत्ति                         | ३३४           |
| विज्ञानभिन्तु से पर्योप्त प्राचीन श्रनिरद्ध      | 3૦૬              | पञ्चशिख व्याख्या                                              | ३३४           |
| अनिरुद्ध के इस काल निर्णय में अन                 | य                |                                                               |               |
| युक्ति                                           | 308              | सप्तम प्रकरण                                                  |               |
| <b>बद्धर</b> णों के आधार पर                      | ३११              | सांख्यसप्तति के व्याख्याकार                                   |               |
| , महादेव वेदान्ती                                |                  | सांख्यसप्तवि की पांच प्राचीन व्याख्या                         | ३३=           |
| महादेव वेदान्ती और अनिरुद्धवृत्ति                | \$8\$            | पांच ब्याख्याश्रों के नाम                                     | ३३⊏           |

|                                                           | गुलेश महोदय का मत ३६५         |   |
|-----------------------------------------------------------|-------------------------------|---|
| . भी जलेरी महोहरा प्रे                                    | मत का असामशस्य ३६७            |   |
| १९वकासुदा का रचनाकाल रस्य काव्यस्त सीकासार 'प्र           | तद्वरार्थः है, यह उल्लेख      |   |
| वरसर पद क सन्भन्य म डाण्यामाय                             |                               |   |
| minus shares for                                          | द्वरार्थं' स्त्रीर श्री गोपी- |   |
| ता महायुष का विचार स असामकार्य २००                        | 358                           |   |
| राजा दवपाल कालय नृग पद का प्रयाग २४९                      |                               |   |
| परसर पद पा पिक्रम सवत् अव हा                              | ₹                             |   |
| समञ्जल ह                                                  | लाकामाल, और                   |   |
| परसर पर्य का अप विक्रम संपर्य गर्दा,                      | _                             |   |
| अपि तु 'शक संवत्' हैं, श्रीयुत दिनेश श्री हरदत्त शम       |                               |   |
| .चन्द्र भट्टाचार्य का मत ३४४ शङ्कर और शङ्करार्य           | ३७६                           |   |
|                                                           | विसार, श्रीर वास्त्या-        |   |
|                                                           | की जयमङ्गला नामक टीकाश्री     | ı |
| गरवर गर् मा विभागाण्य अव स कार्य माव,                     | एक ही ब्यक्ति था? ३७=         |   |
| વાર ઉર્વા લાક મનાનાન માં આવેલા                            | ध्पकाश्ची में प्रन्थकार       |   |
| संमित ३५१ केनामका उ                                       | न्तेस <b>३</b> ७६             |   |
| विन्ध्येश्वरीप्रसाद द्विवेदी का मत और कामसूत्र की टीका अ  | यमङ्गला का एकत्रीकरण ३७६      |   |
| उसका विवेचन ३५७ कामसूत्र टीका जय                          | मङ्गला की पुष्पिकाश्रों       |   |
| वाचरपति के एकादशशतकवर्ती न होने में में शहरार्थ क         | ा नाम ३⊏१                     |   |
| भ्रन्य ऐतिहासिक प्रमाण ३४६ कामसूत्रटीका का ना             | ामकरण ३८१                     |   |
| <b>स्यमंगला टीका</b> कामसूत्र-टीकाकार र                   | केनाम के सम्बन्ध में          |   |
| टीकाकार और गोपीनाथ कविराज ३६० भ्रान्ति -                  | ३=२                           |   |
| टीका का रचनाकाल ३६० सांख्यसप्तति टीक                      | ाजयमङ्गलाकाकर्त्ती            |   |
| जयमंगला, सांख्यतत्त्वकीमुदी से प्राचीन ३६१ शङ्कर, क्या ब  | गैद्धशा? ३⊏३                  |   |
| जयमंगला टीका के रचियता का नाम ३६४ युत्ति                  | दीपिका टीका                   |   |
| टीका की ऋन्तिम पुष्पिका ३६४ जयमङ्गला में माठर             | ष्ट्रित ३⊏४                   |   |
| कामन्दकीय नीतिसार की टीका जयसंगला जयमङ्गला में युक्तिय    | रीपिका ३⊏७                    |   |
| का रचियता शंकरार्य है, शंकर नहीं ६६४ जयमङ्गला में माटर    | क्षेत्रपर्यकाउल्लेख ६८१       |   |
|                                                           | दीपिकाकाउपयोग ३६२             |   |
| कामसूत्र की जयमंगला नामक टीकान्त्रों के युत्तिदीपिका का व |                               |   |
| रचियता, क्या श्रमित्र व्यक्ति हैं ? इस युक्तिदीविकाकार रा | ाजा ३६३                       |   |

| दिश धक्त विद्वानों के इन विचारों की श्रालोचना                                                                                                                                                 | <b>પ્ટર</b> ૭    |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|
| िक कोच नहीं ६१४ एक्ट विद्वाना के इन विवास की नि                                                                                                                                               | 330              |
| बर महा प्रसिद्ध भाग नवर्ष 🛫 👣 तर किंत खंधीम प्रयुक्त केंद्रा है                                                                                                                               | <sub>दे</sub> ३१ |
| ्रिक्तिस्ता के साथ प्रजा के विषय ।                                                                                                                                                            |                  |
| एक ख़ौर हपोद्धलिक                                                                                                                                                                             | ४५५              |
| वालावाति मिन्ने व वार्यवाता के बाल्यवातीत कर्ष                                                                                                                                                |                  |
| यक्तिशीवका के क्षाका का है।                                                                                                                                                                   | 04-              |
| ्र — नाम प्रम संदर्धत किया ए                                                                                                                                                                  |                  |
| ्राच्या प्राचीन उपजाति १०                                                                                                                                                                     | ४४१              |
| 2 2 TEU 2010 VI 1917 C 2 mm tanin & Indu                                                                                                                                                      |                  |
| क बद्धत में भिन्न कर्यों ४०२ क्या इस्तर्कृत्या, के काल मार्थ प्र<br>युक्तिदीपिका का प्रात्तिक नाम क्यों तिन्यती श्राधार पर्यास्त हैं                                                          | ४४३              |
| युक्तदापका का चार्या विज्यात श्रीधार प्याप्त के विज्यता श्रीधार प्याप्त के विज्यता श्रीधार प्याप्त के विज्यता श्रीधार प्याप्त के                                                              | ४४३              |
| श्राचार्ये गोडपाद विन्ध्यवामी श्रीर न्याडि                                                                                                                                                    |                  |
| मीहवाद भाष्य 'सहित्यसप्तात' सुविधासप्तात आप भाष                                                                                                                                               | -A-              |
| ग्रह गीडपाद कीन हैं पक प्रत्यक होने पर भा, इरवेरक क्षेत्र                                                                                                                                     | આવ               |
| - केन्य्यन का काल विस्कृत विस्कृत विस्कृत का काल का का                                                                                | ጸጸጸ              |
| मारायाची हेश्बरकृष्ण का काल, सान्द्र शावक शास्त्र                                                                                                                                             | r<br><u>-</u>    |
| होने से कहीं पूर्व हैं                                                                                                                                                                        | 884              |
| चार्य का उस्त समय मान भाग भाग भाग                                                                                                                                                             | ì                |
| भार के किन्सी किया में प्राचीन प्रथम बाह्य प्राप्तार                                                                                                                                          | 88a              |
|                                                                                                                                                                                               |                  |
|                                                                                                                                                                                               | ४४०              |
|                                                                                                                                                                                               |                  |
| १ का वा एं हार च शर्मा व्याप्त सकारण वरमावन                                                                                                                                                   | ४४१              |
|                                                                                                                                                                                               | <b>a</b>         |
| साठरश्चि में त्रार्था के अधिसम्बन्धी मत-<br>माठरश्चि में त्रार्था को ही, 'सुवरासन्विति' ना                                                                                                    | **               |
| ^ %                                                                                                                                                                                           | 888              |
| भारा को उरवाप<br>भारत्वृत्ति के 'प्रान्त' पर तिस्ते सन्दर्भ, श्रीर श्रीयत श्रय्यास्वामी का प्रशंसनीय कार्य                                                                                    |                  |
|                                                                                                                                                                                               | ४४४              |
| 'त्रान्त' पद का खर्य ११६ श्राप्त क्षान्य पर भीयुद्ध ख्राप्त्यास्थामो का मत—माठरपुत्ति माठरपुत्ति और जनसङ्गता के सम्मान्य पर भीती ख्रतुवाद का लाधार नहीं                                       |                  |
| माठरपृत्ति और जयमङ्गता के सम्बन्ध पर व्यक्ति अनुवाद का श्राधार नहीं<br>पंo हरदत्त शर्माके विचार तथा उनकी<br>पर्वापत की तुनना के जिये श्रा                                                     | ४४४              |
| पं० हरदत्त शर्माके विचार तथा उनका ४२१ मूल और अनुवाद की तुलना के लिये श्र                                                                                                                      | प-<br>           |
| श्रासोचना ४२३ द्वित, बुख आवश्यक मौलिक आधा                                                                                                                                                     | र ४४६            |
| माठरपृति और चीनी अनुवाद ४२३ वित, शुंध जारण जाना<br>साठरपृति और चीनी अनुवाद की साध                                                                                                             | ध-<br>१४७        |
| भाठर होत्त का रचनाकाल ४२४ राज असम भावत्य हो हू<br>इंद्रवरकृष्ण के काल का विवेचन ४२४ अलवेक्ली के मन्य के आधार पर, माठर ह                                                                       | स्थ्य<br>स्म     |
|                                                                                                                                                                                               | 171              |
| हा० तकाकुमु का सत<br>हा० तकाकुमु के सत पर श्री वैश्वतकर मही-<br>हा० तकाकुमु के सत पर श्री वैश्वतकर मही-<br>स्व तकाकुमु के सत पर श्री वैश्वतकर मही-<br>स्व तकाकुमु के सत पर श्री वैश्वतकर मही- | तामा<br>सम्बद्ध  |
| हार तकाकुतु के भव पर भारति । १८२६ का निर्श, तथा उनका विश्वपन<br>द्य के विचार के क्षाधार पर मेदनिर्देश, त                                                                                      | 7 T              |
| दय के विचार राष्ट्रिय के चिन्नत कर के चक्क राष्ट्रिय के आधार पर मेदनिईश, व<br>हा० तकायुख और डा॰ वैक्वतकर के चक्क प्रथ चसका विवेचन<br>४२७ चसका विवेचन                                          | ાવા<br>૪૬૪       |
| हा० तकासुसु आर का निर्मा पुरु ससका विवयपा<br>मत का निरम्पे                                                                                                                                    | 010              |
| भव का निष्क                                                                                                                                                                                   |                  |

| कमलशील के आधार पर भेदनिर्देश, तथा                                           |              | बोढु श्रादि सांरयाचार्य, ६-१⊏                                            | 85%  |
|-----------------------------------------------------------------------------|--------------|--------------------------------------------------------------------------|------|
|                                                                             | ४६४          | पुलस्य श्रादि सांख्याचार्य, १६२४                                         | 85.5 |
| माठरवृत्ति श्रीर चीनी श्रनुवाद की श्राश्चर्य-                               | 3 (0         | जैगीपन्य स्नादि सांख्याचार्य, २६-३२                                      | 8દેવ |
|                                                                             | ४६७          | जैगीपन्य                                                                 | 850  |
| त्रलबेरूनी, कमलशील श्रीर गुण्रस्न के                                        | • (          | देवल                                                                     | 338  |
| त्तेखों का श्राधार, माठरवृत्ति                                              | ४६=          | हारीत सांख्याचार्य                                                       | XoX  |
| भेद के अन्य आधार तथा उनका विवेचन                                            | ४६६          | <b>चलू</b> क                                                             | ४०६  |
| माठरभाष्य तथा माठरप्रान्त                                                   | ४७१          | वापेगएय श्रादि सांख्याचार्य                                              | १०६  |
| उपसहार                                                                      | પ્રહર        | वार्षगएय                                                                 | ¥•७  |
| अप्टम प्रकरण                                                                | •            | वार्षगरय की सांख्यान्तर्गत, एक विशेष                                     |      |
| श्रद्धा अन्य प्राचीन सांख्याचार्य                                           |              | विचारधारा                                                                | 30%  |
|                                                                             |              | पतञ्जलि                                                                  | ४१२  |
| ,                                                                           | 368          | पतञ्जलि के सम्बन्ध में भोज और भर्त ह                                     |      |
| शतपथनाह्मण में श्रामुरि का उल्लेख                                           | ४०४          | के विचार                                                                 | ২ १२ |
| सांख्याचार्य त्रामुरि, क्या शतपथवर्णित<br>त्रामुरि से भिन्न हैं ?           |              | भृतुंहरिका अपना मत                                                       | * 8  |
|                                                                             | ४७४          | योगसूत्रकार श्रौर व्याकरणभाष्यकार                                        |      |
| श्रामुरि का एक श्लोक                                                        | ४७६<br>-     | पतर्वजलि भिन्न हैं                                                       | 287  |
| श्रासुरि मत की, सांख्यसूत्र तथा सांख्य<br>कारिका से समानता                  | ১৯৫৫<br>১৯৫৫ | परमार्थसारकत्तां पतव्जलि पर, सूर्यनारायग                                 |      |
| कारका स समानता<br>क्रासुरि से विन्ध्यवासी का मतभेद                          | ४७७          | शर्मा शुक्ल का मत                                                        | े×१ः |
| श्राक्षार स विन्ध्यवासा का नतनद<br>महाभारत के संवाद, मिद्धान्त की दृष्टि से |              | सांख्याचार्ये पत्रञ्जलि                                                  | ४१६  |
| महामारत क स्वाद, निकारत का हाष्ट्र स<br>माख्यसूत्रों के साथ समानता रखते     | ',<br>≧ .>   | सांख्याचार्य पतन्जलि के उद्घृत सन्दर्भ                                   | ४२०  |
|                                                                             | 8,8द⊏<br>इ.  | सांख्याचार्य पतब्जिलि, योगसूत्रकार                                       |      |
| ५ ५५५१९५<br>पञ्चशिख सन्दर्भों का सम्रह                                      | ४७६          |                                                                          | ধ্ব  |
| कुछ सभावित पद्धशिख-सन्दर्भ                                                  | ४८२          | ` ` `                                                                    | ४२१  |
| महाभारत के संवादों में, पश्चशिख के ड                                        |              | पौरिक                                                                    | 223  |
| मतों का सामञ्जस्य                                                           | ระห          | पौरिक मत और गुणरत्नसूरि                                                  | 478  |
| ३ जनक धमध्यज                                                                | ४≂४          | 'पौरिक' नाम, तथा उसका काल                                                | ४२४  |
| ४ विमण्ड और करालजनक                                                         | ४⊏६          | पञ्चाधिकरण                                                               | ४२६  |
| सवाद में निर्दिष्ट सिद्धान्त, साख्यमूत्रीं                                  | में          | पञ्चाधिकरण तान्त्रिक                                                     | ধ্র  |
| व्यक्तहम हैं                                                                | ुश्र≂ध       | पद्भाधिकरण् के विचार                                                     | ४२७  |
| सारयसूत्र श्रीर म्यून्यंगु                                                  |              | े कौरिडन्य श्रौर मृक                                                     | ४२⊏  |
| न्ध्रान्त का श्रमाव                                                         | 8: 0         | , मृक्ष्ययया शुक                                                         | ধ্বদ |
| ५ याजुबल्यूय और दे बरातिजनक                                                 | १३४          | डपसंहार<br>                                                              | ধ্ব  |
| संवाद में निर्दिष्ट मिद्धान्तों के आधार,                                    |              | क्रद्रिल विन्ध्यवासी                                                     | ४२६  |
| सांस्यसूत्र                                                                 | 85.          | ् युक्तिदीपिका में विन्ध्यवासी के उद्धरण<br>[विस्मृत ] सांख्याचार्य माधव | 272  |
| क्या यही सार्व्याचार्य याज्ञवल्क्य, शत<br>का रचियता था १                    |              |                                                                          | ধঽঽ  |
| कारपायता या १                                                               | 8દ           | ₹                                                                        |      |

## संशोधन

कही २ दृष्टिदोष अथवा इपते समय मात्रा ऋदि के दृष्ट जाने मे पाठ ऋन्यथा होगये हैं, इसप्रकार के पाठों को पाठक स्वयं ठीक कर सकते हैं। दृष्ठ १०४ मे ११८ तक विषम संख्या के दृष्टों पर प्रकरण का नाम अग्रुद्ध द्वपा है, पाठक 'कपिलप्रशीत पष्टितन्त्र' के स्थान पर 'पष्टितन्त्र

| त्रयवा      | साख्यपड  | याया' पढ | । इसके अतिरिक्त              |                         |
|-------------|----------|----------|------------------------------|-------------------------|
| ão          |          | पं०      | केस्थान पर                   | <b>प</b> हें            |
| ₹[          | ऋ।वर्ग   | Ł        | एरिटक्विचटी                  | एरिटक्विटी              |
| <b>ą</b> ¯  | [प्रन्थ] | ३१       | इधिडन '                      | इंग्डियन                |
| <b>⊏</b> \$ |          | ą.       | सांख्यचार्यो                 | सांख्याचार्या           |
| =\$<br>=\$  |          | २६       | +                            | <b>?</b>                |
| १२८         |          | ą        | हर पन                        | हरदत्त                  |
| १३६         |          | २०       | श्रनुवाद                     | श्रनुवाद                |
| १८०         |          | १२-१३    | जिसका भ्रमर नाम सायण         | जो सायस का ब्येष्ट भावा |
| १≍०         |          | १४-१६    | के नाम से भी                 | का बड़ा भाई             |
| २३६         |          | v        | श्राचेष                      | श्रनेप                  |
| २६१         |          | w        | बौद्ध भन्य                   | जैन प्रन्थ              |
| ३५७         |          | 4        | मानते                        | स)नने                   |
| ३४⊏         |          | ₹६       | शाङ्ग <sup>े</sup> धर संहिता | शाङ्ग धर पद्धति         |
| ३६⊏         |          | =        | कामन्द्कीम                   | कामन्द्कीय              |
| प्र१६       |          | १३       | सांख्यचार्य                  | सांख्याचार्य            |

#### थ्रन्थसंकेत-विवरण

कात्या० श्री०=कात्यायन श्रीतसूत्र कात्या० श्री०=कात्मन्दकीय नीतिसार कीषी० मा०=कीषीतिक माझण् ह्या०=झान्दीत्य उपनिषद्

JASB=जनेत काँक् एशियाटिक सोसायटी वंगाल

J. O.R. =जनेत काँक् श्रोत्यन्टल रिसर्च

J. R. A. S.=जनेत काँक् राव्यन्य विश्वास्त्र विश्वासमाय्य

I, H, Q,=इण्डियन हिस्टॉरिकल क्यार्टली

प्र० चन्द्रो० = प्रशेधचन्द्रोदय गाटक

Bibl Ind = विद्याचीथका इषिडका

ह० स्॰ शां॰ भा० = ह्यसमृत शांकरभाष्य

मनु० = मनुःभृति

मु० = मनुःभृति

मु० दी० = युक्तिशिषका
रामा॰ = रामायम्

लाटवा० भी० = लाटवायम श्रीतसृत

वा० रा० = वाशभीक रामायम्

श्राठ त्रा० }

= शतपय माझम्

श्रो० चा० = स्रोकवासिक

सा॰ भा० = स्रोकवासिक

सा॰ भा० = सांख्यवस्यायी सृत्र

Z.D.M.G.= माठनश्रिषट हायश् मागेनला
ग्रेस्य गेसंहराःस्ट

# सहायक ग्रन्थ सूची

| श्चथर्ववद परिशिष्ट                                    | एन्शन्ट व्यॉप्रफी श्रॉफ् इंग्डिया [ फर्निंघम ]           |
|-------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| श्रद्धै तदीपिका                                       | एन्शन्ट संस्कृत लिट्रेचर                                 |
| चार तहहासिद्धि                                        | णशियाटिक रिसर्चेंज् [ मेन्टिनरी रिन्यू ऑफ                |
| श्चनिरुद्धवृत्ति                                      | दि एशियाटिक सोसायटी बगाल ]                               |
| श्रतुयोगद्वारसूत्र जिन प्रन्थ]                        | ऐतरेय श्रारण्यक                                          |
| श्चपरार्का [ याज्ञवल्क्यस्मृति टीका ]                 | कठ उपनिपद्                                               |
| श्रपोह प्रकरण [ धोंमत्तर, बौद्ध प्रन्य ]              | कर्णकगोमि व्याख्या [ प्रमाणवार्त्तिक ]                   |
| श्रमयदेव सूरि व्याख्या (सन्मति तर्क ]                 | कल्पस्त्र [ जैन धन्थ ]                                   |
| श्रमिधानचिन्तामणि                                     | क्लपसूत्र ( भद्रबाहु ]                                   |
| श्चमरकोप                                              | काठक सहिता                                               |
| श्रतग्रेह्मी का भारत [इरिडका]                         | कात्यायन वार्त्तिक                                       |
| श्रष्टसहरूी [ जैनधन्थ ]                               | कात्यायन श्रीतसूत्र                                      |
| श्रश्रध्यायी [ पाणिनि ]                               | कामन्दर्कीय नीतिसार                                      |
| चहिबु ध्-यसहिता                                       | <b>का</b> व्यादशे                                        |
| श्रॉन युत्रॉन च्वाग्ज् ट्रेवल्ज् इन् इण्डिया,         | किरणायली                                                 |
| श्रापस्तम्ब श्र तस्त्र                                | कृत्यकल्पतक                                              |
| श्राप्तमीमासालकृति [ जैनम्रन्थ ]                      | कृष्णचरित [ समुद्रगुप्त ]                                |
| श्रार्पातुक्रमसी [ऋग्वेद ]                            | केशव कल्पद्र्म                                           |
| इंग्लिश श्रतुवाद व्यासमाध्य, वाचस्पत्य ]              | कैटालॉगस् कैटालॉगरम्                                     |
| इण्डियन एण्टिक्वेरी                                   | कैलास मानसरोवर                                           |
| इरिडयन फिलॉसफी [ राधाकृष्णन् ]                        | कौटलीय ऋर्थशास्त्र                                       |
| इण्डियन लॉजिक                                         | फौषीतकि ब्राह्मण्                                        |
| इण्डियन लॉकिंग एएड ऍटामिक्म                           | क्रमदोपिका                                               |
| इण्डियन दिस्टॉारकल क्वार्टर्ली                        | क्रानोर्लोजी श्रॉफ इंस्डियन श्राय <b>र्ज</b> (ए सप्लिमें |
| <b>इं</b> शोपनिष्द्                                   | टु मिस् ईंपज़ कॉनोलॉजी खॉफ इरिडया )                      |
| उपमितिभवप्रपद्धवा कथा [ जैन प्रन्य ]                  | भ्व'ह कोंपर प् <del>ने</del> ट                           |
| ख्पाद् <b>षात [मा</b> ख्यमार, ऍक ई हॉल ]              | गणकारिका                                                 |
| श्रामेद                                               | गण्रत्नमहोदधि                                            |
| च्यानेयभाष्य ( वेह्रटमाधव ]<br>च्यानेदिक इस्टिया      | गरु पुराण -                                              |
| व्यव्याक इत्यवया<br>ए किटिकल स्टबी चॉत्र साख्य सिस्टम | गर्भोपित्वद्                                             |
| ा ज्यान गरा रहता लाव साक्य ।सस्टम                     | गीता में ईश्वरवाद                                        |

गीतारहस्य गोपालवापिनी स्पनिपद् गौडपाद भाष्य (सांख्यसप्तति) गौवम न्याय सूत्रॅज् (गंगानाय मा, पूना श्रोरिः यरटल सीरीज् , नं॰ ४६) चक्रपाखिटीका (चरक संहिता) चन्द्रिका (सांख्यसप्तति च्याख्या) चरक संहिता छान्दोग्य उपनिषद् जयमँगला (कामन्दकीय नीविसार टीका) वयमंगला-कामसूत्र टीका जयमंगला---अस्किन्य रीका जयमंगला (सांख्यसप्तति व्याख्या) जनेल ऑफ्इंख्डियन हिस्ट्री वर्नल ऋॉफ् एशियाटिक सोसायटी वंगाल जर्नल ऑफ् बोरियरटल रिसर्च (महास) जन ल आफ् दि आन्ध हिस्टारिकल रिसचं सोसायटी जर्ने ल घाँन् दि गंगानाथ मा रिसर्च इन्स्टिट्यूट कर्नक ऑफ् बिहार ऐरड औरीसा रिसर्च सोमायटी जर्नेल चाॅक् रॉयल एशियाटिक सोयायटी खैद, ही, ऍम्, जी, (ध्रैहर) नैनसाहित्य और इतिहास डाईनैस्टिक् हिस्ट्री चॉक् नार्दर्न (ऐच.सी. रे) तस्वमीमोसा <del>चस्</del>वचाथाध्येंदीपन त्तरववैशारदी (व्यासमाध्य टी ।) त्तरवसमास

सुन्वार्थश्लोकवार्चिक

तरवोपप्लव वरङ्गिणी (रामरुद्री) वर्करहरवदीपिका ( पद्दर्शनसमुच्चय न्याख्या गुण्**रत्नसूरि** चारहच महाब्राह्मण त्तरपर्यंटीका (न्यायवार्त्तिक व्याख्या) चारपर्यं परिशुद्धि चैतिरीय ब्राह्मण चैचिरीय संहिता त्रिकारसरीय एशीनपरिचय दि ज्यॉपिकिकल डिक्शनरी ऑफ् एन्शन्ट एँएड मैडिएवल इश्डिया (नन्दूलाल) दि पुना चोरियएटलिस्ट दि योगसिस्टम थाँक् पतव्यति (बुह्जू) दि सिक्स् सिस्टम्ज् ऑक् इव्डियन फिलॉसभी (मैक्सम्लर) दि हिस्ट्री ऑफ् संस्कृत लिट्टेचर (कीब) दुर्गवृत्ति (निरुक्त ) धर्मसंप्रह्णी वृत्ति ( जैनप्रन्थ ) नवन्यायरत्नाकर (==नवक्त्तोत्न ) नागरसर्वस्व नालन्दा कॉपर प्लेट निदानसूत्र निरुक्तभाष्यटीका (स्कन्दमहेश्वर ) निरुक्तालोचन नैषध-व्याख्या ( मश्लिनाथ ) नोटिसेज् ऑफ् संस्कृत मैन्युक्किप्ट्स् ( सेक्स्ट सीरीज ) न्यायक शिका

<del>न्यायकन्द्र</del>ली

न्यायकुषुमाञ्जल्डि न्यायदर्शन न्यायभूषण न्यायमञ्जरी

न्यायमञ्जरी न्यायवात्तिक न्यायसूचीनिवन्ध पळ्चदशी

पञ्चदशी-हिन्दीरूपान्तर पञ्चविश बाह्यण पञ्चशिखसूत्र

पश्चिका (तत्त्वसंप्रहरू । प्रत्या)

पतञ्जत्तिचरित पद्मपुराए

परमार्थसार

पाणिति एएड मानव करूपसूत्र पुष्यराज व्यास्था (वाक्थपदीय) प्रकारा टीका ( न्यायकुसुमार्झाल )

प्रबोधचन्द्रोदय प्रमाणमीमांसा प्रमाणवार्त्तिक

प्रमाणसमुख्यय (दिङ्नाग)

प्रमेयकमलमार्तेण्ड प्रशस्तपाद भाष्य प्रश्न उपनिषद्

प्रोसीडिंग्ज़् आॅफ दि फिप्थ श्रोरियण्टल फॉर्न्फ्र्न्स (लाहीर) फ्लीट् गुप्त दन्दिकष्णान्जु

क्लाट् गुप्त डान्स्क्रप्शन्ज् बालरामोदासीन व्याख्या ( सांस्यतस्त्रकौमुदी )

विव्लिचीथिका इरिडका

युद्ध**प**रित

मुद्धिस्ट रैकर्ड,ज्राजाक इ वेस्टर्न वर्ल्ड

बुलैटिन (१२०४)

वृहत्संदिता, भट्टोत्पल व्याख्या सहित

बृहदारएयक उपनिषद् बृहन्नारतीय पुरास बीधायन धर्मसूत्र

बौधायन श्रीतसूत्र ब्रह्मविद्या [ब्राडियार बुलेटिन]

ब्रह्माग्ड पुराग भगवदञ्जु कीयम् भगवद्गीता

भट्टभास्कर भाष्य [ तैत्तिरीय संहिता]

भट्टिकाच्य

भट्टोजि दीचित ज्याख्या [वाखिनि सूत्र] भएडारकर कमैमोरेशन वाल्युम

भामती

भारतवर्ष का इतिहास [भगवदत्त]

भारतीय दर्शन भारकरभःच्य [ब्रह्मसूत्र]

भिल्लमाल जैनमन्दिरस्थित शिलालेख

भूमिका [िकरणावली] भूमिका [गौडपाद भाष्य]

मृमिका—जयमङ्गला [कविराज गोपीनाथ] मृमिका—न्यायवार्त्तिक [विन्ध्येश्वरीवसाद]

मज्भिमनिकाय

मत्स्य पुराग् मनुस्मृति

महाभारत महाभारत मीमांसा

महाभाष्य [न्याकरण]

माठरवृत्ति

माधवानुक्रमणी [बेङ्कट माधव]

मार्कवडेय पुराण मालनीमायव नाटक

मीमांसादर्शन मीमांसान्यायप्रकाश

. मुक्तावलीप्रकाश

सुरहकोयनिषद् मेघसंदेश [मेघदृत]

मेघातिथि ब्याख्या [मनुस्मृति]

मैत्रायणी उपनिषद् मैत्रायणी संहिता

मैत्र्युपतिपद् यजुर्वेद युक्तिशीवका

योगदर्शन [ योगमृत्र ] योगवार्त्तिक रतिरहस्य राजतरंगणी राजेमार्त्वण्ड

राजवार्त्तिक रामायसा [ चालमीकि ]

सत्त्वावली कतितविस्तरा चैत्यवन्दनष्टति [ जैनमन्ध ]

लाट्यायन श्रौतस्य चाक्यपदीय चात्स्यायन कामसूत्र

वात्स्यायन भाष्य [ न्यायसृत्र ]

वादमहास्व वायुपुरास

विशेषसाम-पद सुची [ महाभारत ]

विष्णु पुराण

ची. ए. रिमध का इतिहास

**वृत्तरत्नाकर** 

वृत्तिसार { महादेव ] चेदान्तकल्पतक

चेदान्तदर्शन= महासूत्र

चेदार्थदीपिका [कात्यायन सर्वानुकमणी टीका]

चेवज ऍरिडस्के स्टडिऍन

चैदिक इण्डैक्स चैदिक माईथालॅजी

चैराग्यशतक चैशेयकदर्शन

च्यास्यासुधा [ अमरकोपटीका ]

श्वासभाष्य [ योगसूत्र ]

श्योमवत्ती शतपथ बाह्मण शंकरोपस्कार

शांकरभाष्य [ ब्रह्मसूत्र शांकरभाष्य-मुख्डकोपनिषद् शांकरभाष्य [ स्वेतास्वतर ]

शांखायन श्रार्ययक शाङ्ग<sup>8</sup>धरपद्धति शास्त्रदीपिका

शिवार्कमणि टीका [श्रीकण्डभाष्य न्याख्या]

थोकरहमाध्य ( बेदान्त महासूत्र ]

श्रीमद्भागवत श्लोकवार्त्तिक

श्वेताश्वतर उपनिषद्

पड्दर्शन समुच्चय [ मजधारि राजशेखर ] पड्दर्शनसमुच्चय [ हरिभद्गसूरि ]

संस्कारमयूष

संस्कृतचन्द्रिका [ मासिक पत्रिका ] संस्कृत डिक्शनरी [ मोनियर विलियन ] संस्कृत व्याकरण शास्त्र का इतिहास

[ श्रप्रकाशित ]

सत्यापाढ श्रौतसूत्र सन्मतितर्क [जैन मन्य]

सरस्वतीकरठाभरण

सरस्वती [मासिक पत्रिका]

सर्वदर्शनसंप्रह

सर्वोपकारिणी टीका [तस्वसमास]

सांख्य उरह योग

सांख्य के तीन प्राचीन प्रन्य

सांख्यतत्त्वकौमुदी [सांख्यसप्रक्तिन्यास्त्रा]

सांख्यतत्त्वप्रदीप सांख्यतत्त्वप्रदीपिका सांख्यतत्त्वविवेचन

सांख्यदर्शन [सांख्ययदध्यायी]

सांख्यपरिभाषा सांख्यप्रवचन भाष्य

सांख्यसंघ्रह

सांख्यसप्त<sub>रि</sub> सांख्यसार सांख्यसिग्टम

सांख्यसुत्रविवरण

सायग्रभाष्य [ऐतरेय त्रारण्यक] सायग्रभाष्य [तैत्तिरीय संहिता]

साहित्यदर्पण साहित्यमीमांसा

सिमरौनगढ़ी का शिलालेख

सुवर्णसप्तिविशास्त्र सुश्रुत संहिता सूत संहिता

स्कन्द पुराख

स्याद्वादरत्नाकर स्वोपज्ञ [भर्तु हरि] व्याख्या [बाक्यपदीय]

हुष<sup>र</sup>चरित

हिस्टॉरिकल ऍटलैंस आफ इण्डिया

हिस्ट्री खाफ क्लासिकन संकृत लिटरेचर [कीथ]

हिस्ट्रो आफ धर्मशास्त्र हिस्ट्री आफ बङ्गाल

हिस्ट्रो श्राफ संस्कृत लिटरेचर [मैक्डानल्ट]



# सांख्यदर्शन का इतिहास

# महर्षि कपिल

भारतीय जनश्रुति के आधार पर यह कहा जाता है, कि महर्षि कपिल, आदि दार्शनिक विद्वान था, और उसने सांख्यशास्त्र का निर्माण किया। किस ग्रन्थ का कपिल ने निर्माण किया, इसका निर्णय ध्यगले प्रकरणों में किया जायगा। सबसे प्रथम, यह आवश्यक है, कि सांख्य-प्रणेता महर्षि कपिल कब तथा किम भूमिभाग पर अवतीर्ण हुआ। ? इसका विवेचन किया जाय।

संस्कृत वाहम्य में किपिल नाम के अनेक आवायों का वर्णेन आता है। इस विपय में विद्वानों का परस्पर बहुत मतभेद हैं, कि इनमें से सांस्थ्रप्रऐता किपिल कीन हैं ? आज ही नहीं, पहिले विद्वानों को भी इसके निर्ण्य में बहुत अम होता रहा है। यह एक आस्चर्य की वात है, कि इतने प्रसिद्ध और प्रामाणिक आवार्य के सम्बन्ध में विद्वानों ने अभी तक कुछ सन्तोय जनक निर्ण्य नहीं और प्रामाणिक आवार्य के सम्बन्ध में विद्वानों ने अभी तक कुछ सन्तोय जनक निर्ण्य नहीं किया। हमारा इतिहास इस समय घोर अन्धकार में छिया हुआ है। विदेशियों के, समय २ पर किया। हमारा इतिहास इस समय घोर अन्धकार में छिया हुआ है। विदेशियों के, समय २ पर किया। इसारा इतिहास सम्बन्धी अनेक साधन वीसों फुट नीचे घरती में परे पहें हैं। हम अपने हो छुकी है। इतिहास सम्बन्धी अनेक साधन वीसों फुट नीचे घरती में परे पहें हैं। हम अपने प्रमाद से भी बहुत भी अमृत्य ज्ञान-सम्पत्ति को नष्ट कर जुके हैं। यह भीएक कारण है, कि सहसों प्रमाद से भी बहुत भी अमृत्य ज्ञान-सम्पत्ति को नष्ट कर जुके हैं। यह भीएक कारण है, कि सहसों पर्य पूर्व उत्पन्न हुपे, अत्यन्त प्रचीन स्थिपों के सम्बन्ध में ही हमें इतना अल्पज्ञान है। उत्तकी वास्तियक ज्ञानकारी के साधन अब तक न माल्म कितने स्थानतों में परिवर्त्तित हो चुके उत्तकी वास्तियक ज्ञानकारी के साधन अब तक न माल्म कितने स्थानतों में परिवर्त्तित हो चुके हों। ऐसी अवस्था में वास्तिक तर्य का प्रकट करना टेड़ी खोर है। फिर भी जो छुप्र साधन हमें होंगे। ऐसी अवस्था में वास्तिक तर्य का प्रकट करना टेड़ी खोर है। फिर भी जो छुप्र साधन हमें उपलब्ध हो रहे हैं, उन्हों के आधार पर इस और हम कुछ प्रकाश डालने का वत्न करेंगे। स्थिति के सम्बन्ध में सुख्य आधार पर इस और हम कुछ प्रकाश डालने का वत्न करेंगे।

बुद्ध बिद्वानों कि का विचार है, िक ''किषित नाम के चार ऋषिपुंगव होगये हैं। उनमें एक तो अभी किलयुन में हुये हैं, जो गोतम ऋषि के वराज थे, तथा जिनके नाम पर किषता से एक तो अभी किलयुन में हुये हैं, जो गोतम ऋषि के वराज थे, तथा जिनके नाम पर किषता से एक तो अभी किलया गया था। यह बात बौद अन्यों में लिखी है। बहुत से विदेशी विद्वान इन्हीं को वस्तु नगर बसाया गया था। यह बात बौद अन्यों में लिखी है। बहुत से विदेशी विद्वान इन्हीं को सांस्वयशास्त्र के प्रयोग कहते हैं। परन्तु वास्त्व में यह ठीक नहीं। क्योंकि यह शास्त्र अर्थस्व प्राचीन है। किषत नाम के अवशिष्ट तीन ऋषियों में से (१) एक किएत वे हुये हैं, जो ब्रह्मा जी के मानस पुत्र थे, तथा जो मूलझानी कहताते थे। (२) दुसरे किपत अग्निन के अवशार थे। (३) तीसरे किपत, देवहित और कर्रम ऋषि के पुत्र थे।"

कुड्रिडयन प्रेस प्रयाग से प्रकाशित होने वाली हिन्दी की मासिक पत्रिका 'सरस्वती' [श्रगस्त, १६९६ ईसवी] में प्रकाशित 'मांक्यशास्त्र के कत्तो' शीर्य के लेख। लेखक-श्रीयुत श्रीवृत्त्व शास्त्री तैसंग।

"तीसरे कपिलदेवजी के विषय में श्रीभद्भागवत, तृतीय स्कन्ध के २४-३३ श्रध्याय देखिये-एतन्मे जन्म लोकेऽस्मिन् मुमुलुणां दुराशयात्।

असंख्यानाय तत्त्वानां संमतायात्मदर्शने ॥ [ ऋ० २४ । श्लो० २६ ]

इन्हीं कपिलदेवर्जा ने श्रपनी माता देवहृति को तत्त्वज्ञान का उपदेश दिया। ये ईश्पर के श्रवतार थे। इन्होंने स्वयं श्रपनी माता से यह वात कहीं है। इससेये सांख्यशास्त्र-प्राणेता कपिक्ष-देव नहीं, किन्सु वेदान्तादि के उपदेश कर्त्ता हैं "

#### क्या सांख्यप्रगोता किपल दो थे ?

उक्त विचारों से यही परिणाम निकाला गया हैं, कि शेप दो कपिल ही सांस्यशास्त्र के प्रणेता हैं। इनमें से ब्रह्मा के पुत्र कपिल, 'तत्त्व-समास' श्रथवा 'द्वाविंशति सूत्री' के रचयिता हैं। श्रीर सूत्रपड़भ्यायी के रचयिता हैं--श्राम्त के श्रवतार भगवान् कपिल। इस पद्म को पुष्ट करने के लिये एक संस्कृत सन्दर्भ उद्धत किया जाता हैं--

- ''श्रियात्रानादिक्लेश्-कर्म-वासनासमुद्रपतितान् श्रनाथान् उद्दिधीर्पुः परमञ्जालः स्वतःसिस्-हानो महर्षिमंगवान् कपिलो बहासुनो द्वाविशतिस्त्रागयुगादित्तत् । सूचनात् स्त्रमिति हि व्युत्पतिः । ततः एतेः समस्ततत्त्वानां सकलपितन्त्रार्थानां स्पूचं मवति । ततथेदं सकलसास्वतीर्थमृलमृतम् ।तीर्थोन्तराय्यपि चैतत्प्रप-चमृतान्येष्,।सूत्रपडण्यायी तु वैश्वानरावतारमग-वल्लिपलप्रणीता । इयन्य द्वाविश्वतिसूत्री तस्या श्रापि चीनमृता बहासुतमहर्षिभगवलपिलप्रणीतिति प्रज्ञा वदन्ति ।''

्रेस सन्दर्भ के श्राघार पर आपाततः यह श्रवस्य कहा जासकता है, कि तत्वसमास के बनाने वाले ब्रह्मसुत कपिल, और पडध्यायी के बनाने वाले श्राप्त के श्रवतार कपिल हैं। परस्तु

- पह सन्दर्भ श्रीसृत तैलंग महोदय ने कहां से उद्श्व किया है, हसका उन्होंने कुछ भी निर्देश नहीं किया। हमें यह सन्दर्भ, 'तत्त्वसमास' की सर्वोपकारियी टीकामें, उपलब्ध हुआ है। यह टीका चौलम्या संस्कृत सीरीज् बनारस से 'सांख्य संग्रह' नाम के दो भागों में तत्त्व समाम सूत्रों की अन्य अनेक टीकाओं के साथ प्रकाशित हो चुकी है। उसके पृष्ट १३ और १४ में यह पाठ मुद्दित है। श्रीसुत तैलंग महोदय ने अपना उद्श्व सन्दर्भ कहां से लिया, इसका हमें पता नहीं, परन्तु उनके सन्दर्भ में तथा चौलम्या संस्कृत सीरीज् के ध्ये सन्दर्भ में अन्यर है, और उससे वह परियाम नहीं निकाला आसकता, जो तैलंग महोदय ने निकाला है।

सन्दर्भ का अर्थ यह है—अनादि क्लेरा कर्म वातनाओं के समुद्र में निमान, अनाय, दोन होन जीधों के उदार की हच्छा से, परम कृपालु स्वतः सिद्ध-शानवान् महा पुत्र महर्षि कपिल ने बाईस सूत्रों का उपदेश किया। इससे तावों को सूचना है, इसी से इन्हें सूत्र कहते हैं। इसीलिये इनके द्वारा सम्पूर्ण पृष्टितन्त्र के अर्थ-सासत तथ-सूचित हो जाते हैं। इसीलिये यह समस्त सांत्यशास्त्र का मृत है। शास्त्रान्तर भी स्नी संस्त सूत्रों के विस्तार स्प हैं। सूत्रवट्यापी तो अगिन के खदतार भगवान् कृपिल ने बनाई है, और यह द्वारितस्यो उसकी भी बीजमून, प्रदा के पुत्र महर्षि भगवान् कृपिल की बनाई हुई है। यह बात शूरे कोग कहते चले का ने हैं।

इस सन्दर्भ में तीन वातें वहुत ध्यान देने योग्य हैं-

- (१) इसके व्यन्तिम वाक्य से स्पष्ट प्रतीत होरहा है, कि इसके लेखक ने यह वात केवल भारतीय जनश्रुति के द्याधार पर लिखी है। उन्होंने इस विषय में कोई ऐसे प्रमाण उपस्थित नहीं किये, जिनसे यह सिद्ध किया जासके, कि वस्तुव: सांख्य के रचयिता कपित दो हैं।
- (२) हमारा यह सन्देह, प्रमुत सन्दर्भ के एक और वाक्य से श्रधिक हट हो जाता है। बाक्य हैं—

### तत एतैः समस्तनत्यानां सकलपष्टितन्त्रार्थानां सूचनं भवति ।

इन बाईस सूत्रों के द्वारा सम्पूर्ण पष्टिनन्त्र के खर्थों—समस्त तत्त्वों—की सूचना हो जाती है। ये बाईस सूत्र केवल सांख्य विषय की सूची या तालिकामात्र हैं। पष्टितन्त्र में जिन समस्त तत्त्वों या आर्थों का प्रतिपादन किया गया है, उनकी सूचनामात्र इन बाईस सूत्रों से होती हैं। 'सूचनं' यह पद स्पष्ट कर देता है, कि यह ४९८तन्त्र की केवल सूचों हैं। इसलिये स्वभावतः यही वात बुक्तिसंगत प्रतीत होती हैं, कि जिस आचार्य ने ये बाईस सूत्र बनाये, उसने ही समस्त तत्त्वों का प्रतिपादन करने वाला कोई पष्टितन्त्र नामक प्रत्य बनाया। यदि पष्टितन्त्र किसी दूसरे का बनाया हुआ होता, तो उसका लेदक अपने पष्टितन्त्र प्रत्य में यह स्वीकार करता, कि उसने असुक आचार्य की स्वीमात्र से अपने प्रत्य की रचना की। परन्तु ऐसा लेख पष्टितन्त्र मन्य में, तथा अन्यत्र भी कहीं नहीं मिलता। वह पष्टितन्त्र कोनसा प्रत्य है, इसका निर्णय अगले प्रकरणों में किया जायगा। तें लंग का उद्धृत पाठ संदिग्ध है—

(३) अन्तिम बात इस सन्दर्भ के विषय में ध्यान देने योग्य यह है, कि श्रीयुत तैलंग महोदय ने जहां कहीं से भी यह पाठ उर्पृत किया है, वहां के मृल पाठ में कुछ और ही पाठ होना चाहिये; क्योंकि गुद्रित सांख्यसमह में मूलपाठ इस प्रकार है—

श्रथात्रामादि-श्लेश-कर्म-नासनासमुद्रनिपतितात् श्रनाथदीनान् उदिधीर्षुः परमञ्ज्यालुः स्वतः-सिन्द्रकानो महर्षिर्भगमान् ऋषिलो द्वाविश्वतिम्त्रगण्युपदिद्यात् । स्वनात् स्त्रमिति हि व्युत्पत्तिः । तत एतैः समस्ततत्वानां सक्तवपष्टितन्त्रार्थानां च स्वतं भवति । इतस्पेदं सक्तवसांस्य-तीर्थम्लभूत तीर्थान्तराशि चैतात्पण्डम्तान्येन । स्त्रपष्टायानी तु वैभानरावतारमहर्षि-भगवत्वपिलप्रश्नीता, इयं तु द्वाविशातिस्त्री तस्या श्रपि पीजगता नारायशावतारमहर्षिमम-बक्तपिलप्रश्नीतितं युद्धाः ।

इस सन्दर्भ से, दो स्थलों पर श्रीयुत तैलंग महोइय के दिये हुए सन्दर्भ में भारी परिवर्तन है। एक तो पहिले 'महर्पिर्भगवान कपिलाः' के श्रागे 'क्रह्मसुतः' पद अधिक है। दूसरे श्रन्तिम पंक्तियों में 'नारायसावतार' के स्थान पर 'क्रह्मसुत' है। इस परिवर्तित मूलपाठ के श्राधार पर यह सिद्ध

<sup>\*</sup>श्रीयुत बाबू हेरेन्द्रनाथ इत एस० ए०, धी० एख०, वेदान्त रत्न ने भी हम बात को स्वीकार किया है। देखिये, उनका प्रन्थ भीता में ईश्वरवाद' हिन्दी अनुवाद, हपिडन में स प्रधान से १९१६ ईमर्बी सन् में मुद्रित। सामवां अप्याप एफ ६२, ६३!

करने का यत्न किया गया है, कि द्वाविंशतिसूत्री का रचियता, ब्रह्मा वा पुत्र कपिल है। पर इससे यह सिद्ध किया नहीं जा सकता; क्योंकि उपर्युक्त सन्दर्भ से यह न्पष्ट है, कि तत्वसमास या द्वाविंशतिसूत्री श्रीर पष्टितन्त्र का रचियता, विष्णु का श्रयतार कपिल है। श्रीर सांस्यपद्यश्यायी का रचियता, श्रान्त का श्रयतार कपिल।

एशियाटिक सोसायटी बंगाल के सरकारी संग्रह में कापिल सूत्र-वृत्ति का जो हस्तीलियित प्रन्थ, संख्या ६५६१ पर सुरिच्चित हैं; उसमें भी प्रस्तुत सन्दर्भ के बीच 'ब्रह्मसुत' पद नहीं हैं। वहां

का पाठ इस प्रकार है-

.....महर्षिभैगवान् कपिलो द्वापिशतिस्नायस्पालिसत् । स्चानत् सृत्रमिति हि न्युत्पतिः । ततथ तैस्तत्वानां सकलपष्टितन्त्रार्थानां ........................। सृत्रपडण्डार्या तु वैश्वानसवतारभगवत्कपिलप्रणीता, श्यं तु द्वापिशतिस्त्री तस्या श्रापि बीजभूता नारायणमहर्षिभगवत्त्रणीतेति वृद्धाः ।

इसलिये उक्त सन्दर्भ का जो पाठ तैलंग महोदय ने दिया है, वह श्रवर्य ही संदिग्य हैं । उसमें 'ब्रह्मसुत' पद श्रीधक मिला दिया गया प्रतीत होता है ।

ब्रह्मसुत कपिल-

ब्रह्मा का पुत्र कपिलदेव ही श्रादि कपिल हैं, श्रीर वही सांख्यशास्त्र का श्रादि प्रव<sup>त्तिक</sup> हैं; इसका भी एक मूल मिलता है। सांख्यकारिका के भाष्यकार श्राचार्य गीटपाद ने पहिली कार्रिका के उपोद्धात में लिखा हैं---

इह भगवान् नहासुतः कपिलो नाम । तद्यथा-

सनकथ सनन्दथ तृतीयध सनातनः । श्रासुरिः कपिलस्वैव बोढुः पश्चशिसस्तथा । इस्येते नद्याणः पुत्राः सप्त प्रोक्ता महर्पयः ॥

ये ही पद्य श्रीयुत तैलंग महोदय ने पुराण के नाम से उद्युत किये हैं। पर उनमें थोड़ा साभेद हैं, जो इस प्रकार है—

> सनकथं सनन्दश्च तृतीयश्च सनातनः । कपिलश्चासुरिथैच वोदुः पंचशिरस्तवा । सन्तैते मानसाः पुत्रा बद्दालुः परमेष्टिनः ॥

्रञाचार्य गोडपाद ने भी इन पद्यों को पुराण से ही उद्घुत किया प्रतीत होता है। इन ऋोकों के ज्याधार पर केवल इतनी बात कही जा सकती हैं, कि कपिल प्रक्रा का मानल पुत्र है। मानसपुत्र कहने ही से यह बात प्रकट हो जाती हैं, कि कपिल के बास्तविक माता पिता कोई दूसरे ही थे।

<sup>†</sup>यह पाट हमने JBORS [ कर्मल भ्राफ विहार एयड कोरोसा सिसर्च सोसायटो ]  $Vol.~9.~19^{23}$  A. D., PP. 151-162 पर प्रकाशित, म॰ म॰ हरमसाद शास्त्रों के एक खेल के प्राथार पर उद्धृत किया है । प्रसंग के लिये भावरयक पाट को ही यहां उद्धृत किया है, श्रेप पाट बीच सें छोष दिया है ।

संभवतः ब्रह्मा का मानतपुत्र कपिल को इसलिये बताया गया हो, कि उसमें ब्रह्मा के समान अपूर्वे चेहुण्य के अद्भुत गुरा थे। पुराणों में इसका भी वर्णन आता है, कि इसके जन्म समय में ब्रह्मा ने स्वयं उपरिथत होकर इसके सम्बन्ध में ब्रह्मा कुछ बतलाया था। यह भी संभव हो सकता है, कि इसने ब्रह्मा ही से ज्ञान आप्त किया हो, अथवा शास्त्र का अध्ययन किया हो। कपिल की उस्पत्ति का विग्नुत वर्णन शीमद्वागवत में इस प्रकार है—

# श्रीमद्भागवत में विष्णु श्रवतार कांपेल —

सबसे प्रथम तृतीय रफन्य के २१ वें अध्याय के प्रारम्भ में ही विदुर ने मेंत्रेय से प्रथ्न किया है, कि स्वायम्भुव मन्न का बंश बड़ा प्रतिष्ठित है। उसकी एक पुत्री देवहूर्ति, प्रजापित कर्रम की पत्नी है। उनकी संतान के सम्यन्य में में मुनना चाहता हूँ; कृपया कहिये 🕂 ।

विदुर के प्रश्न का उत्तर मेंत्रिय ने इस प्रकार दिया है-मह्या ने भगवान् कईम को कहा, कि प्रजाओं की सृष्टि करो। तम कईम ने सरस्वती तट पर चिरकाल तक घोर तपस्या कर, भगवान् विघ्णु को प्रसन्न किया। विघ्णु ने प्रसन्न होकर सत्युग ने शरीर धारण करके कईम को सात्तात् दर्शन दिया। संचिप्त संवाद के अनन्तर भगवान् विघ्णु ने कहा, तुम्हारे आन्तर भाय को समक कर मैंने पहिले ही उसकी आयोजना कर दी है, जिसके लिये आत्मसंयम कर तुमने मेरी उपासना की है। आप जैसे व्यक्तियों के द्वारा की हुई मेरी उपासना कभी मिण्या नहीं हो सकती। देखो, प्रजापति का पुत्र सम्राद् मृत्यु, जो ब्रह्माक्ते में रहता हुआ, सम्पूर्ण पृथ्वी पर शासन करता है, अपनी महारानी के साथ तुम्हें देखने की इच्छा से परसों यहां आयोगा, और अपनी शीलसंपन्न पुत्री को तुम्हों देशा। में अपनी अंशक्ता के द्वारा, तुम्हारे थीर्य से तुम्हारे उस जेव देवहानि में उत्तन्न होकर तथ्यसंहिता का निर्माण करना ।

इतना कह, भगवान् के चलं जाने पर निर्दिष्ट समय में सम्राट् मतु अपनी रानी और कन्या के सहित कर्दम ऋषि के आश्रम में आया। और कन्या देवहूरि का कर्दम के साथ विवाह कर, रानी के सहित अपने नगर को वापस चला गया छ।

अनन्तर कर्दम से देवहृति में कई कन्यायें उत्पन्त हुई। मंसारधर्म से कर्दम को सुद्ध विरक्त हुआ जान, देवहृति बहुत खिन्न हुई। उसकी खिन्नावस्था को जानकर महर्षि कर्दम ने कहा, कि बहुत जल्दो ही हुन्हारे गर्भ में सालान् भगवान् प्राप्त होने वाले हैं, वह तुम्हारे हृदय के संपूर्ण संशवों का उच्छेद करेंगे। देवहृति भी प्रजापति [ कर्दम ] के इस संदेश को स्वीकार कर, अद्धापूर्वक भगवान् का भजन करने लगी। समय बीतने पर भगवान् विष्णु भी कर्दम के दीर्ष को प्राप्त होकर, काष्ट में खिमा के समान, देवहृति में उत्पन्त हुए। तय सरस्वती के किनारे कर्दम

<sup>🕂</sup>श्रीमज्ञानवत, ३ । २५ । ५—४॥

<sup>😘</sup> श्रीमद्वागवत, ३। २१। ३३, ३६, ३७॥ ३। २२। २२, २६॥

ऋषि ने आश्रम में मरीचि त्यादि ऋषियों के साथ महा उपस्थित हुए। और उद्दी प्रसन्तता में ऋषि कर्दम को कहने लगे—में जानता हूँ, त्यादि पुरुष भगनान् विष्णु ने त्यपनी माया में प्राणियों पे कल्याण के लिये कपिल देह को धारण किया है। पुन देवहृति को लह्य कर वहा-हे मनुप्रि! वेदे गभ में सालात् विष्णु का प्रवेश हुआ है। यह तेरी अविद्या जन्य सहायग्रन्थियों को दूर वर प्रविद्यों पर विद्यस्ण करेगा। यह सिद्धसमुद्याय में सबसे श्रेष्ठ, मात्याचार्यों में सुप्रतिनिद्यत. मसार में कपिल नाम से प्रसिद्ध होगा ×।

इस प्रकार देवहूति खोर कर्दम को खाज्यात्म देकर ब्रह्मा खपने स्थान को चले गये, और कर्दम ने, कपिल रूप में खवतीर्ण हुए भगवान को एकान्त में प्रणाम कर, उनकी खनेक प्रकार से स्तुति की। तदनन्तर भग्यान कपिल ने कहा-चेदिक लौक्ति कार्यों में लोगों को मचाई का सबूत देने के लिये ही मेंने यह जन्म लिया है। न्यािक में प्रथम प्रतिव्वा कर चुका था, कि खाप के घर में पुत्र रूप से उत्पन्न हो कंगा। इस समार में मेरा यन जन्म मुमुद्ध खो को सन्मार्ग दिखाने और खालमहान मे उपयोग। तक्यों के प्रसत्यान के लिये ही हुआ है, ऐमा जानो। पुन २४ वें खब्या के प्रारम्भ में ही शौनक ने यह कहा है, कि स्तर्य भगवान ही, ममुख्यों को खालमा का साह्यात् वात कराने के लिये मायावश, तक्यों की जिनेचना करने वाता कांपल हुआ है —। सांख्यप्रयोता एक ही कपिल—

श्रीमद्भागवत के इस विस्तृत वर्णन से यह राष्ट्र हो जाता है, कि प्रजापित कर्दम श्रीर मतुपुत्री क्ष्त्रैवहृति का पुत्र किंपल टी विष्णु का श्रवतार वताया गया है, श्रीर वही साख्य का श्राहि प्रवर्तक है। इस बात का उल्लेख, श्रीमद्भागत के तृतीय स्कन्ध के मश्रप्याय २१, खो०३२, श्र०२४, स्लो०१२, श्र०२४, स्लो०१२, श्र००२४, स्लो०१२, श्र००२४, स्लो०१२, स्व००४, स्लो०१२, स्व००४, स्लो०१२, स्व००४, स्लो०१२, स्वर्णक के न्याख्या करते हुए क्या याकार ने स्पष्ट लिएना है—'तत्नाना सत्याता गणक ४, साख्यप्रवर्तक इत्यर्थ ।' इससे यह निश्चित होजाता है, कि यही कपिल साख्य का प्रवर्त्तक

<sup>×</sup> श्रीसद्वागचत, ३ । ४६ ४६-४० ४७॥ ३ । २४ । २, ४-६, १,१६,१६,१६॥ — श्रीसद्वागचत,३ । २४ । २०-३६॥ ३ । २४ । १॥

श्र पद्म पुराण [ उत्तरखण्ड ११२ । २-३] मे दबहूति के पिता का नाम 'तृषाविन्दु' बताया है । यह सभव है, कि इस स्वायम्भव मनुषा घैयात्तिक नाम 'तृषाविन्दु' ही हो, 'मनु' नाम तो वशपरम्परागत कहा जासकता है ।

<sup>+</sup> सदाह र्द्रायन्वलय त्वद्वीर्येण महासुने । तव चेत्रे देवहृत्य प्रयोव्ये तरप्रमहिताम् ॥ श्रय सिद्धनणाधीश सारपाचार्ये सुसम्मत । लोके कपिल इत्यारचा गन्ता ते कीचित्रधन ॥ णवन्मे जन्म लोकऽस्मिन् सुसुच्या दुरारायात् । प्रमध्यानाय तत्त्वाला समतायामद्यांते ॥ कपिलक्ष्यस्थाता भग्यानात्ममायया । जात स्वयमंत्र सालादानप्रश्रक्ते नृष्णाम् ॥

अध्यक्षाल क कुछ ब्यारयाकारों न 'सांत्य' पद स सत्या' शब्द को गणनापाक समाम वर इस प्रकार के व्यारयान किये हैं । वस्तुत इसका धर्ध-'तावज्ञान है । इसका ितस्तुत विवेचन हमने 'साख्य (सद्धान्त' नामक प्रत्य के प्रारम्भ में किया है )

श्रथवा प्रखेता है।

इसको झड़ा का मानसपुत्र कदाचित् इसीलिये बताया गया हो, कि इसकी उत्पिति के समय उपिश्वत होकर इसके सम्बन्ध में बढ़ा ने कई सूचनाएँ दी हैं। अथवा बढ़ा के समान यह भी स्वतः सिद्ध झानी था। इसके अतिरिक्त, कपिल का पिता कईम प्रजापति, बहा का पुत्र था। यह बात श्रीमद्भागवत के इस प्रकरण से भी स्पष्ट हो जाती हैं। इसलिये कदाचित् किसी स्थल में इसको बहा का मानस पुत्र लिख दिया गया हो। और उसी आधार पर गौडपाद ने अपने बन्ध में सांख्यप्रचर्तक कपिल की बहासुत मान लिया हो।

विष्णु श्रीर बला की श्रामेट कल्पना में भी यह बात कही जा सकती है, कि किपल को विष्णु का श्रवतार होने पर, ब्रह्मा का भी भातसपुत्र लिख दिया गया हो। मानसपुत्र कहने से यह तो स्पष्ट ही है, कि इसके श्रन्य माता पिता श्रवस्य हैं। क्योंकि इस प्रकार केवल मनसे श्रथवा मगुष्य के संकल्प से ही किसी व्यक्ति की उत्पत्ति होना, युक्ति-विरुद्ध श्रीर सृष्टिकम के भी विरुद्ध है। जिनके सम्बन्ध में हमें विरोप बान नहीं होता, यहीं हम इस तरह की कल्पनाएं किया करते हैं। वेसी श्रवस्था में सांख्यप्रवर्षक किपल को बंद्धा का प्रसामानसपुत्र बताना, निराधार तथा स्रष्टिकम-विरुद्ध है। भीमद्भाग्वत के इस प्रकरण से यह भी स्पष्ट हो जाता है, कि यह किपल वेदान्तादि का उपदेश कर्त्ता नहीं, किन्तु मृल सांख्यराक्षका प्रऐता हो हैं। इसलिये श्रापुत तेलंग महोदय ने, जो इसको केवल वेदान्त श्रादिका उपदेश कर्त्ता वताया है, वह भी श्रीमद्भाग्यत के लेख के विरुद्ध है।

इतने वर्णन से यह निरिचन परिणाम निकलता है, कि देवहृति और कर्दम का पुत्र किषित ही सांख्यशास्त्र का कादि प्रवर्त्तक है। वह अत्यन्त प्रिनाशाली और वाल्यकाल से ही तंजस्वी व्यक्ति था। उसकी अद्वितीय प्रतिभा और ज्ञानगाम्भीय का लोहा, ताल्कालिक वड़े २ विद्वान और ज्ञानी पुरुष भी मान गये थे। भागवन के उक्त वर्णन में किषल सम्बन्धी ऐतिहासिक अश इतना ही कहा जासकता है। शेष विष्णु के अवतार की कल्पना अथवा नवा का मानसपुत्र होने की कल्पना आयो स्वा का मानसपुत्र होने की कल्पना आयो है। शेष विष्णु के अवतार की कल्पना आयो नवा का मानसपुत्र होने की कल्पना आर्थित स्व ही प्रन्थकारों का, केवल एक अर्थ की वर्णन करने के प्रकारमात्र हैं। इसी किषल के साथ सांल्य का सम्बन्ध श्रीमद्वाग्यव के २४-२३ अध्यायों में स्पष्ट ही वर्णित है। इन अध्यायों में किषल के द्वारा अपनी माता देवहृति को तत्वज्ञान के उपदेश का यर्णन है। इस प्रकरण में पुरुष और प्रकृति का उल्लेख सर्वथा सांख्यशास के अनुसार किया गया है। और उपनंहार भी सांख्यशास्त्र का नाम लेकर किया है।

## वही अग्नि अवतार कपिल है:--

तत्वसमास सूत्रों की सर्वोपकारिएं। टीका के उस उद्घरण में, जिसका वर्णन ऊपर आचुका है, स्पष्ट रूप में एक श्रीय्न के श्रवतार कपिल का उल्लेख हैं, जिसको इस प्रसिद्ध सूत्र-पड़च्यार्थी का रचयिता बताया गया है। यह श्रय्मि का श्रवतार कपिल कौन हैं। इसका विवेचन करना भी श्रत्यन्त श्रावस्यक है। महाभारत में महर्षि कपिल का श्र्यंक स्थलों पर वर्णन श्राक है। वनवर्ष के १०६ और १०७ मध्यप्याय में सगर के खरवमेष यह का वर्षीन करते हुए किपर का उल्लेख किया गया है। सगर के साठ हजार पुत्र, खरवमेष यह के घोड़े की रक्षा के लियें उसके साथ २ जाते हैं। घोड़ा समुद्रतट पर जाकर हिंद में खन्तिहित होजाता है। उसके साथ २ जाते हैं। घोड़ा समुद्रतट पर जाकर हिंद में खन्तिहित होजाता है। उसे खाहत हुआ जात, सगरपुत वापम आजाते हैं, और पिता को सम्पूर्ण एजान्त सुनाते हैं। पिता के पुत: खाहा हेने पर वे हुण्यां की छानवीन करते हुए ऐसे प्रदेश तक पहुंच जाते हैं, जहां घोड़े को विचरता हुआ देवते हैं, उसी स्थान पर तेजोराशि महात्मा किपल तपस्या कर रहा था। अश्व को देखकर सगर पुत्रों को खत्यन्त प्रमन्तता हुई। वे हुर्आपयवरा महात्मा किपल का खनादर करकें, खश्च को खपने अर्थान करते के लिये, कोधपूर्यक किपल की और होड़े। उनकी इस उद्गडता पर मुनि-अष्ट किपल को क्रोध हो खाया, मुनिवों में मूर्कन्य जिस किपल को वासुदेव कहा गया है। उसने खपने नेत्र की विकृत करके सगर पुत्रों पर एक तेज छोड़ा। इससे महातेजस्थी सुनिअष्ट किपल ने उन मन्दवुद्धि साठ हजार सगर पुत्रों को एक साथ ही सस्स कर दिया। ×

े इस वर्णन में कपिल को 'वासुदेव' कहें जाने का उल्लेख हैं। जिससे यह स्पष्ट ही जाता है, कि इसी कपिल को विष्णु का श्रवतार बनाया गया है। यहां एक बात श्रीर भी ध्या<sup>न</sup> देने योग्य है, कि कपिल ने क्रुद्ध होकर सगर पुत्रों को महसा भरम कर दिया। क्रोध श्री<sup>नि</sup> काही रूप हैं।

किपल सम्बन्धी उक्त घटना का वर्णन वालमीकि रामायण में भी विस्तारपूर्वक आगा है। वहां लिखा है —उन अत्यन्त बलवान सगर के पुत्रों ने वहां सनातन वासुदेव किपल की देखा। और उसके समीप ही बोड़े को चरते हुए पाया। बोड़े को देखकर तो वे वहुत प्रसन्न हुए, पर किपल के पीछे पड़ गये, और कहने लगे, कि तूने हमारा घोड़ा चुरा लिया है। इस प्रकार मन्दर्मात सगर पुत्रों के वचन सुनकर कोधाविष्ट हुए किपल ने एक हुकारमात्र से उन सबको अस्म कर दिया ÷। इस वर्णन में भी किपल के साथ सनातन और वासुदेव दो पद रक्ष्य गये हैं, जो इम वात को स्पष्ट कर रहे हैं, कि यह कीपल विष्णु का ही अवतार है। जिसको औमद्रागवत में स्पष्ट ही सांख्यशास्त्र का आदिप्रवर्तक कहा गया है।

त्रतः उक्त दीनों रूपों में वर्णित कपिल, एक ही है--

महाभारत में एक स्थल पर ऋग्नि केक्ष्ण्यवतार कपिल को सांख्य का प्रवर्त्तक कहा गर्गा है। वहां लिखा है—जो खग्निदंब शुक्त और कृष्ण शरीर को घारण करता है, पवित्र है, तर्गा

<sup>+</sup> यह निर्देश महाभारत के, टी० धार० व्यासाचार्य कृष्णाचार्य के कुम्भघोणम् संस्करण् के धार्धार पर कियगाया है।

<sup>×</sup> महाभारत, बनपर्व, १०६। १९-१४, २८-३०॥ १०७। १-४॥ .

<sup>÷</sup> वालमीकि रामायण, निर्णय सागर प्रेस यम्बई का सटीक संस्करण, या० का० सर्ग ४० रत्नो० २४-३०॥

अयातु पुराल [ प्ता तस्करण ] १ । ४१ में भी कविल को ब्राहित्य ब्रथवा ब्रान्त का रूप लिला है, 'ब्रार्वि याद्राः कविलस्वप्रजोऽनिहिति स्कृतः ।

कभी २ क्रोध के यशीभूत हो बिगड़ भी जाता है, श्रीर जिसको सहा यतिजन, परमर्पि क्रपिल फहते हैं, बही खग्निरूप क्रपिल सांहययोग+का प्रवर्त्तक है ×।

महाभारत के इस लेख से यह स्पष्ट हो जाता है, कि किपल परमि है, और पिवच हें पर कभी ने कीध के बशीभूत होकर उत्पात भी मचा देता है। यह उल्लेख सगर के साठ हजार पुत्रों को भस्म कर देने की घटना का समरण दिलाता है। किपल ने सगरपुत्रों को क्रोयवश होकर ही भस्म किया, इसी विचार से यहां कपिल को आिन झा रूप वताया गया है। कोध अपिन ही है। आज भी हम किसी भी अतिकोधी व्यक्ति की 'आग' कह देते हैं। हमारे परिचितों में एक पिछत जी हैं, जिनका नाम मण्डली में, इसी स्वमाय के कारण 'अिन शर्मा' पड़ गया। अब अन्य नगर तिवासी भी उनको इसी नाम से पुकारते हैं। यह विचार महामारत के भी इस प्रकरण से अस्थ-त स्पष्ट हैं।

प्रारम्भ में श्रानियों के बंश का निरूपण करते हुए लिखा है—हे महाराज ! ( मार्करहेव, युधिप्टिर को कह रहे हैं ] भान की भावी और चन्द्रमा की पुत्री बृहद्गाला ने, एक कर्न्या के सिहत इह पुत्रों को उत्पन्न किया। उस श्रीतराके पुत्र भागु को प्रजायिति को सुनो—पुर्वन प्राण्यों को जो श्रानि प्राण्य प्रदान करता है, उस श्रीन को चेलार कहा गया है। यहार ( बल का देने बाला ), भागु से उत्पन्न हुआ प्रथम पुत्र है। जो श्रीन प्रशान प्राण्य प्रदान करता है, उस श्रीन कोच होता है, उसको 'मन्युमान' श्रीन कहा जाता है। यह भागु से उत्पन्न हुशा द्वितीय पुत्र है + ।

महाभारत के इस लेख से स्पष्ट है, कि क्रोध को खिम का ही स्वरूप समभा जाता है। और इसीलिये क्रोध के वशीभूत हुए किपल को भी खिमस्य कहा गया है। इस प्रकारण से यह सिद्ध नहीं किया जा सकता, कि विष्णु के खबतार किएल से खिम का खबतार किएल निक्त है। प्रस्तुत यही बात इससे स्पृष्ट होती है, कि जिस किपल को विष्णु का खबतार कहा जाता है, जो देवहित और किस का पुत्र है, उसी किपल को, साठ हजार के सगर पुत्रों के भस्म कर देने के कारण ही खिमस्य वर्णन किया गया है।

में चोत्त, मांत्य के ही एक अंत का पूरक होने में, उममें निम्न नहीं; हमी आजय से यहां बोत का निर्देश भी कर दिया गया है। प्रकृति-पुरुत का मेद-जान, मांत्य का विवेच्य वितय है। उसी के साधनभूत समाधि का विवेचन, बोत करता है। इसका अन्य पाठ 'मांत्यशास्त्रप्रवर्धकः' भी है।

<sup>🗴</sup> महासारत, बनपर्व, १४० २२३, रलो० २०, २९॥

<sup>—</sup> महाभारत, यस पर्य था० २२३ । श्लो० ६─११ ॥

यह समर के श्रीरम पुत्रों का निर्देश नहीं समकता चाहिये। उसका श्रांशुमान् नामक एक हो श्रीरस युत्र था, जिसको श्राचरण-अप होने के कारण वितान घर से निकास दिया था। यह साठ हजार छुटे हुए नीजवानों की एक सेना थी। इसको श्रपनी प्रज्ञा में से ही छुटे कर समर ने तथार किया था, श्रीर इसको श्रपने युत्र के समान हो समकता था। इसके इस प्रकार नप्ट हो। जाने पर सगर ने श्रपने श्रीरम पुत्र को किर पर दापस खुजाया, जिसका श्राचरण उस समय तक मारते में रहने के कारण सुप्तर पुत्रों था, श्रीनक सेनी में सेनी, होना श्रामंभव है। यह केन्द्र सम्प्रति के स्पर्यक्रमण का एक दिशेष प्रकार है। उसके असक स्प्रति के स्पर्यक्रमण का एक दिशेष प्रकार है। उसके असक स्प्रति के स्पर्यक्रमण का एक दिशेष प्रकार है। उसके असक स्प्रति के स्पर्यक्रमण का एक दिशेष प्रकार है। उसके असक स्प्रति के स्पर्यक्रमण का एक दिशेष प्रकार के स्प्रति के स्प्रति स्प्रति असक स्प्रति के स्प्रति के स्पर्यक्रमण का एक दिशेष प्रकार हो। यह विदेश स्प्रति के स्प्रति के स्प्रति के स्प्रति के स्प्रति के स्प्रति के स्प्रति स्प्

सगरपुतो को कपिलहारा भस्म विये जाने श्रव्या नष्ट किये जाने की घटना वा उरलेग्द, रामायल महाभारत के श्रविरिक श्रनेन पुरालों में भी उपलम्प होता है। इसके लिये निष्णुपुराल (११४१-१२३) हुए व्य है। यहां भी विपल को 'क्रिप' श्रीर 'भगनान' पढ़ों से याद वियो गया है। वायुपुराल (क्ना १४४-१४क) में विपल हो विष्णु का रूप वहां गया है। पद्मपुराल, स्विष्टा का रूप वहां गया है। स्वप्ताल, स्विष्टा के रूप में निर्देश किया गया है। स्वन्त्र पुराल, रेवान्यरह, (१७४१ - ००) में भी कपिल को साज्ञात निष्णु वा रूप वताया गया है। विष्णुपुराल के (११३१ ४६, ४६ तथा २। १४। ७, ६) इलोनों में भी कपिल को साज्ञात विष्णु का अश कहा गया है।

क्षिलिर्पिर्भगनतः सर्वभृतस्य ने द्वितः। विष्णारशो जगन्मोहनाशायोर्गीसुपागतः ॥ ।

क्रवित की विष्णु का स्त्रवतार तो स्त्रनेक पुराखों में बताया ही गया है, परन्तु गरटपुरा<sup>ख्</sup> के प्रारम्भ में एक रहाकि इस प्रकार भी हैं—

> पश्चम रूपिलो नाम सिन्टेश रालिन्स्तृतम् । प्रोताचाऽऽभुरय सारय तत्त्रप्रामिनिर्ण्यम् ॥

यहा कपिल को विष्णु ना पत्रम अन्तार नहतर उसी को सारय का प्रयक्ता भी वहीं गया हैं। मत्त्यपुराण (३।२६॥ १७१।४० , में भी इसी प्रनार ना उटलेख पाया जाता है।

एक वात श्रोर भी है। तत्वसमास की सर्वोपकारिएी टीका में श्राम्त के श्रवतार विपत्त की सारवपढध्यावी का रचिवता माना गया है। यदि उस टीका के श्रवसार यह जात माना ली जाय कि जाम श्रवसार किएल ही सारवपढध्यावी का रचिवता है, श्रोर तत्वसमास का रचिवता विप्तु का श्रवतार किएल है। तथा तत्वसमास हो पढध्यायी वा मृल है। तर महाभारत के साथ इस टीका का विचेत हो जाता है। क्योंकि टीकाका के मत मे साम्भपडध्याची, सारव का मूल प्राय नहीं, विन्तु तत्वसमास ही मुलब य है। ऐसी अवस्था में तत्वसमास वा रचिवता ही साल्य का प्रवर्त्तक हो सकता है, पढध्यायी बनाने वाला सारव वा प्रवर्त्तक नहीं हो सकता। परन्तु टीका कारवर्त्तक वा प्रवर्त्तक पहा है।

वस्तृत टीकाकार यो विष्णु ओर श्राम्न के श्रवतार किपल के सममने में भ्रम हुया है। वह इस बात का निर्णय नहीं कर सका, कि उक्त स्थलों में वस्तुत एक ही विषल को दो भिन्न गुणों के आधार पर प्रधर रूप में वर्णन किया गया है। इन सब बातों पर विचार करने से यह स्थिर होजाता है, कि कथित विष्णु श्रवतार किपल ही सार्य का प्रवर्त्तक है। उसी को गुणा विशेष के कारण श्राम्न पह टिया गया है। इस बात वो मानकर जब सर्वोपकारिणी टीका वो हम देखते हैं, तो स्पष्ट मी टीकालार का भी बही मत प्रतीत होता है, कि सार्यपड़क्यायी ही सार्य का श्राहि मीलिए मन्द है। इसी वा प्रथम उपदेश विषल ने किया । तत्वसमास तो उसकी एक विषय-सूची मात्र है। महाभारत में कपिल का एक खौर स्थल पर भी वर्षन खाता है— न्द्रिय दिन देन येनाची सगरासजा । [उद्यो० १०६। ८८ ]

इत प्रकरण में दक्षिण दिशा के गुणों का वर्णन हैं, इसी प्रमग में उक्त उल्लेख हैं। इसमें कदिल के साथ 'देव' पद का प्रयोग उसकी प्रामाणिकता सिद्ध करता है।

इन सन ही एक-रनो का परस्पर सगमन करने से यह निहिचत मिद्धान्त प्रकट होजावा है, कि साख्यशास्त्र का प्रवर्त्तक विभन्न, देवहूित और कर्दम का पुत्र था। उसीहो अपने लोनातिशायी गुर्यो ने कारण तथा तप प्रभाव से वालान्तर में नहीं तथा का पुत्र, अथवा नहीं विच्छु या अभि के अवतार ने एप में वर्णन किया गया है। वस्तुस्थिति में सात्य का प्रवर्त्तर निष्तु एक हो कपिल है। इन सत्र प्रपर्युत्त पोराणिक उल्लेखों में, गैतिहासिक अश इतना ही सम्मभना चाहिये।

कवित्त के सम्बन्ध में विज्ञानभित्तु का मत-

विक्षानिभिक्षु काभी इस निषय में यही मत है। विज्ञानिभक्षु ने पडण्याथी भाष्य के अन्त में लिखा है–

तदिर सारमशास्त्र कपिलमिनभैपमम् गिष्णुरिविललोमहिताय प्रमाशितवान् । यत् वन नदान्ति-तुभ क्रीदाह, सरिपप्रशास क्षिलो न निष्णु , निन्दमन्यन्तारः क्षिलान्तरम् । 'त्रापि स क्रिलो नाम सार्व्यशास्त्रप्रनर्तक' इति स्मृतनित्, । नल्लाकव्यामोहनमानम् ।

ण्तन्मे चन्म लोरेऽस्मिन् मुमुन्तृगां दुराशयात् । प्रमुद्यानाय वन्त्राना सम्मतायासदर्शनम् ॥

इस्यादिसमृतिषु निष्टानतास्य दबहृतिषुनायेव साराने।द्दष्टराग्यमात्। त्रपिलद्वयक्रत्यनार्गोः रताः । तत्र चारिनरा दोऽन्यान्यश्रक्तयारशाद्य प्रयुक्त । यथा 'कालोऽस्मि लोकक्त्यस्त प्रतुक्त 'इति श्रीकृत्यानार्ये मालणक्त्यानशाद्य सालशाद्य । ऋन्य ॥ विभक्त्यप्रदर्शनरृत्युन् स्वापि निष्युनमारकृत्याद सदापक्तिति दिक्त ।

इस सारवशास्त्र को, कपिल रूप म प्रकट भगनाम् निष्णु ने ही सम्पूर्ण ससार का उद्याल करने के लिये प्रकाशित फिया है। इस निषय में तो कोई वेदानती यह रहता है, कि मास्य ना ननाने वाला कपिल, विष्णु नहीं हैं, किन्तु अपिन का खननार दूसरा कपिल है। छोर उसमें प्रमाल उपिश्वत करता है—'अपिन +स कपिलो नाम सार्यशास्त्रप्रनर्श्वत देखाहि। उस नेवान्ती का यह सब कपन, लोगों को श्रम में डालने नाला है,

प्तन्मे जन्म लोमऽस्मिन पुमुद्धाणा दुराशयात् प्रसरपानाय तदनानां सम्मनायात्मदर्शनम् × ॥

इत्यादि स्मृतियों म विष्णु के श्रापतार, देवहूति के पुत्र पिल को ही सारय का उपनेष्टा

<sup>+</sup> महाभारत, वनपर्व, श्र० २२३, रलो० २९॥ ×श्रीमदागपत, तृतीयस्कन्ध, श्र० २४। रलो० ३६ ॥

स्वीकार किया गया है। विष्णु और ऋष्मि के पृथक् २ अवतार रूप दो किपलों की कल्पना करना तो टोपपूर्ण तथा व्यर्थ ही है। वहां ऋष्मि शब्द का प्रयोग, ऋष्मिय शक्ति के सम्यन्ध से ही किया गया है। जैसे 'कालोऽस्मि लोकत्त्रयकृत् प्रदृढः + ' इस श्रीकृष्ण वाक्य में कालशक्ति के सम्यन्ध से ही कृष्ण के लिये 'काल' पद का प्रयोग किया गया है। नहीं तो विश्वरूप को दिखाने वाले कृष्ण का, विष्णु के अवतार कृष्ण से भेद होना चाहिये।

विज्ञानिभिन्नु के इस लेख से स्पष्ट हो जाता है, कि विष्णु का अवतार कपिल ही, जो देवहूति कर्दम का पुत्र है, सांत्यशास्त्र का प्रवर्त्तक है। क्रिम्न का अवतार अथवा अमिन का स्वरूप भी इसी कपिल को बताया गया है। इसके कार्स्सों का निर्देश प्रथम किया जा जुं 61 है।

इस सम्बन्ध में यह एक वात विशेष ध्यान देने की है, कि उन दोनों ही प्रसंगों में, जहां किपल को विध्णु अथवा अग्नि का अवतार वर्णन किया गया है, एक वात समान रूप में दृष्टिगोचर होती है। और वह है—सांरय की प्रवस्कता। विष्णु-अयवार कियत को भी सांख्यप्रवर्त्तक कहा है, और अग्नि-अयतार किपल को भी। ऐसी स्थिति में यि इन दोनों को पृथक् व्यक्ति माना जाय, तो दोनों को ही सांख्य का प्रवस्त के से कहा जासकता है ? किसी शास्त्र का प्रवर्त्तक तो एक ही व्यक्ति हो सकता है। दूसरा उसी शास्त्र को मानने वाला उसका अनुगामी होगा, प्रवर्त्तक नहीं। यदि वह भिन्न विचार रखता है, तो किसी भिन्न शास्त्र का ही प्रवर्त्तक कहा जा सकता है, उसी शास्त्र का नहीं। इसलिये दोनों प्रकार के वर्णनों में समान रूप से किपल को सांरयशास्त्र का प्रवर्त्तक कहना, इस बात को स्पष्ट ही पुष्ट करता है, कि उक्त दोनों ही प्रवर्त्तन का ही क्ष्मित का उल्लेख है।

किपल के सम्बन्ध में शहराचार्य के विचार-

विद्यानिभन्न के उक्त लेख में एक बात विचारणीय है। यह देखना चाहिये, कि वह वेदान्ती कौत हैं, जिसने विष्ण्यवतार कपिल को सांरयप्रवर्त्तक 'न मानकर, आन्यवतार कपिल को हो ऐसा माना है। सभव हैं, विद्यानभिन्नु का यह संवेत, ब्रह्मसुब्याण्यकार शङ्कराचार्य की स्रोर हो। शंकराचार्य ने [०।११] सुत्र के भाष्य में लिखा हैं:—

> या तु श्रुतिः विपेलस्य ज्ञानातिश्यं प्रदर्शयन्ती प्रदर्शिता, न तया श्रुतिनिरुत्वमि वापिलं मतं श्रव्यतुं श्रवयम्, विप्तिनित्व श्रुतिसामान्यमात्रत्वात् ऋन्यस्य च कविलस्य सगरपुत्राणां प्रतसुर्वातुदेशनान्यः समरणात् ।'

जो धुति > कपिल के अतिशय ज्ञान की बताने वाली उपस्थित की गई है, उसके आधार

<sup>-1</sup> भगवदुशीला, १९१३**०॥** 

२ १ । १ १ एम पर मधम, मांग्य की चीर से पूर्वपक उद्यति हुए, कवित की मशेला में स्वेतास्वतर की निक्तितिक भूति का उपलेख दिया है – मार्पि मध्ते कविक यस्तमार्थ मार्गियमिति जायमार्थ प परवर [१ । २] । यहाँ उपर्युक्त भाष्य से इसी धृति वा खितदेश किया गया है ।

पर, वेद के विरुद्ध भी कपिल मत को अभीकार नहीं विया जासकता। क्योंकि 'दिषल' इस शब्दमान की समानता होने से ही, यह नहीं कहा जासकता, कि श्रुति में सारवत्रणेता कपिल का ही निर्देश किया गया है। किन्तु सगरपुत्रों वो तपाने वाले वासुडेव नामक न्यर्थात् विष्णु के अवतार सारय प्रणेता कपिल से भिन्न कपिल—यनकनर्थ हिरण्यगर्भ—रा ही वहां निर्देश किया गया है।

राहुराचार्य के लेख में विष्ण्यवतार किपल से भिन्न, ज्यान्यवतार विषल का कहीं भी उल्लेख नहीं। विज्ञानभिन्नु ने फिर, किस वेटान्ती के प्रन्थ में इसको देखा, कहा नहीं जासकता। प्रतीत यह होता है, कि विज्ञानभिन्नु को इस विषय में भ्रम ही हुजा है, कि किसी वेटान्ती ने अगन्यवतार किपल को साख्य-प्रणेता कहा है। और वह भ्रम भी, सभवत शकराचार्य की इन पिच्यों को देखकर ही हुजा हो, जिनका उल्लेख हमने अभी किया है।

उन पत्तियों के अनिवम भाग—'अन्यस्य च किपलस्य सगरपुत्राणा प्रतप्तुर्वाधुदेवनाम्न रमरणान्' की व्यारया करते हुए आनन्दिगिरि आदि व्याख्याकारों के भी भ्रम हुआ जात पढ़ता है। और सम्भवत इसी को अन्ययवतार किपल की कल्पना का गुल समभा गया हो। वात यह है। कि इस पिक में 'प्रतप्तु ' और 'वाखुदेवनाम्न ' इन दोनों पदों को पश्चम्यन्त माना जाय, या पण्ठचन्त, यह एक विचारास्पद विषय है। आनन्दिगिरि और गोविन्द (रत्तप्रभा ब्याख्यावार) इन दोनों व्यारयाकारों ने इन पदों को पण्ठचन्त ही माना है। और उसका अर्थ किया है, कि श्रुति में किसी अन्य किपल, सगर पुत्रों के प्रतप्ता वासुदेव नामक का ही उत्लेख है। इसलिय 'किपल' इस शब्दमात्र की समानवा से, श्रुति में सारय प्रणेता विषत का बर्धन है, यह मूर्सों का भ्रम है। क्सोंकि वासुदेव नामक चेंदिक किपल, सगर के साठ हजार पुत्रों को भस्म करने वाला, सारय-प्रणेता अवैदिक किपल से मिन्न हें +।

इस व्याख्या में मृलपित्त वा, 'अ-याय' पद साकात्त रहता है। 'कस्माद-यस्य ?' इस आरावा यो यह अर्थ पूर्ण नहीं कर पाता। इसको पूरा करने के लिये अपर से छुळ अध्याहार इस आरावा ये वर से खेळा अध्याहार 'साख्यप्रयोत्त कि वित्ये अपर से छुळ अध्याहार अस्तर्य करना पहेगा। और वह अध्याहार 'साख्यप्रयोत्त कि विलात' यहीं हो सकता है। पर इस अध्याहार में भाष्यकार का स्वारस्य है, यह कहना नितान्त आनत है। क्योंकि गेसा कहने पर वासुवेवारा अर्थात् विष्णवववतार किपल सार्य्य प्रयोत्ता नहीं है, इतना आश्रय तो नाष्यकार पर वासुवेवारा अर्थात् विष्णवववतार किपल सार्य्य प्रयोत्ता नहीं है, इतना आश्रय तो नाष्यकार का निकल आता है, परन्तु श्रीमद्भागवत और नहाभारत के उपर्युक्त उल्लेखों से इसका स्पष्ट विरोध का निकल आता है, परन्तु श्रीमद्भागवतार किपल की कल्पना का किया जाना असमव ही है। होजाता है। फिर भी भाष्य से अपन्यवतार किपल की कल्पना का किया जाना असमव ही है।

<sup>-</sup> शन्द्रसामान्याद्व सार्य प्रयोता कपिछ ध्रीत इति झातिरिविविक्तामिन्यर्थ । यदिको हि किपलो वासुदेवनामा पितुराद्शवदृष्ट्यभाष्यानित्य्य परिसरे परयतामिन्द्रचिष्ट्यमप्टयना पष्टि सहस्रकरपाञ्चणमात्रमोपरोजिना सगरसुताना सहस्रव भरमीनावहेतु सारवप्रयोतुरिविकाद्वय सम्मिति । [ महास्प्रयोक्तरभाष्य की ध्यानन्द्रिति ब्यार्प्या, २ । १ । १ ] ।

इस पदाश के बास्तविक ऋर्य को न समक्रकर, उसे इस भाष्य के साथ समन्त्रित वरके एक पृथम् यान्यपतार कपिल की कल्पना कर डाली हो। योर सम्भव ह, विज्ञानभिक्त ने यहा समम कर अपने प्रन्थ म उसका समावान किया हो।

यदि भाष्य का मूलपित म 'प्रान्तु' खोर 'बासुदेबनाम्न' इन दोना पदा दी पञ्चम्यन्त मान लते हैं, तो न किसी पढ़ का ऋ याहार करना पड़ता है, ओर न भाष्यकार के लख का श्रीमद्भागपत और महाभारत के साथ विरोध होता है। पञ्चन्यन्त पाठ में पक्ति का अन्यय इस प्रशार होगा—'सगरपुत्राणा प्रतप्तुर्वासुदवनान्नोऽन्यस्य कपिलस्य समरणाच ।' यर्थात् श्रुति म मगरपुता के प्रतमा वासुनेव नामक किपल में भिन्न रिपल का स्मरण होने से। इससे यह स्पष्ट होजाता ह, कि सगरपुत्रों के प्रनप्ता विष्ण्यवतार किपल, भा है। सारय प्रखेता रहे, परन्तु उनदा वर्णन इस श्रुति म नहीं ह । श्रुति म तो उससे भिन्न ही किसी कपिल का वर्णन है । वह वर्णन, इस श्रुति वा व्याप्या करते हुए शकराचार्य ने स्वय ही स्पष्ट किया है। यह लिखता है-

मृपि सर्वन्मित्यथ् । क्षिलं रनररिवन्तर्गं प्रसुत स्वनैतात्वादित 'हिरएयगर्न जनयामास पूर्वम्' इत्यरीय जन्मश्रवस्थात् । अन्यस्य यायवस्थात् । उत्तरत्र 'यो नवास्य निद्धानि पूर्व यो ने बदाश प्रहिसोति तस्मै' इति नच्यमास्याति । रूपिलोऽग्रज ' इति

पुराणवानात् निपली हिरएयगर्गी ना व्यपदिश्यते ।

इसमें सप्र है, कि शकराचार्य, श्रुति में शये हुए कपिल पट का अर्थ हिरण्यगर्भ करता है। चाहे वह विपत्त का पर्याय हो, चाहे सुत्रर्ण के समान कृपिल वर्णवाला अर्थ वरके हिरण्यगर्भ रा निशेषण हो। शाकरभाष्य विद्यासूत्र रे। १। १। विस्तर पति के 'श्रान्वस्य कपिलस्य' पट का यही ऋर्थ होसकता है। 'ऋन्य' पद के योग म 'प्रतप्तु ' ऋोर 'वासुदेवनाम्न ' ये दोनों पट पञ्चम्यन्त ही होने चाहिये +। ऐसा होने पर मगरपुत्रों के प्रतप्ना विष्एवयतार कपिल से भित्र हिरएयगर्भ क्षिल श्रुति म, शवराचार्य की व्याख्यानुसार ठीप होसकता है। फिर समक्ष म नहीं त्राता. श्रानन्दगिरि श्राटि ज्यारयाकारों ने, भाष्यकार के श्राशय के विरुद्ध ही किस तरह प्रध्यन्त प्रमानगर च्मका ज्यारयान किया ? मालूम होता है, मामरीकार बाचस्पति क्रिप्र को यह वात श्रवस्य परकी ती. इसलिये उसने इस भाष्यपत्ति का ऐसा ऋर्थ नहीं विया। उसने केवल इतना लिया है, कि श्रति म प्रतिपादित कपिल, सान्य प्रखेता कपिल नहीं होमकता 🕂। जब श्रुति म आये हुए 'कपिल' पद वा श्रर्थ हिरस्यगर्भ करते हैं, तन यह ठाक ही है। क्यांकि हिरस्यगर्भ ने ती मारत्यशास्त्र चनाया ही नहीं।

भाष्यकार श्रौर सत्र ही टीकाकारों ने 'कपिलमिति श्रुतिमामान्यमात्रत्वात्' इस वाक्य को सूत्र रगडा है। तात्पर्य यह हैं, कि सब न ही इस बातपर बहुत बल दिया है, कि श्रृति म क्वेबर्ल

द्रश्यि पाणिनिसूत्र २।३।२६॥

नस्मा द्भ तिमामा यमात्रे ख अम साल्यमेखा कविल श्रीत इति । × [ शहासूत्रकारसभाष्य, भामता टाका - 1 1 1 5 ]

डम 'कपिल' पट के एकसा आजाने से यह किसी प्रवार भी सिन्द नहीं किया जासनता, कि य हर सार पन्त्र मता के पेन का दा प्रार्थन है। क्यों कि यह भी सभव हो सकता है, कि यहां क्षिल पद का योर ही होई यर्थ हो । इसप्रकार की वाक्यरचना में यह चानस्यक है, कि 'कपिल' पर की समानता का दिन्याना उसी समय सप्रयोजन हो सकता है, जर्जाक विपल पर का कोई भिन्न श्रर्थ रर दिया जाय। यदि एक व्यक्तिविशेष की मजा न मानकर आप उसे किसी दसरे न्यति की मज़ा मान लेते हैं, जिसको कि सप्रमाण सिद्ध करना कठिन हैं, ज्योंकि जैसे 'कपिल' यह एक व्यक्ति की सन्ना होसकती है. उसातरह दूसरे व्यक्ति की भी हो सकता है। इसमें कोई भी विशेष प्रमाण उपस्थित नहीं किया जामकता, कि यहा अगुर कपिल व्यक्ति का बहुए हैं, अमुक का नहीं। तब अर्थ की भा समानता हो जायगी, फिर शन्दमाब की समानता पर वल देना निष्त्रयोजन होगा। इसलिये चापस्यक हे. कि यहा 'क्षिल' पद का अर्थ व्यक्ति विरोप की सज्ञा न मानकर, बुछ भिन्न ही कियाजाय। इसीलिये राकराचार्य ने इसका ऋर्य— 'कनककपिलवर्षा' किया है। तात्पर्य यह है, कि उसने व्यक्तिविशेष के नाम का यहा से भगडा ही मिटा दिया। ऐसी ही अबस्था में हम शादसमानता भी सप्रयोजनता कह सबते हैं। यदि ञानन्दिगिरि चादि के अनुसार भाष्य की मुलपक्ति का अर्थ वरके, सगरपुत्रप्रतप्ता विष्ण्यवतार कपिल का ही श्रुति में वर्णन मान लिया जाय, तो सारय प्रणिता कपिल ने ही क्या अपराय किया हें ? उसका ही वर्णन श्रुति से क्यों न सानाजाय ? इसलिये श्रानन्दगिरि अर्पट ने जो मुलपिक के 'प्रतप्त ' श्रीर 'बासुबंबनास्त ' पदों को पष्टाप्त मानकर श्रर्थ किया है, वह भाष्यकार के कथन से पिरद्धहें, श्रोर राज्यातिगम्य भी नहीं है। इसलिये उनका यह अर्थ भ्रमपूर्ण ही कहा जासकता है।

परन्तु रागराचार्य को 'कपिल' पद का 'वनतरुपिलतर्यं' वर्ष करके सन्तोप नहीं हुआ। उसवो भी यह बात तो अवश्य सुमती ही थीं, फिहमारे ऐसा वर्ष करने म उपोद्वतिक ही क्या है ? इसिलये रामराचार्य ने श्वे ताश्वर म उपर्युक्त श्वाक का वर्ष करते हुए व्यन्त म 'किएल' पद दा अर्थ, परमिष कपिल ही व्यक्तिया किया है। और जिन प्रमाएों को उपस्थित करते हुए उसन इस वात यो बहा लिया है, उससे स्पष्ट होजाता ह, कि श्रुतिर्गातवर्गाद्द कपिल को ही विप्तु वा अपनार कपिल नताया गया ह। और यही सारय का कर्त्ती ही। शक्राचार्य ने बहाँ इमप्रकार समुमाए उल्लेग किया है—

"त्रपिलर्षिर्भगतः मर्नमृतस्य वै तिल । विष्णोरशो जगन्मोहनाशाय समुगगतः ॥ इत युग पर नान विष्लादित्वन्त्वभूत्। ददाति सवमृतात्मा सर्वस्य जगतो हितमः॥ दत्र शतः सर्वदेवाना द्रष्टा त्रमः विरामति । रायुखलवतः दत्री योगिना त्व कुमारकः॥ श्रद्धपीणा च वतिः व्यन्त्व व्यातो वदविदागति । सांस्थानः विष्लो दत्रो रहार्गामनि शद्धः ॥ इति परमर्पि प्रसिद्धः। स्वयः कापल प्रसिद्धः।"

इससे यह रुपष्ट है, कि जिस किंपल ऋषि की विष्णु का अश बनाया जाता हे यही साख्यों वा कषिल है। ओर उसी प्रसिद्ध परमिष किंपल का इस श्रुति में वर्णन ह। इसीलिधे रुक्तराचार्य ने ब्रह्मसुत्रमाध्य में भी उपर्युक्त पक्तियों के अनन्तर एक पिक लिख दी है, जिससे उसके हृदय का स्पष्टीकरण होजाता है। पक्ति इसप्रकार है—

ग्रन्थार्थदर्शनस्य च प्राप्तिरहितस्यासाधमलात् ।

श्राहाय यह है, कि रनेताश्वतर उपनिषद् के वाक्य में कपिल पद का अर्थ, साख्य प्रवर्त्तक किपल ही मान लिया जाये, तो भी हमें कोई आपित नहीं। क्योंकि उपर्युक्त वाक्य, सुरय रूप से परमातमा भा ही निर्देश करता है। जिस परमातमा ने सर्वप्रथम दार्शनिक कपिल को उत्पन्न निया और ज्ञानों से भर दिया, उस परमातमा नो प्राप्त करने का यत्न करना चाहिये। यही उस वाक्य का सुर्यार्थ हैं। प्रसन्परा पठित कपिल की मर्नज्ञता अथवा प्रामाणिकता हा, यह नाक्य माधक नहीं हो सकता।

शवराचार्य ने इस पिक्त को लिसकर यह स्पष्ट कर दिया है, कि इस श्वेताश्वतर श्रुति में मार्गो वा प्रमिद्ध पिषल ही उपादेव हैं, भले ही उसका उल्लेस प्रसगवश आया हो। हम इस ममय उसके मत की मान्यता या अमान्यता पर विचार नहीं कर रहे। हमारा अभिप्राय केवल इतना ही है, कि इस श्रुति में जिस विपल का उरनेस हैं, वह साख्यप्रवर्चक कृषिल ही हैं, और यह मत शहराचार्य को भी मान्य हैं। इसीलिये प्रथम, कृषिल पट का जो अर्थ शहराचार्य ने हिर्ल्यार्भ (वनवश्यिलवर्ष) विचा है, चह प्रौडिवाद से ही किया है। तथा उसमें श्रुति का स्था रस्य न जानवर ही अन्त में विस्तारपूर्वक, प्रमाणसहित साख्य प्रवर्चक विपल का ही उल्लेख माना है।

राकराचार्य ने इसी प्रकरण में जागे (ब्रह्मसूत्र, साकरभाष्य शाश पर) मनु की प्रशामा रिने वाली श्रुति का वर्णन किया ह—'यह किंछ मनुस्वरत्तक प्रजम्' (तै० स० शशरान क्रिया ह—'यह किंछ मनुस्वरत्तक प्रजम्' (तै० स० शशरान क्रिया हम् किंपल के सतुलन में ही किया गया है। इसप्रकार खेनारातर की क्षित्रप्रसासक श्रुति के माथ. मनुप्रशामक श्रुति की तुलना करने से भी शकराचार्य का हद्य, स्पष्ट ही भाल्म हो जाता है, कि वह इस रनेतारवतरवास्य में सारय प्रवर्त्तक क्षिल की प्रशासा का ही उल्लेख मानता है। श्री शवराचार्यप्रवर्शित उत्त प्रमाणों से यह भी निर्दिष्ट हो जाता है, कि वही क्षिल विप्णु का श्रंश है। विप्णु ना श्रश श्रथवा श्रयनार उसी क्षिल को माना गया है, जो देवहूति और दर्शन का पुत्र है। श्रीर वही मान्य शास्त्र का प्रवर्त्तक है।

प्रम्तुत प्रयम में शक्राचार्य की एक मीलिक भृल-

इमने श्रांतिरित्त प्रमुत प्रमम में, मनुप्रशसापरण तैतितीयसहिता की श्रांति का उद्धरण १र, मी मनु पा मनुम्मृति में मम्बन्ध जोड़ने में शकराचार्य ने एक मौलिक भूल की है। श्रांर समी देगादेगी पीदे के विद्वान + भी इम भूल की दुहराते रहे हैं।

नैत्तिरीयमहिना के समान श्रन्य कई महिनाश्रों तथा आद्याण प्रव्धों / में भी यह प्रमण श्राना है। यहापर भी मनुसन्बन्धी ज्लेक्ट इसीप्रकार के हैं। नैत्तिरीयमहिना में कान्येष्टियों

मनुग्गृति क प्रथम श्लीक पर का दक सह की टीका लग्नें।

<sup>🗴</sup> कारक सदिना १६ । सं में बायका सदिवा २ । ६ । १ ॥ मारुद्वय सहायाद्वाण 🗝 १।१६।६ ७ म

का प्रकरण हैं। उसी प्रसंग में बहु इन्होंस है, कि विशेष चर्म-रोग न होने पाने, इसके लिये मनु, को हो प्रस्ताओं को धाट्या + बनाने। क्योंकि मनु ने जो छुड़ कहा, वह भेषज हैं × । व्यवहम देखते हैं कि मनु की जो खुड़ा पार्या बनाई जाती हैं, ÷ वे खुड़ोद (टाइ१) स्वत की व्यत्तिम चार व्यवदा पांप खुड़ा हैं। इनमें से किन्हीं हो खुड़ाओं के को धाट्या बनाया जाता है। इस स्वत का खुपि-वैवस्वत मनु—है। इससे यह स्पष्ट परिणाम निकल खाता है, कि तैतिरीयसंहिता में जिस मनु की प्रशंभा की गई हैं, वह वैवस्वत मनु \* है।

राङ्कराचार्य ने संदिता के केवल 'मनु' पर को देलकर उसका सम्यन्य मनुस्मृति से जोड़ दिया है। क्योंकि ब्रह्मसूत्र (२।१११) राष्ट्रकाण्य में तैतिरीयसंदिता के उक्त सन्दर्भ को उद्धृत कर द्यागे 'मनुना च-सर्वभूतेषु चालानं सर्वभूतानि चालानि। मंपरयन्नात्मग्राजी वि स्वाराज्यमधिगञ्ज्ञति' ( १२।६१ ) यह मनुस्मृति का रत्नोक उद्भुत किया है। इससे राङ्कराचार्य का यह मत स्पष्ट होजाता है, कि संदिता में वर्णित मनु को चह, बद्दी मनु समभता है, जिसका मनुस्मृति से सम्बन्य है।

परन्तु वस्तुस्थिति ऐसी नहीं है। मनुस्मृति से जिस मनु का सम्बन्ध बताया जाता है, उसका स्पष्टीकरण मनुस्मृति के ख्लोकों से होजाता है। मनुस्मृति के श्रतिरिक्त, श्रन्य साहित्य से भी इस विषय पर पर्याप्त प्रकाश पड़ता है, जिसका निरूपण श्रभी श्रागे किया जाएगा।

इससे यही निरचय होता है, कि मनुस्पृति वे साथ 'स्वायम्भुव मनु' का सम्बन्ध है, अन्य किसी मनु का नहीं । परन्तु तैत्तिरीयसंहिता में 'वैवस्वत मनु' की प्रशंसा की गई है। ये दोनों मनु सर्वधा भिन्न ही कहे जासकते हैं। 'स्वायम्भुव मनु' की कोई ऋचा ऋग्वेद में नहीं है। ऐसी श्विति में परिखाम यही निकलता है, कि शंकराचार्य ने केवल 'मनु' पर को देग्वकर, शब्दमात्र की समानता के आधार पर ही, 'वैवस्वत मनु' का सम्बन्ध 'स्वायम्भुव मनु' के माथ जोड़ दिया। जो आधित्त शंकराचार्य ने रवेताश्वतर के 'किपले 'पर के सम्बन्ध में उपस्थित की, उसमें स्वयं ही वह भक्त होगया। वस्तुतः तैतिरीयसंहिता में जिस मनु का उन्लेख है, उसका मनुस्पृति के साथ कोई सम्बन्ध नहीं। इसक्तियं इस प्रसंग का शंकराचार्य का लेख, सर्वथा निराधार एवं असंगत हो फहा जासकता है।

भनुस्पृति का सम्पन्य, 'स्वायम्युव मनु' से ही हैं, व्यन्य किसी मनु से नहीं, इसके िक्ये व्यान्तर ( मनुस्मृति की ) और वाछ ( व्यन्य साहित्य की )वीनों प्रकार की साहित्यां व्यक्टय होनी हैं।

भारत्या उन अत्वाशों का नाम है, जिनका उच्चारण कर, प्रत्यक्षिय होती हुई यान में 'समित्' होदी जोड़े ।
 'धीयत अनया समितिय धाय्या अस्य (पाणिन २ । ) । २२६ पर) मद्द्यीत दोवित ।

<sup>🗴 &#</sup>x27;'' हैस्वरो दुरवर्षा भविनोसिंत मानवी अस्वी घाल्ये कुर्योग्स-यहैं किंव मनुस्वदक्त् भेषत्रम्। हैं, संवर्गान्स्

宁 री० र्स० १ । म. १२२ पर सावरामाच्या धापरतस्त्र धीतसूत्र, १६१ १६ । म.। स्थ्यापाड धीतसूत्र २२१ २१०॥ भीषायन धीतसूत्र १६१ १६१ १०॥

<sup>🖟</sup> सैंब संव १ । मा १२० । ११ ॥ तथा २ । २ । १० । २ ॥ पर अदशास्त्रस्थान्य ।

देखें, शापांतुकमणी।

(१) मनुस्पृति के प्रथम अध्याय के ४= ६१ रत्तोको को देखने से यह स्पष्ट होजाता है, कि इस मानव धर्मशास्त्र का उपदेश देनेवाला आदि पुरंप 'स्वायम्भुव मनु' + था।

यद्यपि मनुस्मृति में लगभग पन्द्रह् सोलह स्थल ऐसे हैं, जहा साधारणरूप से 'मनुः रज्ञवीत' या 'श्रज्ञजीन्मनु ' ऐसे पट आये हैं। परन्तु उनसे इस बात का निरचय नहीं होपाता, कि यह कौनसा मनु है। फिर भी कुछ स्थलों में इसको स्पष्ट कर दिया गया है। उनमे एक निम्न है— श्रालाबु दारुपाजञ्ज मुन्मय वैदल तथा। एतानि यतिपाजािश मनुःस्यायम्प्रगेऽज्ञवीत्। [ ६।५४ ]

इससे सपृष्ट होजाता है, कि मनुस्पृति के साथ 'स्त्रायम्भुव मनु'का ही सम्बन्ध है, अन्य किसी मनु का नहीं।

(२)—इसके श्रांतिरिक्त श्रन्य साहित्य से भी इस वान की पुष्टि होती है। महामारत धनवर्ष में श्रुधिष्ठिर और सर्वभूत नहुष का सवाद आता है। उस प्रसग मे श्रुधिष्ठिर की उक्ति रूप से निम्नालितित रलोक धपलब्ध होते हैं—

> प्राङ्नामिवर्षनात् पुसो जातवर्म विधीयते । तथोपनयन प्रोक्त द्विजातीनां यथाकमम् । तनास्य माता साविनी पिता त्वाचार्यं उच्यते । युत्या शृद्धसमो ह्येप यायद्वेदे न जायते । तस्मिन्तेन मतिद्वेधे मनु स्थायस्मुबोऽवनीत् ॥

> > [ म० भा०, वनपर्व, १⊏२।३४-३५॥ कुम्भघोण सस्करण् ]

इनमें से श्रन्तिम पक्ति, पूर्व पिकियों में 'स्वायम्भुव मतु' की उक्ति होने वा निर्देश कर रही है। ऊपर चार पिक्यों में से दूमरी की छोड़कर शेप तीनों वर्तमान मतुस्वृति में इसी श्रातुपूर्वी से उपलब्ध हैं। दूसरी पिक्त भी, मतुस्वृति के 'एक श्लोक के श्राशय को लेकर लिएवरीं गई हैं, जो इसी कम से मतुस्वृति में उपलब्ध हैं। इन पिलयों को मतुस्वृति में यथाक्रम निक्त-लिगित स्थलों में देखना चाहिये—

स्वापरभुषो मनुर्धीमानिक शास्त्रमकरपयक् ।

म किययों के प्रस्त करने पर, उत्तर रूप से मनु की डील है— हद शास्त्र नु हत्वाअमी मामेर स्वयमादित । निधिवद् माहवामास मरीच्यादीस्ट ह मुनीन् ॥ १० ॥ महाने हम कास्त्र को वनाकर सर्वेषधम मुक्तकों ( मनु को ) पढ़ावा, और मैने मरीवि आदि मुनियों को । एनद्वोअय भूगु शास्त्र आविष्यव्यवशेषत । एनदि मनोअधितों मर्वमेगोअसिल मुनि ॥ १० ॥ यह मृगु हम सम्पूर्ण शास्त्र को आपके लिये सुनावेगा, हमने यह सब शास्त्र मुक्ते अपनी तरह समक्र लिया है। सतस्त्रधा म तेनोकों महिषमंतुना भूगु । सानश्रीद क्रपीन् सर्वान् भीता मा ध्यवामिति ॥ ६० ॥ मनु के यह कहने पर, महिर्ष भूगु ने प्रसन्ध होकर उन सब ऋषियों को वहा, वि सुनिय । स्वायम्भुवस्ताम सनी पहचस्त्रा मनवोअपने । १० भूगु ने स्वायम्भुवस्त्राम सनी पहचस्त्रा मनवोअपने । १० भूगु ने स्वायम्भुव सनु के हम बराध्य सनु और है। भूगु न यह क्ष्यन सर्वधा स्वष्ट वरदेश है, कि भूगु ने निस्ते हमों स्वस सप्त्राव के समस्त्र, यह 'स्वायम्भुव सनु' था । हसके काने स्वस सप्त्राव के ही १०२ सर्वक के सरक कही है—

- (१) अध्याय २ स्रोक २६॥
- 38 11 (২)
- १७० ॥ (3)
- १७२॥+

इससे यह निश्चय होजाता ,है कि उपलब्ध मनुस्मृति के साथ 'खायम्मृत मनु' का ही सम्बन्ध कहा जासवता है, वैयस्वत मनु ख्रथवा ख्रम्य किसी मनु का नहीं 1×

प्रसंगागत कथन के अनन्तर, उपर्युक्त विवेचन से यह परिणाम निकल आता है, कि शंकराचार्य के लेख में ऋग्न्यवतार कपिल के सम्यन्ध की कोई भी भावना ध्वनित नहीं होती। फिर ऐसी स्थिति में विज्ञानभिन्नू का यह लेख, कि किसी वेदान्ती ने श्राम्यवतार कपिल को ही सांख्यप्रवर्त्तक माना है, निश्चित रूप से नहीं कहा जा सकता, कि किस वेदान्ती के लिये लिखा गया है। यह भी संभव होसकता है, कि शंकराचार्य की वर्णित पंक्तियों से ही कदाचित् भिन्न को भ्रम होगया हो, अथवा सर्वोपकारिणी टीका के आधार पर ही उसने ऐसा लिखा हो। यद्यपि सर्वोपकारिए। टीका के रचियता का नाम अर्मा तक झात नहीं है। और न इसी वात का निरुचय होसका है, कि यह तत्त्वसमाससूत्रों की टीका, विद्यानभिन्नु से पूर्व लिखी जानुकी थीं। इसका ऋधिक विवेचन 'सूत्रों के ज्याख्याकार' नामक पष्ठ प्रकरण में विज्ञानभित्तु के प्रसंग में किया जायगा ।

कपिल के सम्बन्ध में वाचस्पति मिश्र के विचार—

पहुटुरीन ब्याख्याकार याचस्पति मिश्र ने भी कपित के सम्बन्ध में खपना मत उपर्यक्त

रूप में ही प्रकट किया है।

-सांस्यतत्त्रकोमुदी में ६६वी कारिका की व्याख्या करते हुए वाचस्पति मिश्र ने 'परमर्पिणा' पद का अर्थ 'कपिलेन' किया है। इससे स्पष्ट है, कि वह सांख्यशास्त्र का अवर्त्तक, कपिल की मानता है ।

ः . इसीप्रकार ४३ वीं कारिका की च्याच्या में बाचस्पति मिश्र ने सांसिद्धिक भावों का

उदाहरण देते हुये लिखा है-

यथा सर्गाद्यात्रादिविद्वान् नगरान् कविलो महामुनिर्धर्मज्ञानवैसम्यैश्वर्थसम्पन्नः प्राहुवेभूवेदि स्मरन्ति । सृष्टि के प्रारम्भिक काल में धर्म ज्ञान आदि से सम्पन्न, आदिविद्वान् अभवान किपल प्राहु-

निरुम्त २।४॥ कुलना करें, मनुस्मृति १।१२०,१२२,१११॥ महाभारत, शान्ति०,११११०-५२॥ सुलना करें, मनु॰ अ३-२शा महाभारत, शान्ति॰, २९१९९-१२॥ तुलना करें, मनुस्मृति, धारा। ११४२ चाहि ॥

<sup>🕂</sup> वे पते, निर्णयसागर में स वम्बई से, कुल्स्कटीका महित, सन् १६०२ में प्रकारित मनुस्मृति के संस्करण के खाधार पर दिये गये हैं।

<sup>🗙</sup> इस सम्बन्ध के चन्य भी बहुत प्रमाण उपलब्ध हैं, परन्तु अनावश्यक ग्रन्थ कतेवर-वृद्धि के भय से उनका यहां उल्लेख नहीं किया गया । उदाहरणार्थ निम्न स्थल द्रष्टन्य हैं---

र्भृत हुन्ना । वाचस्पति का यह लेख, पञ्चशिख के प्रसिद्ध सूत्र—'श्रादिविद्वान् निर्माणिचत्तसिष-ष्टाय कारुण्याद् भगवान् परमर्थिरासुरये जिङ्कासमानाय तन्त्रं प्रोवाच' का स्मरण करा देता है ।

योगसूत्र 'तत्र निरतिरायं सर्वज्ञवीजम्' ( ११२४ ) का माध्य करते हुए, छाचार्य व्यास ने उपर्यु क्त पञ्चिशितसूत्र को प्रसगवश उद्धृत किया है। उसपर टीका करते हुए, याचरवित मिश्रने लिया है-श्रादिविद्वान्-क्रियल इति । श्रादिविद्वानिति पञ्चशिरताचार्यवचनमादिसुक्तस्वानादि-

श्राप्तिकार्यं न स्वनादिमुक्तप्रसम्बद्धाव्ययम् । श्रादिमुक्तेयु कदार्चन्युक्तेयु विद्वत्यु कविकोऽस्माकः मादिपिद्वान् मुक्तः सः एवः च गुरुरिति । क्रपिक्तस्यापि -जायमानस्य महेञ्जरानुमहादेव ज्ञानप्राप्तिः श्रृयतः इति । क्रपिको नाम विप्णोरक्तारविशेषः असिङः । रवयम्मूर्हिरस्यगर्भस्तस्यापि सास्य-योगप्राप्तियदे श्रुयते । सः एवेश्वर श्रादिविद्वान् क्रपिको विग्णु ग्वयम्म्रिति भाषः ।

पन्चिशातस्त्र में 'आदिविद्वान' पर से किपल का प्रहण होता है। पन्चिशारने 'आदि-बिद्वान' पट, आदिमुक्त अपने तथा अपनी सन्तान (पुत्र पौआदि परम्परा अववा शिष्यपरम्परा ) आदि के, गुरु के विषय में कहा है। अनादिमुक्त परमगुरु का निर्देश, यह पट नहीं करता। किसी विशेषकाल में मुक्त होने वाले विद्वानों में हमारा किपल आदिविद्वान् है, वहीं आदिमुक्त किपल हमारा गुरु हैं। +श्रुति में आता है, कि किपल के उत्पन्न होने पर मगवान के अनुमह से ही उसे झान-प्राप्ति हुई थी। विष्णु का अवतारिवशेष किपल प्रसिक्ष है। स्वयम्भू हिरस्वगर्भ है, उसे भी सार्य्य योग की प्राप्ति वेद में कही है। वही ईश्वर आदिविद्वान किपल, विष्णु एव स्वयम्भू है।

वास्त्रशित के इस लेख सं प्रसंगगत परिखाम यह निक्तता है, कि आहिविद्वान् कृषित, जिसमें जिज्ञानु आसुरि के लिये 'तन्त्र' का प्रवचन किया, विष्णु का अवतार था, यह निश्चित है। क्योंकि भाषान के अनुप्रह से ही उसे ज्ञानपात हुआ था, अतः उसी किवित को स्वयन्ध्र भी पहा जाता है। श्रोमद्वागयत के उतीय स्कन्ध में किवित का जन्मविषयक वर्णन, वास्त्रपति के इस लेख से समरण हो आता है। श्रोनताश्चत उपनिषद् के किवित्तसक्त्रप्रे पूर्व उद्दृश्व वान्य में भी इसी अर्थ का निर्देश किया गया है। कर्म की तपस्या के फलस्यरूप, ब्रह्मा का, विष्णु के अंश से देवहित के गर्भ में किवित के जन्म की सूचना हेना, वास्त्रति के उक्त लेख का आधार हो समता है। श्रीमद्वागयत के इस प्रकरण का हम पूर्व उल्लेख कर चुके हैं। कृषित को, उसके जन्म के अनन्तर आत्यवाल में ही भगवान् के अनुमह से हान प्राप्त हुआ, इसलिये उसे 'स्वय-म्भू' अथवा ब्रह्मान आदि पत्रों से भी जहां तहां स्तरण किया गया है। अत्रत्य सांस्य का प्रवर्णन किया गया है। अत्रत्य सांस्य का प्रवर्णन किया गया है। स्तराण्य सांस्य का प्रवर्णन का स्वता नामों से भी यात त्या गया है। यह मत स्वर स्तर पर से निर्देश हो जाता है। और समी स्वयन यापायों के समान वाचस्पति मिश्र की भी पूर्ण सहमति है।

याचरपति मिश्र वे उपर्युत्त लेख से एक श्रीर परिणाम भी निकलता है, जो कपिल

<sup>ां</sup> यहा पर देवनारवतर पठित 'मारि असूतं वरिता' इरवादि श्रुति को कोर हो वाचस्पति का निर्देश है। इसीलिय करिम कारिविद्रात् नथा कारिसुत है, उसे अनादिसुत नहीं कहा जानवता।

की ऐतिहासिकता को सिद्ध करने में अत्यन्त सहायक है। वाचस्पति ने 'श्राहिविद्वान' पद की व्याख्या पर वड़ा वल दिया है, श्रीर उससे यह स्पष्ट करने का यत्न किया है, कि यह पद किसी अहरय शांक परमगुरु की श्रोर निर्देश नहीं करता, जो कि अनादिमुक है। प्रत्युत ऐसे व्यक्ति का ही निर्देश करता है, जो किसी कालविशेप में ही मुक्त हुआ था, श्रोर इसीलिये अस्मदादि की तरह ही हस्य देहधारी था।

क्या कपिल ऐतिहासिक व्यक्ति नहीं ?---

मुख् आधृनिक पाण्यात्य और भारतीय विद्वानों ने कपिल को एक काल्यनिक व्यक्ति वतलाया है। अथवा उसको ऐतिहासिक व्यक्ति नहीं माना। उनका व्यक्तियाय यह है, कि वह व्यक्तस्वादि की तरह पाद्धभौतिक शरीरधारी व्यक्ति नहीं माना। प्रायः पाष्ट्यात्य और अनेक भारतीय विद्वानों का भी यह स्वभाव सा वन गया है, कि वे प्राचीन भारतीय संस्कृति, सभ्यता और साहित्य का उन्नत मस्तक करने वाली अनेक वास्तविक घटनाओं तथा व्यक्तियों को मिध्या एवं काल्पनिक वताने में तिनक भी संकोच नहीं करते। यद्यपि पाश्चात्य चिद्वानों का यह दृष्टिकोण, किन्हीं विरोप मावनाओं से प्रेरित होकर वन जाना कुछ आश्चर्यजनक नहीं। परन्तु उनकी अनुगामिता में ही अनुसंपान की चरम सीमा सममने वाले भारतीय विद्वानों की इस मनी-पृत्ति को देखकर अवस्य ही हृदय को ठेस पहुँचती है। हमारा यह अभिप्राय कल्पाप नहीं, कि हम मिथ्या आत्मस्ताचा के वशीभृत होकर दूसरे की सचाई को अंगीकार करने से विद्युख हों; ये भावनाएँ तो बहुत ही निन्दित और उन्नति की वाधक हैं। परन्तु वस्तुस्थिति को भी मिथ्या रूप देने के प्रवलों में अनुगामिता-प्रदर्शन अवस्य ही प्रशंसनीय नहीं कहा जासकता।

कोलयुक, जैकोवी और मैक्समूलर आदि पारचात्य विद्वानों ने कपित को काल्पनिक व्यक्ति माना + है। विद्वान् कीय × का कहना है, कि कपित पद हिरस्यमर्थ का पर्यायवाची है, और अग्नि, विष्णुत्यम शिव आदि के साथ कपित की एकास्मता अथवा तुद्रूपना का भी उत्लेख संस्कृत साहित्य ÷में मिलता है। इनलिये कहा जासकता है, कि कपित नाम का कोई यास्तिक व्यक्ति नहीं था। अपने मत को पुष्ट करने के लिये कीय ने, जैकोबीक्ष की सम्मति को भी प्रद-

<sup>+</sup> देखें, डा॰विचर्ड गॉर्वे कृत Samkhya und Yoga २, ३.

<sup>🗴</sup> कीपकृत Samkhya System, 9.

<sup>🔆</sup> महाभारत, यनवर्ष, १०७१॥ २२२।२१॥ वान्तिवर्ष, ३४४।००-०२॥ ३४२।२०-२१॥ जुम्मयोण् संस्करण । रामायण्, यान्तकायड, ४०।२४॥ निर्णयमागर, यम्बङ्क का सटीक संस्करणः।

<sup>🕸</sup> कीयकृत, Samkhya System, 9. दिपाणी १.

All the early teachers of the Samkhya appear in legendary guise, the reality of Kapila, the alleged founder of the system, has been abandoned by Jacobi. (A History of Sanskrit Literature, by Keith. P. 488.)

के प्रचित्तत अर्थों को लिया जाय । प्राचीन रत्तायनशास्त्र के श्रमुगामियो, नथा नाथमम्प्रदाय के साहित्य में भी उसको सिद्ध बताया गया है। भगबद्गीता में भी उसे उत्तम मिद्ध वर्णन िया गया है। अपने निजी प्रयत्नों से जिस किसी प्रकार भी पूर्णावस्था को प्राप्त होना रूप पारिभाषिक 'जन्मसिद्धि' के उदाहरण-रूप में भी प्राय उसका ही नाम लिया जाता हैं।

योगासूत्र ( ११२५के ) ज्यासमाध्य मे निन्नलिधित सृत्ररूप सन्दर्भ उदधुत किया गयाई— आदिनिद्वान् निर्माण्यित्तमधिष्टात्र कारुत्याद् भगगान् परमर्थिरासुरवे निर्मासनानाय तेन्ने स्रोगान् ।

वाचस्पति ने इस उद्धरण को पञ्चशिस का लिसा है। इससे यर जान पड़ता है, कि

to as a Siddha in the literature of the नाथ and of the votaires of the ancient Science of Alchemy (रमायन) And in the भगवदीय too he is discribed as the best of the Siddhas His case is often cited in illustration of what is technically known as जनमिति । e perfection obtained through personal exertion in same shape or the other,

There is an aphonistic statement quoted in व्यास's commentary on the Yoga Sutra [१, २२] It is attributed by बावस्पति to प्रविश्वास and runs Yoga Sutra [१, २२] It is attributed by बावस्पति to प्रविश्वास कार्य पात्र प्राप्त प्राप्त प्राप्त कार्य पात्र प्राप्त प्राप्त प्राप्त कार्य कार्य पात्र प्राप्त प्राप्त कार्य कार्य कार्य पात्र प्राप्त कार्य क

३ विसंग्रहाच and विसाण्डिच are practicelly identical प्रवस्तित speaks of the विसंग्रहाच and describes how it is evolved from the stuff of अविस्ता, स्थान and प्रचित्र also refer to it under this name. But उद्भव employs the term विशेष प्रचार, in exactly the same sense. So do the Buddhist writers with whom are, in exactly the same sense. So do the Buddhist writers with whom this 'कार' is a familiar expression (vide a paper on दिसीयकार, by the present writer in 'The Prucess of Wales Saraswati Bhavana Studies' present writer in 'The Prucess of Wales Saraswati Bhavana Studies' present writer in 'The Prucess of Wales Saraswati Bhavana Studies' present writer in 'The fact is that Siddhi leads in a wonderful manner to the Wol. 1.) The fact is that Siddhi leads in a wonderful manner to the unification of Chitta (mind) and बाय (body), so that the resultant product unification, which of course presupposes an elimination of mujurities in unification, which of course presupposes an elimination of mujurities in cach, is to be sharply differentiated from the other process of Discrimination. The so called कार्याविद्व effected through Alchemy हरचील, तार्याव्या, or to the fact of t

कपिल ने तन्त्र अर्थान् गृहज्ञान (सांख्यसिद्धान्त अथवा पष्टितन्त्र ) का आमुरि को प्रवचन किया, जो शिष्यरूप से मिज्ञाता-युक्त होकर उसके पास आया था। निर्माणकाय का मान लेना ही यह ध्वनित करता है, कि गुरु भौतिक शरीर से रहित था। इसीकारण आमुरि के सामने उसका प्रकट क्षेता एक ऐतिहासिक घटना नहीं।

'खादिविद्वान निर्माण्डिसमिधिष्ठाय' इत्यादि पंचशित्वस्त्र में 'निर्माण्डिस्त' पर 'निर्माण्डिस्त' पर 'निर्माण्डिस्त' पर का उल्लेखकर, उसकी उत्पत्ति ख्रासिता ( निर्माण्डिस्त' पर का उल्लेखकर, उसकी उत्पत्ति ख्रासिता ( निर्माण्डिस्त' पर का उल्लेखकर, उसकी उत्पत्ति ख्रासिता ( निर्माण्डिस्त' पर को ऐसा ही । ज्यास ख्रीर पंचशित्व ने भी इस पद को ऐसा ही माना हैं। परन्तु उद्दयन ने 'निर्माण्डिस्त' पद के ख्रां में 'निर्माण्डिस्त' पद का प्रयोग किया है। कलतः ये दोनों पद समानार्थक हो जात हैं। इस ख्रां को प्रकट करने के लिये बौद्ध लेखक, केवल 'काय' पर को ही प्रायः प्रयूक्त कर हेते हैं। वस्तुतः सिद्धि, चित्त ख्र्यात् मान ख्रीर शरीर की ख्रपवित्रताख्रों या मलों को दूर कर देनके एक ख्रास्वर्यज्ञक समानता की अवस्था में पहुंचा देती हैं। किपल एक महान सिद्धिप्राय व्यक्ति ये, उसीके वल पर निर्माण् ख्रांत् मुक्ति को प्राः। होने के पूर्व उन्होंने ख्रपता एक सिद्धदेह की स्वयं रचना की; तथा सांस्व का व्यवेश देने के लिये ख्रासुरि के सन्मुख प्रकट हुए। इस करह कपल का कोई भौतिक शरीर नहीं था। यह बात 'निर्माण्यित्तमधिष्टाय' इत्यादि स्व सं स्वयं (होताती है। ख्रत्यक्ष कपल कपल के लित सिद्धिसक व्यक्ति नहीं हो सकता। ।-

#### श्रीयुत कविराज के मत का श्रसामञ्जस्य ।

श्रीयुत कवियाज महोदय ने खपने लेख में इस वात को खन्यकार में ही रक्खा है, कि ऐतिहासिक ज्यक्ति होने के लिये क्या योग्यता होनी चाहिये। कपिल को महान्य जाित का ज्यक्ति सानते हुए भी, उसे ऐतिहासिक न सानता, एक पहेली ही है। निद्ध होजाने से कोई ज्यक्ति ऐतिहासिक नहीं रहता, यह तर्क हम नहीं ममम, सके। ऐतिहासिक ज्यक्ति होने का प्रचलित खर्य क्या हो मकता है? यह श्रीयुत कविराज जी खासमत, इसका कोई रहत्यपूर्ण खान हो, तो कपिल भी ऐतिहासिक ज्यक्ति क्यों नहीं हो सकता, ज्यकि उसका खानतः वमनुष्य आति के ही एक प्रार्था के समान था। उतने खानने खाने के विषय को एक शास्त्र का उपदेश हिया?। सिद्धि की प्राप्त किया। खन्य ऐतिहासिक माने जाने वाले ज्यक्तियों में खीर क्या विशेषता होती है ?

यदि यह पात मान भी ली आये, कि कपिल ने मिद्धि के बल पर स्वयं श्रपने शांगिर की रचना की। किर भी यह स्वयं रचा हुआ शांगिर भौतिक था या अभौतिक १ इम बात को भी किंद राज की ने स्पष्ट नहीं किया है। हमारा अभिग्राय यह हैं कि चाहे कपिल की देह बोलिज आती जाय, अथवा सिद्धि के बल पर स्वयं रचना की हुई मानी जाय; प्रत्येक श्रवस्था में बह देह ती

<sup>ां</sup> देवें---मोप्पदारिया पर 'त्रममेनमा नामक स्थानवा की भूमिका (ह'स्कित में), एक २-२ । इस मन्ध के मानारव, में माने M.A., मीम महाराक, टॉ॰ नरेन्ट्रनाथ मों M.A.B.L., बसकता हैं।

भौतिक ही कही जा सकती है। उसके हाथ पेर सिर मुंह धादि अवयवाँ की बहरता भी स्रच्या मान देहों के समान ही की जासकती हैं। अन्यथा आमुदि के लिये उपरेश किया जाना असंभव हो जायगा। यह भी नहीं माना जासकता, कि कपिल की देह एक विजली की तरह कींधी, और उपदेश देकर तत्त्वण अन्तर्यात हो गई। क्योंकि आमुदि ने सांद्यतत्वों के मर्म को समम्मने के लिये खुख प्रस्त भी किये होंगे, कपिल ने उनके समाधान किये होंगे। इतने गहन विपयों को समम्मने समाधान के लिये अवश्य ही कुछ काल की अपेला हो सकती है। तब तक कपिल के उस देह का खिल रहना भी मानना ही पड़ेगा। कैसा मा सिद्ध क्यों न हो, भौतिक शरीर की रियति के लिये आश्वन पान आदि के विधानऔर मल मृत्र आदि के स्थान का भी विरोध नहीं किया जासकता।

यदि श्रीयुत कविराज महोदय के विचार में यह सिखदेह अभौतिक ही करूपना किया जाये, सो आधुरि को उपदेश हेने के लिये सिख देह का प्रकट होना, अभौतिक देह में नहीं धन सकता। व्यवस्य वा ब्रह्मय देह के ही द्वारा उपदेश को करूपना किये जाने पर तो, देह की करूपना करना ही ब्वर्थ है। इन सब मंक्टों में ही क्यों पड़ा जाय; यही मान लिया जाय कि आकाशवीख़ी द्वारा ही बाधुरि को उपदेश मिल गया था। वस्तुतः अहस्य देह आदि से उपदेश की करपना अर्थभ्य है। वाचरपति मिश्र+ ने भी 'आदिविद्वान' पद की व्याख्या से इस बात को स्पष्ट कर दिया है, जैसा कि पूर्व लिखा जावका है।

किपल को श्रीयुत किपराज महोदय ने भी सिद्धिप्राध्त व्यक्ति वताया है। विचारणीय यह है कि कापल को सिद्धि किस प्रकार प्राध्त हुई ? इसके लिये उसने अवश्य ही किन्हीं , व्यक्ष-स्थाओं या नियमों का पालन किया होगा। तपस्या अथवा समाधि का अभ्यास किया होगा। उसके अनन्तर ही सिद्धिप्राध्त की संभावना कही जासकती है। श्रीयुत कियाज जी ने 'कन्ध-- 'सिद्धि' का खरूप घठाचा है, कि 'अपने निजी प्रयत्नों से जिस किसी प्रकार भी पूर्णावस्था को प्राप्त होगा' । यह स्वयत---परिश्रम अथवा पुरुपार्थ, किपल ने भी अवश्य किया होगा। यह स्वय विना ही मौतिक शरीर के किस प्रकार किया जासकता है ? यह जब तपस्था और वह अस्मदादि की तरह ही नेहचारी था। उस समय कर वह सिद्ध नहीं हो चुका था। यदि कपिल की उस समय की स्थिति दो माना जाता है, तो उसकी ऐतिहासिकता से कैसे नकार किया जासकता है ? किर जिस शरीर से तपस्या करके उसने सिद्धि को प्राप्त किया; आसुरि को उपदेश मी जसी शरीर के साथ रहकर क्यों नहीं किया जासकता ? तब उपदेश के लिये शरीरत्तर धारण करने की. क्या

ने हेलो—बातस्त्रक्वितस्त्र १।२४ पर स्थासभाष्य में ३६५त पञ्चित्वस्त्र के बादिविद्वान् पर की बातपति मिधकृत स्थारणा ।

<sup>×</sup> जन्मसिदि—Perfection obtained through personal exertion in some shaps or the other- [ जयमंगला, शूमका, उन्द ३ ]

आवश्यकता हो सकती हैं ? इसिलये यह अवश्य मानना पड़ता है, कि किपल हमारी तरह ही देहधारी व्यक्ति था। और माता पिता के सम्बन्ध के अनन्तर उत्पन्न होने के कारण ही उसका देह योनिज था।

प्रसंगप्राप्त सिद्धदेह का विवेचन, वह भोतिक ही होसकता है अभौतिक नहीं।

यदि कपिल को स्वभावतः ही सिद्ध माना जाय, श्रीर कहा जाय, कि उसने स्वतः सिद्ध होने के कारण स्वयं ही श्रपने देह की रचना कर श्राष्ट्रिर को उपदेश दिया, तो भी उसका देह, मौतिक ही कल्पना किया जासकता है। इसलिये श्रय हम यही वतलाने का यत्न करेंगे, कि 'सिद्ध देह' भी मौतिक ही होते हैं, श्रभौतिक नहीं हो सकते।

श्रीयुत कविराज महोदय न अपने लेख में पतञ्जिल द्वारा उल्लिखित 'निर्माण्वित्त' पद का निर्देश किया है। पतञ्जिल का एक सृत्र हैं—'निर्माण्वित्तान्यस्मितामात्रात'। यह कैवल्यपाद का चौथा सृत्र हैं। इसी पाद के प्रथम सृत्र + में पांच प्रकार की सिद्धियों का वर्णन किया गया है। दूसरे सृत्र × में बताया गया है, कि इसप्रकार का सिद्धियोंगी, जब अपने विद्यमान शरीर और इन्द्रियों को किसी दूसरी जाति में परिण्त करता है, तब उस दूसरी जाति के शरीर और इन्द्रियों को उत्पाद का सिद्धियोगी के ति अर्थात उपाद का का अर्थात अर्थात उपाद का स्त्रिय का स्त्रिय का स्त्रिय के उपाद का करते हैं। अर्थात उन शरीर आदि के उपाद का कारणे के लेकर योगी सिद्धि बल से दूसरी जाति के शरीर आदि को रच लेता है। इससे स्पष्ट है कि सिद्धयोगी भी दह आदि की रचना, उन देह आदि के उपादान कारणों से ही करता है। इसीलिए इस सृत्र के भाष्य में व्यास लिखता है—

'वायेन्द्रियप्रकृतयश्च स्वं स्वं विकारमनुग्रह्वन्त्यापूरेण' ।

शरीर और इन्द्रियों की प्रकृतियां अपने अवयवों के प्रवेश के द्वारा [आपूरेश ] अपने २ विकार अर्थान कार्य की उत्पत्ति में सहायता देती हैं।

इस विचार को हम एक उदाहरण के द्वारा इसप्रकार स्पष्ट कर सकते हैं—मानलीजिये,
एक सिद्धयोगी अपने मनुष्यदेह को, सिंह-देह में परिणत करना चाहता है। मनुष्य देह के प्रकृति
अर्धान् उपादान कारण—जितने भी अवयय हैं, उतने ही अवययों से मिंह देह पूरा नहीं वन पाता,
उसमें और अवययों की भी आवश्यकता है। तब सिद्धयोगी, सिंह-देह के प्रकृति अर्थात् उपादान
कारणों से उतने अवययों को और लेकर सिंह-देह को पूर्णरूप से रच लेगा। यदि वह चीटी के
देह में परिणत करना चाहता हैं, तो उसके कारणभूत उतने ही अवययों से वह चीटी के देह को
बना लेगा, मनुष्यदेह के शेष अवयय अपने कारणों में लीन हो जायेंगे। शरीर की प्रकृति अर्थात्
उपादान कारण प्रथिव्यादि भूत हैं, और इन्द्रियों की प्रकृति है—असिनता अर्थात् अर्दकार। इनके
प्रधावस्पक अतिरिक्त अवययों के प्रयेश द्वारा योगी स्व-परिणत देह आदि के पूरा कर लेताहै। उक्त

<sup>+</sup> जन्मीप्रथिमन्त्र तपः समाधिजाः सिद्धयः ॥४।१॥

<sup>🗴</sup> जाप्यन्तरपरियामः प्रकृत्रणपुरात् । योगसूत्र, धारा।

भाप्य कीन्याख्या करते हुए वाचस्पति मिश्र ने लिखा है-

'कायस्य हि प्रकृतिः पृथिव्यादीनि भूतानि, इन्द्रियाणां च

प्रकृतिरस्मिता, तद्ययवाऽनुप्रवेश श्रापूरस्तस्माद् भगति'

इससे स्पष्ट है, कि योगी भी पृथिज्यादि भृतों के ऋतिरिक्त स्त्रीर किसी तत्व से ऋपने सिद्ध-देह की रचना नहीं कर सफता। इसलिये उनके वे देह भी भौतिक ही सिद्ध होते हैं।

यदि कोई सिद्ध-योगी आवश्यकतानुसार अनेक शरिरों की रचना कर लेता हैं, ऐसी स्थि-ति में एक आरोका होती है, कि क्या वह उन शरीरों से कार्य लेने के लिये प्रत्येक शरीर के साथ सम्बद्ध, श्रलग २ चित्तों [ मन ] की भी रचना करता है, या श्रपने एक मुख्य चित्त के द्वारा ही उन सर्व शरीरों का संचालन करता रहता है ? इम खाशंका का उत्तर, सूत्रकार पतंजिल ने चौथे स्त्र से दिया है। सूत्र है—

'निर्माण्चित्तान्यस्मितामात्रात्'।

अस्मित अर्थात् अहंकार कारण को लेकर सिद्ध-योगी स्वरचित शरीरों के अनुसार ही चित्तों की भी रचना कर लेता है, खौर वे सब शरीर, जो उसके अपने बनाये हुए हैं, अलग २ चित्तसहित होजाते + हैं। और उनसे वह अपनी आवश्यकता के अनुसार कार्य लेता

सांख्य योग का यह परम सिद्धान्त है, कि देह, पृथिन्यादि मूर्तो से उत्पन्न होते हैं। श्रीर रहता है। इन्द्रियाँ तथा मन [चित्त ], श्रहंकार तत्व से उत्पन्न होते हैं। चाहे वे योनिज हों, अध्या भूगोनिज , ७नके उपादान कारण सर्वात्र पृथिन्यादि भूत ही हैं स्त्रीर इन्द्रिय तथा मन के कारण हैं— अहंकार तत्व । यह बात पतंजलि ब्यास तथा बाचस्पति मिश्र के उपर्युक्त उल्लेखों से भी स्पष्ट की

आधुनिक × विद्वानों ने भी जो इस सम्बन्ध में लिखा है, उम से भी सिद्ध-देह के जाचुकी है। सम्बन्ध में इससे श्रतिरिक्त और कोई प्रकाश नहीं मिलता। सिद्ध-देह को इन विद्वानों ने भी अभौतिक स्वीकार नहीं किया । श्रीरशरीर की उत्पत्ति भूतों से तथा मन श्रीर इन्द्रियों की श्रहहुार से ही स्वीकार की है।

चित्त अलग वस्तु है, काय अलग वस्तु । चित्त अपने कारणों से उत्पन्न होते हैं, और काय अपने

यदा तु योगी यहून् कायान् निर्मिमीते, तदा किमेकमनस्कास्ते भयल्ययाऽनैकमनस्का इति निर्मायचित्ता न्यस्मितामात्रान् । श्रस्मितामात्रं चित्तकारणसुगदाय निर्माणचित्तानि करोति, ततः सचिचानि भवन्ति ।

<sup>×</sup> योतदर्शन व्यासभाष्य तथा वाचस्पत्य का इ तिलश श्रानुवाद । श्रीयुत समप्रसाद एम. ए. कृत । पाणिनि भाजिस प्रयाग में खीस्ट १९१२ में प्रकाशित । सथा उक्त पुस्तक का ही J. H. Woods कृत इंग्लिस अनुवाद ।

कारणों से, उनका एक होना असंभव है। योगों को परम सिद्धि अवस्था में भो, शरीर और अन्तःकरण [मन ⇒िवत्त ] के मल अथवा अपविज्ञताओं का सर्वथा नाश हो जाने परभो, शरीर की
भौतिकता और इन्द्रियों की आहंकारिकता को कोई शक्ति नष्ट नहीं कर सकती। ऐसी स्थिति भें
उक्त पंचशिखं सूत्र के 'निर्माण्चित्त' पद का अर्थ 'निर्माणकाय' नहीं किया जासकता। इसितिष्
कपिल के शरीर के सम्बन्ध में श्रीयुत कविराज महोदय की जो कल्पना है, वह निराबार असंगक्ष
तथा अमुण्ये हैं।

बीद्ध लेखकों ने यदि 'निर्माणकाय' पद के लिये केवल 'काय' पद का प्रयोग किया है, तो वह संगत ही है, 'काय' साधारणतया सव ही शरीरों को कह सकते हैं, परन्तु 'निर्माणकाय' पद योगी द्वारा रचित शरीर के लिये ही अयुक्त हुआ है। बौद्ध लेखकों ने साधारण 'काय' पद का प्रयोग करने कोई असांगरण नहीं किया। यदि उन्होंने 'निर्माणिचित्त' पद के लिये भी 'काय' पर का ही प्रयोग करने होता, तो उससे आपके विचार की पुष्टि हो सकती थी। परन्तु उनके इसमकार के उन्लेख का आपने कोई उदाहरण नहीं दिया। यद्यपि वस्तुस्थिति में वैसा लेख भी उनकी निज शास्त्र सीमित पारिभाणिकता के अविरिक्त और क्रक्ष नहीं कहा जा सकता।

श्राचार्य उदयन ने 'निर्माण्डिक्त' पद के अर्थ के लिये 'निर्माण्काय' पद का प्रयोग कहीं नहीं किया है। यद्यपि उदयन के उस स्थल का निर्देश अपने लेख में श्रीयुत कविराज जी के नहीं किया, परन्तु प्रतीत होता है, श्राचार्य उदयन कृत न्याय कुसुमाञ्जलि के प्रारम्भ में ही श्राई हुई निम्नलिखित पंक्ति की ओर श्रापका निर्देश हैं। यह पंक्ति इस्प्रकार हैं—

> 'क्लंशकर्मविशकाश्ये'रपरामृष्टो निर्माणकायमधिष्ठाय सभ्प्रदायप्रद्योतकोऽनुमाहकर्षेति पानन्जला: + ।'

ईरवर की सिद्धि के लिये भूमिका का प्रारम्भ करते हुए, उदयन लिखता है, ईरवर के सम्बन्ध में सन्देह ही कहां है, जो उसकी सिद्धि के लिये प्रयत्न किया जाय । किसी न किसी रूपमें प्रत्येक दार्शनिक और साधारण जन भी उसकी सत्ता को स्वीकार ही करते हैं। इसी प्रसंग में उप-धुंक पंक्ति पातञ्जल योगदर्शन का मत प्रदर्शन करने के लिये लिखी गई है। इसमें आये हुए 'निर्माणकाय' पद को श्रीधुत कविराज महोदय ने 'निर्माणचित्त' पदके आर्थ में प्रयुक्त हुआ समम्भ है। परन्तु इस समम के लिये आपने कोई भी युक्त अथवा प्रमाण उपस्थित नहीं किया, जिसके आपार पर यहां 'चित्त' और 'काय' पद की समानार्थता स्तीकार की जासके।

हमारा श्रमिप्राय यही है, कि उदयन के उक्त वाक्य में 'निर्माणकाय' पद, 'निर्माणिकित्त' श्रम्य के लिये प्रयुक्त किया गया है, इस बात में श्रीयुत कविराज महोदय के पास क्या प्रमाण हैं ? क्यों नहीं, यहां 'भाय' पद, रारीर श्रम्य को ही कहता ? मालूम यह होता है, कि परुच-रिरार सूत्र श्रीर उदयन पंक्ति की वाक्यरचना में हुछ पाठगत श्रातुपूर्वी की × समानता वो देराकर

म्यायबुसुमान्त्रति, यह ४ वर्षमान इत 'प्रकाश' टीका सद्दिन, चीलम्या संस्कृत सीरीज बनारम री, इनचे गन् १३१६ में प्रकारित संस्कर्ण ।

<sup>🏃 &#</sup>x27;निमायिकमाधिप्याद' प्रश्विताक, 'निमायकायमधिप्याय' बदयन ।

आपको 'काय' और 'चित्त' परों की समानार्धकता का आम हुआ है, परन्तु ऐसी पाठसमानवा के आधार पर भिन्नार्थक परों को समानार्धक मान लेना उपहासास्परमात्र है। ऐसी निराधार कल्पना किये जाने पर तो शब्द की अर्धाक्राशन शिक का कुछ नियमन ही नहीं रह सकता। किर तो 'देवदत्तः परशुना काप्ठ हिनित्त' तथा 'देवदत्तः असिना काप्ठ हिनित्त' में 'परशु' [कुल्हाड़ा] और 'श्वास, [तलवार] परों की; एवं 'यज्ञदत्तः अरवेन धामं याति' तथा 'यज्ञदत्तः ज्ञाने धामं याति' तथा 'यज्ञदत्तः माने याति' तथा 'यज्ञदत्तः माने पाति' वाम्यों में 'श्वास' [पोड़ा ] और 'गज' [हाथी ] परों की समानार्धकता को कौन रोक सकेंगा ? इसित्ति के काय' पर का अर्ध शरीर और 'चित्त' पर का अर्ध मन ही स्वीकार करना पड़ता है, जैसाकि साहिस्य में प्रसिद्ध हैं। इसकी पुष्टि के लिये हम पत्तकत्रति, व्यास और वाचस्पिति के उल्लेखों को पीछे दिखाचुके हैं।

गौतमकृत न्यायसूत्रों के भाष्यकार खाचार्य वात्स्यायन ने भी इस खर्थ को स्पष्ट किया है, कि योगी सिद्धि प्राप्त होने पर प्रयक्र र ही शरीर और इन्द्रियों की रचना करता है। वात्स्मायन का तेख है।

'योगी सन्तु श्रद्धी प्राहुर्म् तायां विकरणधर्मा निर्माय सेन्द्रियाणि शरीरान्तराणि तेषु युगव्कीया-न्युपलभते +1'

योगी योगजन्य सिद्धि के प्राप्त होने पर, अस्मदादि साधारण जनों की अपेदा विवरण साधनों से युक्त हुआ २, इन्द्रिय सहित दूसरे रारिरों की रचना करके उनमें एक साथ ही विपयों को उपलब्ध कर लेता है, वाल्यायन के इस लेखमें इन्द्रिय और रारिरों की रचना प्रथम् २ वतलाई गई है। यद्यपि नैयायिक मनकी उत्पत्ति नहीं मानते। योगी इन्द्रिय और रारिरों की रचना करता है, और मुक्त हुए आत्माओं के वेकार मनों को लेकर उनकी सहायता से स्वरचिन रारिरों में विपयों की उपलब्धि कर लेता है। तथापि रारिर और मन का प्रथम्ब, निश्चित रूप से स्वष्ट है। शरीर [काय] अलुक, और मन [किस्त] फल्राय सस्तु हैं। उसकी समाकार्य का सम्भव है।

'भारतीय दर्शन' तामक प्रन्य के रचिवता शीयुत बतदेव उपाध्याय एम० ए० साहित्या-चार्य महोदय ने अपने मन्य के २१७ ष्ट्रप्ट पर लिखा है—'आचार्य पञ्चित्रस्त ने अपने एक सूत्र में कपिल को निर्माणकाय का अधिष्ठान कर आसुरि को सांख्यवन्त्र के उपदेश देने की घटना का उन्हेस किया है।' इसी पंक्ति के सूत्र पद पर चिन्ह देकर टिप्पणी में 'आदिविद्वान् निर्माण-चिक्तमधिष्ठाय' इत्यादि पञ्चशिक्ष सूत्रको उद्भृत किया है।

श्रीयुत उपाध्याय महोदय के इस लेख के संबन्ध में, उक्त आधारों पर हम कह सकते हैं कि चिद् उल्लिखित पद्धशिल स्ट्रिके आधार पर ही 'निर्माणकाय का अधिष्ठानकर' ये पद लिखे गये हैं, तो ये असंगत ही हैं। प्रतीन होता है, यह केवल कविराजजीके लेखका, उपाध्यायजी हारा अध्यानुसरण किया गया है।

इसके व्यतिरिक्त श्रीयुत कविराज महोदयने लिखा है।

<sup>🕂</sup> गीतम न्यायस्य, वात्स्यायनभाष्य, ३१२१९६॥

Before he had plunged into निर्योग, कपिल furnished himself with. a सिद्धदेह and appeared before आसुरि to impart to him the Secrets of सांद्यविद्या' +

ऋर्यात् मुक्तिको प्राप्त होनेके पूर्व, किपलने अपने सिद्धदेहको बनाया, और सांख्यविद्यार्क रहस्य को प्रकाशित करने के लिये आधुरि के सामने प्रकट हुआ।

यहां यह आराष्ट्रा होती हैं, फि जब कपिल खपने सिख्देहको बनाकर आसुरिके सामने प्रकट हुआ, उससे पहले कपिलकी क्या अवस्था थी ? श्रीयुत्त कविराजजीके कथनानुसार तवतक वह मुक्तावस्थामें भी नहीं था। तव क्या उसका कोई शरीर था ? या वह विना ही शरीरके था। यदि विना ही शरीरके था। यदि विना ही शरीरके था। विक क्या अस्मा को केसे हुआ ? लोकमें लौकिक दृष्टिमें केवल आत्माकी कोई स्थिति नहीं मानी जा सकती। तो क्या श्रीयुत कविराज महोदयके विचारसे लोकमें केवल कपिलकी उतनी ही स्थिति थी, जितने समयमें कि उसने आमुरिके सामने प्रकट होकर सांख्यका उपदेश दिया? इसका भी निर्णय किया जाना श्रासम्भव है, कि यह कितना समय था १ घपटे दो घपटे, दो चार दिन, या साल दो साल, श्रायवा इससे भी न्यूनाधिक। तथा विना ही शरीर की स्थिति में उसका नाम कपिल कैसे और कितने समय से चला आता था? समय के निर्धारण में कोई भी उपोद्वलक संभव नहीं है।

तात्वर्य यह है, कि व्यामुरिको उपदेश देने के लिये प्रकट होनेसे पूर्व कपिलकी स्थिति शरीररहित नहीं मानी जासकती। यदि शरीरसहित ही स्थिति मानी जाय, तो यह शरीर केसे उत्पन्न हुआ ? इस वातको स्पष्ट करना होगा। फिर वह शरीर योनिज हो अथवा अयोनिज, उसकी भौतिकतासे नकार नहीं किया जासकेगा। उसको अयोनिज होनेमें कोई भी प्रमाण उपस्थित नहीं किये गये हैं। शीमद्भागवत और रामायण आदिको आधारपर, योनिज होनेके प्रमाण हम इसी प्रकरणमें पूर्व दिखा जुने हैं। इसलिये आधुरिको उपदेश देनेसे पूर्व या परचात् जो कोई भी शरीर माना जाय, उसकी भौतिकतासे नकार नहीं किया जासकता। और इसीलिये कियाको ऐतिहासिक व्यक्ति स्थीकार करना ही पढ़ता है।

प्रमंगप्राप्त निर्माणचित्त श्रीर निर्माणकाय पदों का श्रर्थ-विवेचन ।

प्रतीव यह होता है, कि 'निर्माण्डिन' प्रथवा 'निर्माण्डिनय' पर का वर्ष सममने में श्रीष्ठुन कविराज महोदय तथा व्यन्य व्याप्डिनक विद्वानों को भूम हुव्या है। भूनित के व्यापार पर कपिल के एक सिद्ध देह की फल्पना कर हाली गई है। इसलिये इस यहां पर इन पदों के वर्ष की विवेचना कर देना व्यावस्यक समझते हैं।

योगमृत [१,२४] के भाष्य में उद्ध्य पठ्यशिष्य वाक्य के 'निर्माण चित्त' पद की ज्याच्या उम स्थल पर व्याचार्य ज्यास ने कुछ नहीं की है। बाचरपति मिश्र ने भी, यदापि 'व्याविविद्वान' पद की विस्तृत ज्यास्या की है, पर इस पद की विस्तृत खोड

<sup>-|</sup> मांड्यमपानि व्यात्माः 'जयमंगला' नामक टीका की भूमिकामें पृष्ट ३ की टिप्पणी देखें ।

दिया है। इसके सम्बन्ध में कुछ भी नहीं लिखा है। छागे कैवल्य पाद के चतुर्थ सूत्र, 'निर्माणिचत्तान्यिस्मतामात्रात्' पर भी छाचार्य व्यासने 'निर्माणिचत्त' पद का कोई विगेचन नहीं किया है। उसी की तरह वाचरपति मिश्र भी सर्वथा मौन है। यदापि इसी सूत्र की व्याख्या में वाचरपति मिश्र ने प्रसंगवरा 'निर्माणकाय' पद का प्रयोग छावस्य किया है, परन्तु उसका विवस्स कुछ नहीं दिया है।

[१,२४] योगसूत्र के भाष्य में उद्युत पञ्चिशिख वाक्य के "निर्माण्डित' पद की व्याख्या करते हुए, श्रीयुत वाक्राम उदासीन ने टिप्पण्णे में लिखा है—'निर्माण्डित' स्वास्या करते हुए, श्रीयुत वाक्राम उदासीन ने टिप्पण्णे में लिखा है—'निर्माण्डितं—योगवलेन स्वनिर्मितं चित्तम्'। इसीप्रकार योगसुत्र [ ४१४ ] की टिप्पण्णे में भी श्रीयुत उदासीन ने 'स्वस"करूपेन निर्मित्तानि चित्तानि निर्माण्डितत्तानित्युच्यन्ते' लिखा है। वस्तुतः श्रीयुत उदासीन महोदय श्रपनी श्रीर से इस पद का श्रप्यं करने में, उत्रा-सीन ही रहे हैं। यह सब उत्पर का लेखा योग स्त्रों पर योगवार्तिक नामक विद्यान-भित्तुकृत भाष्य से उद्युत किया गया है। इसका श्रभित्राय यह है, कि योगी के श्रावने सं करण से रचे हुए चित्त, 'निर्माण्डित्त' कहे जाते हैं।

पर वस्तुतः इस प्रसंग में विद्यानिभन्नकृत 'निर्माण्चित्त' पर का अर्थ संगत नहीं हैं। पंचित्तिक के सूत्र में 'योगवलसे स्वयम् [किपिल का] निर्मित चित्त ही 'निर्माण्चित्त' हैं' यह कहना प्रकट करता है कि इससे पहिले कपिल का कोई चित्त नहीं था, तब उसकी क्या स्थिति थी? किर संकल्प भी विना चित्त के नहीं हो सकता। तब कपिल ने संकल्प के से क्या ? इत्यादि प्रशंच ज्याव के समान सन्युत उपस्थित होते हैं। और उसके साथ अनेक प्रश्न सामने आते हैं, जिनकी अभी हम दिखला चुके हैं। यदि प्रथम ही कपिल का चित्त विद्यमान था, तब उसे और चित्त वनामें के क्यों आवश्यकता हुई ? इतका निरूपण हम अभी आगे करेंगे, कि एक मुख्य चित्त के रहते भी योगी अन्य चित्तों की रचना क्यों करता है ? वह प्रयोजन, प्रकृत में सर्वथा व्यर्थ एवं ' असंगत है । इसिलये इन वाधाओं के रहते उक्त पञ्चित्तक सूत्र में 'निर्माण्वित्त' पर का उपर्युक्त अर्थ मंगत नहीं कहा जासकता।

एक बात और है, भिन्नु संगत श्रर्थ में 'निर्माण' पद में कर्मार्थक 'न्युट्' प्रत्यंग्रं मानना पड़वा है, जोकि व्याकरण पद्धतिके श्रतुसार श्रसंगत है। यदि हुर्जनतीपत्याय श्रं 'राहा भुज्यन्ते हित राजभोजनाः शालयः' इत्यादि प्रयोगों के समान, कर्म में 'ल्युट्' मान भी लिया जाय, तो भी यहां पर 'निर्माण' पदमें 'ल्युट्' प्रत्यय, कर्म श्र्यमें नहीं, प्रत्युत भावमें ही है। इसकोलिये हम एक उपोद्यन्तक प्रमाण देते हैं।

'निर्माणिचत्तान्यसितामात्रात्'—[ श्राप्त ] इस योगसूत्र पर भाष्य करते हुए व्यास खिखता है—

'अस्मितामात्रं चित्तकारणमुपादाय निर्माणचित्तानि करोति।'

<sup>+</sup> देखें-योग स्त्रों पर विज्ञानभिष्टकृत भाष्य-योगवार्तिक, ११२१॥ तथा ४।४॥

अर्थात योगी चित्त को कारण-आहंकार को लेकर निर्माण चित्तां को यनाता है। अय यहां यदि 'निर्माण' पदमें कर्मार्थक 'ल्युट' माना जाय, तो ज्यामके वाक्यमें 'करोति' फियापद अनुर्थक होजाता है। क्योंकि कर्म में 'ल्युट्' करने पर 'निर्मायते इति निर्माणम' इस निर्वचनके अनुसार 'निर्माण' पद का अर्थ होगा 'चनाया हुआ'। आगे 'चित्त' पद लगाकर अर्थ होगा 'बनाया हन्त्रा चित्त'। ज्यास के पूरे याक्य का ऋर्य होगा 'ऋहंकार कारण को लेकर बनाया हुआ चित्त'। अब बाक्यका 'करोति' कियापद अनर्थक होजाता है। क्योंकि इसे जोड़कर वाक्य का ऋर्य होगा 'योगी ऋहंकार कारण को लेकर बनाये हुए चित्तों को बनाता है।' ऐसी वाक्यरचना उन्मत्तप्रलाप के समान ही कही जासकती है। इसमें स्पष्ट होता है कि आचार्य ज्यास की यहां पर 'निर्माए' पद, भाव शर्थ-में 'ल्यट' प्रत्यय करके बनाना ही श्रमीए है। भाव श्रर्थ में निर्वचन होगा 'निर्मिति: निर्माण्म' अर्थात 'निर्माण' पर का अर्थ हुआ केवल 'रचना'। इसका चित्त पदके साथ समाल होजाता है। 'निर्माणाय चित्तं निर्माणचित्तं, त्रथवा 'निर्माणार्थं चित्तं निर्माणिचतं'। निर्माण अर्थात रचना के लिये जो चित्त है वह 'निर्माणिचत्त' कहा जायगा। अब व्यासके पूरे वाक्यका अर्थ होगा 'योगी अहंकार कारएको लेकर रचना के लिये चिचोंको बनाता है। ऐसा अर्थ करने पर स्वभावतः प्रश्न उत्पन्न होता है कि योगी किमकी रचनाके लिये चित्तों को बनाता है ? इस प्रश्नका उत्तर, योगदर्शनका यह सम्पूर्ण प्रकरण ही है। जिसमें इस बातका निरूपण किया गया है, कि योगी अपने अनेक शरीर और अनेक नित्तोंको, एक साध नाना प्रकारके भोगोंको भोगने के लिये ही बनाता है।

इससे यह स्पष्ट होजाता है कि योगी खपने खप्तीष्ट भोगोंके निर्माणके लिये ही देह और चित्तों की खावस्यकतानुसार रचना करता है। यथापि उसका मुख्य चित्त छोर प्रारीर पहिलेसे विद्यमान रहता है। ऐसी व्याख्या करनेपर व्यास की उपर्युक्त पंतिका मुसंगत खर्य लग जाता है और प्रकरण के साथ भी संगति होजाती है। सारांश यह निकला, कि 'निर्माण्चित्त' पदका खर्य करने के लिये निर्माण्च के लिये चित्त —ितर्माण्चित्त' प्रकरण के साथ भी संगति होजाती है। सारांश यह निकला, कि 'निर्माण्चित्त' पदका खर्य करने के लिये निर्माण के लिये। भोगोंके निर्माण के लिये। ऐसा खर्य करनेपर किसी नोपकी सम्भावना नहीं रहती।

पञ्चशिष्य सूत्र में पटित 'निर्माण्डिक्त' पद का वर्षा भी व्यव हमारे सामने स्पष्ट होजाता है। यहाँ पर भी निर्वचन होगा-'निर्माण के लिये विकानिर्माण्डिक्त'। किसके निर्माण्ड किये विकानिर्माण्डिक्त'। किसके निर्माण्ड किये विवानिर्माण्ड किये विवानिर्माण्ड किये विवानिर्माण्ड किये विवानिर्माण्ड किया है। यहां पर भोगों के निर्माण्ड के हिम्म किया है। व्यतं पर सी व्यतं विवानिर्माण्ड के स्वाना का कथन भी व्यतं क्षा है । व्यतं पत्र प्रमाण्ड किया विवानि किया निर्माण्ड की भावना से प्रेरित होकर, करणा-वर्षाभृत हो, व्याप्तिर के लिये तत्र का प्रवचन किया। इसमें निचन की रचना का प्रसाग है, और निर्माण्ड किया का गत्य। वह बात कियत है हो की निर्माण्ड का गत्य । वह बात कियत है हो की निर्माण्ड का गत्य प्रणानि के प्रारम्भ करने का प्रवचन किया विवाहित हो हो लिये किया के प्रमाण का प्रसाग है। उस्त साम वत कार्य के सन्याद व्यति है, जो किसी महस्य पूर्ण कार्य को प्रारम्भ करने कारा है। उस्त साम वत कार्य के सन्याद व्यति है। वर्दी

कपिल ने किया, जिसका उल्लोस पद्मशिस करता है। इसके श्रतिरिक्त इन पदों के श्रर्थ में और कोई विशेषता नहीं है । वस्तुतः विज्ञानभित्तु ने [शाप्त योगसूत्र के] उपर्युक्त व्यासभाष्य में व्यास के हार्दिक स्वारस्य को न समक्तकर इस पदका खर्च करने में घोषा याया है। श्रीर उसके पश्चाद्-भावी लेखकों ने इस विषय में खांदा मींचकर उसका खनुसरण किया है।

श्राचार्व उदयन ने न्यायकुसुमाझिल में जो 'निर्माणकाय' पदका प्रयोग किया है, उसका श्रर्य भी ब्याख्याकारों ने उसीप्रकार किया है, जैसा कि हम श्रभी ऊपर निर्देश फर श्राये हैं। इस पद की ज्यारया करते हुए उपाच्याय वर्धमान श्रापती 'प्रकाश' नामक टीका में लियता है—

'शरीरेंकिनपाद्यवेदादिनिर्माणार्थ कायो निर्माणकायः । सम्प्रदीयते गुरुणा शिष्यापेति सम्प्रदाशो वेदः । स चानादिरेव भगवता द्योत्यते ।'

वेद छादि के निर्माण के लिये जो काय है, वहीं हुआ 'निर्माणकाय'। क्योंकि शरीर के ही द्वारा वेद सम्पन्न या उत्पन्न हो सकता है। शिष्य के लिये + गुरु इसका सम्प्रदान करेंता है, इसलिये 'सम्प्रदाय' नाम वेद का है, श्रीर वह श्रनादि है, भगवान केवल उतका प्रकारा करता है। वर्षमान के इस लेख से हमारा तात्पर्य यही है, कि इस प्रसङ्ग मे, 'निर्माणकाय' पद का उपर्थ 'निर्माणार्थ कायो निर्माणकायः' किया गया है। अर्थान वेद आदि के निर्माण के लिये जो काय = शरीर है, उसमें ऋधिष्ठित होकर वेद का प्रकाश करने वाला। + इससे भी स्पष्ट सिद्धांत निकल श्राता है, कि योगवल से निर्मित काय 'निर्माणकाय' नहीं हो सकता। इसीलिये आचार्य चात्स्यायन ने 'निर्माण्यित्त' श्रथवा 'निर्माण्काय' पद का प्रयोग न करके प्रकारान्तर से 'निर्माय सेन्द्रियाणि शरीरान्तराणि' लिखकर, उस अर्थ का प्रकाशन किया है। इन प्रमाणों के आधार पर छत्र निश्चित मत प्रकट किया जासकता है, कि न तो 'निर्माणिचन्त' छोर 'निर्माणकाय' पद समानार्थक हैं, और न इनसे कपिल के आकस्मिक सिखदेह के रूप में प्रकट होने की कल्पना की जासकती है। इसलिये कपिल को काल्पनिक मानना, अथवा उसे ऐतिहासिक व्यक्ति न मानना, निराधार श्रोर श्रमङ्गत है ।

कपिल की अनैतिहासिक-कल्पना का संमावित आधार ।

प्रतीत होता है, प्रथम प्रायः योरपीय विद्वानों ने और अनन्तर तदनुगामी कतिपय भारतीय विद्वानों ने भी अपने इस विचार को एक विशेष भित्ति पर आधारित किया है। इन पिद्वानों को सांख्यपडध्यायी की रचना के सम्बन्ध में पूर्ण निरुचय न होने, अथया नत्सम्बन्धीं अनेक सन्देह सन्मुख उपिथत होने से, सांख्यसूत्रों को श्रत्यन्त आधुनिक रचना मान लेने के कारण, यह चिन्ता उत्पन्न हुई, कि इन सूत्रों के साथ, भारतीय परम्परा में सर्वत्र प्रसिद्ध कपिल का

<sup>×</sup> बह खर्य चर्धमान ने, उदयन के 'सन्प्रदायमयोतक । पदका किया है। यह निरिचन मत है, कि भगवानू. पह अब बचना ।, प्राप्त कारीर धारख नहीं करता, वह पेदवमा कवियों के हृदय में उस खनाहि पेद के प्रकाश के लिये भी स्वयं शरीर धारख नहीं करता, वह पेदवमा कवियों के हृदय में उस खनाहि पद क अभाव के स्वाद के देता है, जिससे प्रशायित होकर मापि, आदि सर्गकाल में पेदों का प्रदक्ष करते हैं। इसी प्रेरणा को कालान्तर में, उक्त रूप में वर्णन किया गया है।

सम्बन्ध किस प्रकार दूर किया जाय ? ऐसी स्थिति में और कोई उपाय सम्भव न होने पर किएल की ऐतिहासिक सत्ता से ही नकार कर देना सीधा मार्ग समम्मा गया। न होगा बांस, न बनेगी बांसुरी। क्योंकि जब किएल कोई ऐतिहासिक व्यक्ति ही नहीं था, तो उसके द्वारा सांस्वसुत्रों की रचना का प्रश्न ही नहीं उठता। इसलिये श्रवस्य ही किसी श्राधुनिक विद्वान् ने 'किपल के नाम पर इन सुत्रों को घट्ट डाला है। यह है, वह श्राधारभूत भावना, जिससे प्रेरित होकर किपल की ऐतिहासिकता पर हरताल फेरने का श्रसक्त प्रयत्न किया गया है। हमने श्रमके प्रकरणों में इन सब बातों पर विस्तारपूर्वक परीक्षण और विवेचन किया है।

कपिल सम्बन्धी हमारे इतने लेख से निम्नलिखित परिणाम निकल आते हैं-

- (१)—खरवन्त प्राचीन काल में, देवहृति [माता] खौर कर्दम [पिता] का पुत्र उत्पन्न हुवा, जिसका नाम कपिल रक्त्या गया। यह जन्मान्तर के पुरुषों के कारण सिद्ध-योगी खौर महातेजस्त्री भाव को प्राप्त हुखा।
  - (२)-यही कपिल सांख्यशास्त्र का प्रवर्त्तक था।
- (३)—अपने लोकातिशायी विशेष सुखों के कारण, ऐतिहासिक साहित्य में इसको कहीं विष्णु और कहीं अपिन का अवतार कहकर वर्णन किया गया है। तथा कहीं नका का पुत्र कह कर भी स्मरण किया गया है। इससे इसके अपने व्यक्तित्य के सम्बन्ध में किसीप्रकार की विष्रीत भावना का उद्भावन नहीं किया जासकता।

ब्रहिबु<sup>९</sup>ष्न्य संहिता में कपिल-

पांचरात्र सम्प्रदाय की अहिर्युक्त्य संहिता में भी अवतारों के प्रसंग में किपल का उल्लेख पाया जाता है। भद्र 🕂 पद से विवक्तित अवतारों में किपल की गर्यना की गई है। संहिता का लेख है—

> सिद्धि ददाति हो दिश्यां प्रसंख्यानसर्पा पराम् । देवः सिद्धिपदार्शेन कपितः स निगद्यते ॥ [ ५६ | ३१, ३२ ]

इस से स्पष्ट है, कि वह किसी सांख्य रचयिता कपिल का ही उल्लेख कर रही है। इस संहिता में कपिल अथवा उसके शास्त्र के सम्बन्ध के और भी अनेक लेख हैं, जिनका हमने प्रसंगानुसार इस प्रन्य में आगे विस्तार के साथ विवेचन किया है। परन्तु प्रस्तुत अर्थ की सिद्धि के लिए एक और वर्णन भी संहिता में इसप्रकार उपलब्ध होता है—

त्रेतायुग × के प्रारम्भ में जब जगत, सत्त्व की न्यूनता और रजस् के श्राधिक्य से

<sup>ां</sup> मस्तृत प्रसंग में इन खबतारों की करपना से हमें कोई प्रयोजन नहीं है। यह किसी भी प्राचीन अर्ध को मक्ट करने का एक प्रकारमात्र हो सकता है। हमें इससे जो कुछ अभिमत है, यह ऊपर की पंत्रिवर्षों में स्पष्ट प्रतिपादित है।

<sup>🗴</sup> भप कालविषर्यासाद् युगभेदसमुद्भवे ॥१०॥

श्रेतादौ सत्वसंकोचाद् रजसि प्रविजृम्भिते । कामं कामयमानेषु बाह्मयेषु महात्मसु ॥ ११ ॥

मोहाकुल हो गया, तब लोककर्त्ता महान व्यक्तियों ने परस्पर मिलकर विचार किया, श्रव जगत को उचित मार्ग पर लाने के लिए क्या करना चाहिये ? उन्होंने अनेक वर्षों तक घोर तप किया, द्रार्थात् इस क्रान्ति के लिए श्रातथक परिश्रम किया, घौर श्रातेक कष्टों को सहा। उन त्तोककर्ता व्यक्तियों में एक कपिल भी था। उसने लोकमर्यादा को स्थिर करने के लिये सांख्य-शास्त्र की रचना की।

ततन्त कपिलः शास्त्राधायदंशमुदारधीः। तत्सांरूयमभवच्छास्त्रं पूर्मेरूयानपरायण्म् ॥

विवेकशील कपिल ने सोख्यशास्त्र की रचना की, जिसमें पदार्थों का विवेचन किया गया है। इन लेखों से यह बात स्पष्ट सिद्ध होती है, कि जिससमय यह संहिता लिखी गई थी, उससमय के विद्वान भी कपिल को एक ऐतिहासिक व्यक्ति मानते थे। उसने आपने काल के समाज की सेवा अथवा उद्घार के लिये, और लोक मर्यादाओं को स्थापित करने के लिये महान प्रयक्त किया था। वह हमारी तरह एक चिशेष न्यक्ति था। उसने अपने जीवन में जो छुछ समाज की सेवा की, जिसका वर्शन प्राचीन साहित्य में अनेकशः उपलब्ध होता है, वह सब केवल ध्याकस्मिक शरीर धारण की कल्पना में संभव नहीं होसकती। इसलिए ऐसी निराधार कल्पना सर्नेथा श्रमंगत एवं त्याज्य है।

श्रतएव यह सिद्धांत निश्चित रूप से मानना पड़ता है, कि देवहूर्ति-कर्दम का पुत्र किपल, एक ऐतिहासिक व्यक्तिथा, जिसने श्रत्यन्त प्राचीन काल में भारतभूमि पर अववीर्ष होकर सर्वप्रथम दर्शन, सांख्य का प्रवचन किया। अपने लोकातिशायी गुर्खों के कारण कहीं विष्णु अथवा अग्नि का अवतार और कहीं ब्रह्मसुत कहकर उसका वर्णन किया गया। प्राचीन संस्कृत वाड्सय में इन रूपों में वर्णित कपिल, बस्तुतः एक ही कपिल है।

अन्य कपिल--

... भारतीय इतिहास परम्परा में कपिल नाम के खौर भी खनेक व्यक्तियों का उल्लेख मिलता है।

(१) एक कपिल बहु है, जिसके नाम पर कपिलबस्तू नामक नगर बसाया गया। इसका विशेष उल्लेख बौद्ध प्रन्थों में पाया जाता है। यह निरचयपूर्वक नहीं कहा जासकता,

मन्दप्रचारमासीत्तप्कास्त्र' यस्मुदर्शनम् । ततो मोहाकुले बोके लोकतन्त्रविधायिनः ॥१२॥ संभूष सोकक्तारः कर्त्तांच्यं समाचितवन् । श्रापान्तरतपा नाम मुनिर्घानसंभयो हरेः ४३॥ कपित्तस्य पुराणपिरादिदेवसमुद्रयः। हिरव्यगर्भो लोकदिरहं पशुपतिः शिवः॥१९॥ मृते तप्त्वा वपस्तीव वर्षीणामयुतं शतम् । शादिदेवमनुज्ञाप्य देवदेवेन घोदिवाः ॥१२॥ विज्ञानयलमासाद्य धर्माद्दे वप्रसाद्तात् ॥५६॥ व्यानिभू तं तु तच्हास्त्रमंशतस्ते ततिहम । [ श्रहिषु ज्यसहिता, श्रध्याय १९ ]

कि वह कपिल कौनसा था।

क्रानिधम ने 'दि एन्शन्ट ज्यामक्ती खॉक इरिडया' नामक ख्रपने धन्ध में कपिल, कपिल वस्त ख्रथवा कपिलनगर नामक नगर के सम्बन्ध में लिसा है—

• 'सूर्यवंश की गीतम शारा के राजपूरों ने इस नगर को बसाया था। राजपूरों ने अपने नगर था नाम 'कपिल' श्रथवा 'कपिलवस्तु' किस कारण से रक्ता, यह एक विचारणीय वात है। श्राजकल इस नगर के जो भग्नावशेष उपलब्ध हैं, वे गोरस्तपुर जिले में 'नगर' श्रथवा 'नगरसास' के नाम से कहे जाते हैं। यह करवा अपडोताल के पूर्वी तट पर बसा हुआ है। इस ताल के पश्चिम की श्रोर से 'सिथ' नाम का छोटा सा खाला [ वरसाती पानी का स्रोत ] श्राकर गिरता है। यह नाम [ सिथ=सिद्ध ], जो कि एक पूर्ण श्रीर पवित्र व्यक्ति को कहता है, सदा ही प्राचीन श्रीय मुनियों के लिये अपुक्त होता है। श्रीर मेरे [ किन्धम के ] विचार से प्रस्तुत प्रसंग मे यह महिंप किपल के लिये निर्देश किया गया माना जासकता है। जिसकी कुटी तालाव के पश्चिम तट पर, विद्यमान नगर से दूसरी श्रीर होगी। गौतम वंशके राजपूत जब प्रथम ही यहां बसने के लिये आपे, तो वे उन श्रीपयों की कुटियों के समीप ही यस गये होंगे। परन्तु उनकी गौश्रों के रम्भाने के कारण श्रीपयों की कराया में विच्न होता था। इसलिये उन राजपूतों ने तालके दूसरी श्रीर श्रीर श्रीर श्रीर अर्थात पूर्वी तट पर अपनी शक्ती चनाई श्रीर उसका नाम किपल श्रीप के नाम पर ही रक्ता। कालान्तर मे, उन्हीं राजपूतों के वंश में बुद्ध का जन्म हुआ। '

किंनियम के इस लेख से प्रतीत होता है, कि कभी अत्यन्त प्राचीन काल में उनत ताल के पूर्वी तट पर किंपल का आश्रम रहा होगा। जिसका स्मरण 'सिघ' [-सिद्ध] नामक स्रोतसे होश्राता है। जब कभी सूर्यंदा की गौतम शाखा के राजपूर्तों ने यहां आकर अपना निवास बनाया, तब वें उस स्थान के साथ किंपल के सम्बन्ध को जानते थे। और उस समय भी वहां कोई ऐसा आश्रम था, जिसमे यित लोग निवास करते थे। उनकी ताप्या में विद्या के मय से ताल के दूसरे तट पर उन राजपूर्तों ने अपनी वस्ती बनाई। परन्तु उन्होंने उस नगर का नाम उन्द आश्रम के संस्थापक अधि के नाम पर ही रपस्ता। हम नहीं कह सकते, कि किंगम की इस कल्पना अथथा अनुमान में सत्य का अंदर कहें। यदि यह सत्य हो, तो इससे यह ध्वनित अवस्य होता है, कि यह वहीं किंपिल होगा, जो सांस्थ का प्रवर्त्तक माना जाता है।

परन्तु इस आश्रम और नगर के नामकरण में और भी अनुमान किये जा सकते हैं।

(क)—यह भी सन्भव हो सकता है, जिस आश्रम का ऊपर की पंक्तियों में उल्लेख किया गया है, वह ऐसे यित अथवा संन्यासियों या तपिस्वयों का हो, जो महिंप कियि अधुवायी थे। उनके सहवास से ही गौतमवंशीय राजपृतों के मिल्लिक में किपल के लिये महान आदरभाय उत्पन्न होगया हो, और पारस्परिक सहमित के कारण, राजपृतों ने अपने नगर का नाम उस आण आदरणीय ऋषि के नाम पर ही रख दिया हो। इस अधुमान में यह आवश्यक नहीं होता, कि उस आश्रम का संस्थापन कपिल ने ही किया होगा। अथवा वह स्वयं कभी वहां जाकर तपस्या करता

रहा होगा। यद्यपि ऐसा मान लेने में भी कोई विशेष वाधा नहीं है।

- (रा)-दूसरा एक श्रौर श्रमुमान किया जासकता है। कविषम ने जिस 'सिध' नामक याते [ स्रोत ] का उल्लेख किया है, और जिसकी नगर के 'कपिल' नामकरण का मूल आधार करपना किया है, उसके सम्बन्ध में हमारे पास कोई भी ऐसे प्रमाण नहीं हैं, कि उस खाले का 'सिध' नाम किस समय और किस कारण से हुआ ? 'सिद्ध' पद का प्रयोग किसी भी अच्छे तपस्वी के लिये किया जासकता है। यह कोई त्रावश्यक नहीं है, कि 'सिद्ध' पद का कपिल से ही सम्बन्ध हो। इसके लिये भगवद्गीता का 'सिद्धानां किपलो सुनिः' भी प्रवल प्रमाण नहीं कहा जासकता। क्यों-कि भगवदगीता में विशेषकर काषिल सांख्यसिद्धान्तों का निरूपण है, संभवतः इस सम्बन्ध से न्यासने, कृष्णमुखद्वारा अन्य सिद्धों की अपेक्षा कपिल को मुख्य प्रकट किया है। इसका यह अभिभाय नहीं निकाला जासकता, कि अन्य कोई भी उस कोटि का सिद्ध नहीं हुआ। ऐसी स्थिति में केवल खाते के 'सिध' नाम से नगर के 'किपल' नामकरण की कल्पना इतनी सकारणक नहीं कही जासकती। इस कारण उक्त नामकरण के लिये एक अनुमान यह और किया जासकता है, कि कदाचित गौतम शाखा के वे राजपूत, कापिल सिद्धान्हों के अनुयायी हों। और जब अपने पुराने स्थान की छोड़कर नये स्थान में बस्ती बनाने के लिये यहां आये हों. तो उन्होंने अपने परम्परागत धर्माचार्य के नाम पर ही अपने नगर का नाम रक्खा हो। भारतीय जनता में इसप्रकार की भावना जाज भी काम करती देखी जाती है। नई श्रावादियों के नाम, श्रयने पुराने मान्य ऋषि मुनियों श्रथवा धर्म प्रवर्त्तक आचार्यों के नाम पर रख दिये जाते हैं।
- (ग)—तीसरा एक खोर खनुमान यह हो सकता है। किनवम ने उस स्थान में यितयों के एक खाश्रम की करूपना, केवल खाले के 'सिय' नाम के खाश्रार पर की है। परन्तु यह हम अभी निर्देश कर चुके हैं, िक हमारे पास खाले के 'सिय' नामकरण के कारखों का कोई भी प्रामाणिक खाधार नहीं है। ऐसी स्थित में यहां पर किसी खाश्रम के होने की करूपना भी सकारणक नहीं कही जासकती। इसलिये सम्भव हैं, गौतम शाखा के उन राजपूतवंशों का, जो उस स्थान में बसने आये थे, कपिल नाम का कोई पूर्वेज हो, जो अवस्य ही अनुपम बीर पुरुष हा होगा। उसी के नाम पर खपनी नई बसती का नाम उन राजपूतों ने रक्खा हो। अपने पूर्वेज वीर पुरुषों के नाम पर आज भी भारतीय ऐसा करते हैं। वाहौर की आधुनिक नई बस्तियों के कृष्ण-नगर, रामनगर, अर्जु ननगर आदि नामकरण इसी आधार पर हैं। यह परम्परा भारत में ही नहीं, भारत से बाहर भी प्रायः सब देशों में देखी जाती है। उसी का नमूना भारत के १. माँटगुमरी, २, हार्वर्ट बाजा, २. ईजिंट नगर, ४. डलहीजी, और ४. क्लाईव स्ट्रीट आदि हैं।

१-पंजाय का एक तिसा ।

२-वेहरावृत (यू॰ पो॰) ज़िले में, सहारनपुर-चकरोता, श्रीर देहरावृत चकरोता, सदकों के संगम पर यह वस्ती है।

३-वरेली ( यू॰ पी॰ ) के पास एक वस्ती ।

४-पंजाब के गुरदासपुर ज़िले में, पत्रतीय प्रदेश का एक सगर।

४~कलकता सें एक बातार !

इस अनुमान में यह विशेषता है, कि नौतम शाखा के राजपूत वंश का पूर्वज बीर पुरुष किपल, सांख्य का प्रवर्त्तक किपल नहीं कहा जासकता। इसके अतिरिक्त, नगर के इस नामकरण के सब ही अनुमानों में, यह कल्पना निराधार होजाती है, कि जब सूर्यवंश की गौतम शाखा के राजपूत वहां वसने आये, उस समय अथवा उसके कुछ समीप पूर्व ही किपल ऋषि का वहां आक्ष्म था, और वह स्वयं वहां निवास करता था, जो किपल सांख्य का प्रवर्त्तक हैं।

ग्रह्मादपुत्र, असुर किपल ।

(२)—बौधायन धर्मसूत्र [२१६२०] में एक और कियल का उल्लेख खाता है। जिस को प्रत्हाद का पुत्र और खसुर जातीय बताया गया है। कहा जाता है, कि इसने चार खाथमों का विभाग किया था। परन्तु बौधायन के लेख से प्रतीत होता है, कि यह विचार सूत्र-कारका खपना नहीं है। इस प्रसंग का बौधायन का लेख यह है—

ऐकाश्रम्यं त्याचार्या श्रप्रवननत्यादितरेपाम् ।२६ ।

तत्रोदाहर नि — प्राल्हादिई वै विषतो नामासुर त्रास । स एतान् भेदाश्चकार देवैः सह स्पर्धमानः । तान् मनीपी नाद्रियेत ।२०।

यहां पर धर्मसूत्रकार बौधायन ने प्रकट किया है, कि कोई धाचार्य, एक गृहस्थ धाश्रम को ही मानते हैं। ब्रह्मचर्य धादि धन्य धाश्रमों को नहीं मानते। क्योंकि उनमें सन्तानो-त्पादन नहीं किया जासकता। उन धन्य धाश्रमों के सम्बन्ध में निन्दनीय भावना का प्रदर्शन करने के विचार से ही वे धाचार्य यह उदाहृत करते हैं, कि प्रत्हाद के पुत्र कपिल नामक किसी धासुर ने देवों की स्पर्धों के कारण, आश्रमों के चार विभाग कर दिये। परन्तु विचारशील व्यक्ति को उन धाचार्यों का आदर नहीं करना चाहिये।

वस्तुतः आश्रमोंके मेद का यह कारण वताना उन आचारों का ही विचार है, जो एक ही गृहस्थ आश्रम मानते हैं। शौर सममते हैं, िक यजादि अनुष्टान के द्वारा वही देवों के लिये उपयोगी हैं। तथा सन्तानोत्पत्तिके द्वारा उसी क्षम को निरन्तर बनाये रखना आवश्यक है। बौधायन का यह अपना विचार प्रतीत नहीं होता। बौधायन ने किन आचारों के आधार पर ऐसा लिखा है, और इसका मूल क्या है ? अभी तक हम पता नहीं लगा सके। हमारा केवल इतनाही प्रकट करनेका उद्देश्य है, िक चार आश्रमों की निदा की भावना, बौधायन का अपना मत नहीं है, प्रत्युत वह उन आचारों को अनादरणीय बताता है, जिन्होंने एक ही गृहस्थ आश्रम का विधान माना है। इसलिये बौधायन के इस लेख को देखकर किसी भी विद्वान को यह अपन होना चाहिये, िक यह चार आश्रमों का मेद, िकसी अधुर जातीय कपिल के मात्तव्क की उपन है। ये विचार हमने प्रसंग्यश लिख दिये हैं। मुख्यतः उक्त उहरूण का प्रवोजन यही है, िक सांख्यकर्ता क्षित के प्रतिरक्त की क्षत्रवार पुत्र किसी करने प्रसंग्य तिल्ल दिये हैं। मुख्यतः उक्त उहरूण का प्रवोजन यही है, िक सांख्यकर्ता क्षित के कि कि सांख्यकर्ता के प्रति के कि को किसी के कि सांख्य के प्रति के सांव के कि सम्बन्ध नहीं है। मांख्याचार्य किपल वे सांव के सांव के हैं सम्बन्ध नहीं है। मांख्याचार्य किपल वे सांव के सांव को है सम्बन्ध नहीं है। मांख्याचार्य किपल वे दों पो अपीठमेय और स्वतः प्रमाण + मानता है।

<sup>🕂</sup> देखें--सांख्यदर्शन, ब्रध्योय १, सूब्र, ४१, ४६, ११॥

## धर्मस्यृतिकार कापेल---

(३)—'कपिल स्पृति' नामक धर्मभग्ध का रचियता एक और कपिल भी हुन्ना है। कहा जाता है उसने दस अध्यायों में यह स्पृतिमध्य लिखा था। जिसके प्रत्येक अध्याय में एक सौ रखोक थे। इसमें आद्ध, विवाह, प्रायरिचत्त, इत्तक पुत्र आदि धर्मों का प्रतिपादन किया गया है। फिलकाल में ब्राह्माएँ। के पत्तन का भी उल्लेख है। 'संस्कारमयूरा' में एक 'कपिलसंहिता' का भी उल्लेख ने पाया जाता है। यह संहिताकार कपिल, स्पृतिकार कपिल से अतिरिक्त है, या नहीं ? यह निरचयपूर्वक नहीं कहा जासकता।

## उपपुराणकार कपिल-

(४) -शेव सम्प्रदाय की 'स्तसंहिता' में एक उपपुराणकर्त्ता कपिल का भी उल्लेख श्राता है। वहां लिखा है---

श्रन्यान्युपपुरासानि मुनिनिः कीर्तितानि तु ।'[ १११२ ]

श्रवात् सुनियों ने श्रन्य उपपुराखों का भी कथन किया है। इसके ्श्रांगे संहिता में उन उपपुराखकर्त्ता सुनियों के नाम निर्देश किये गये हैं। उसी प्रसंग में लिला है—

'कापिलं सप्तमं विदुः' [ १११४ ] ।

श्रर्थात् सप्तम उपपुराण् कपिल रचित सममना चाहिये। इसीप्रकार का उल्लेख कूर्मेपुराण् के प्रारम्भ[ श१६ ]में भी श्राया है। वहां श्रठारह पुराणों के नामों का उल्लेखकर, उपपुराणों की गणना में सप्तम 'कापिल' उपपुराण का उल्लेख किया गया है।

## विश्वामित्र-पुत्र कपिल---

(४)—महाभारत में एक विश्वामित्र के पुत्र कपिल का भी उल्लेख × पाया जाता है। उस प्रकरण में विश्वामित्र की उत्पत्ति बताये जाने के अनन्तर उसके पुत्रों का उल्लेख है। उनमें एक कपिल का भी नाम आया है। इस प्रसंग की ऐतिहासिक तथ्यता विचारणिय है।

इसप्रकार अनेक कपिलों का उल्लेख हमारे प्राचीन साहित्य में उपलब्ध होता है। संभव है, कपिल नाम के और भी कोई ब्राचार्य हुए हों, जिनके सम्बन्ध में आज हमको कुछ भी जात नहीं है। परन्तु इस प्रकरण के उल्लेखों के आधार पर यह निश्चित है, कि देवहृति-कर्दम के पुत्र, प्रथम कपिल के अतिरिक्त शेष सब ही कपिल नामकव्यक्तियों अथया आचा-यों का सांख्यशास्त्र के साथ कोई सम्बन्ध नहीं है।

#### कपिल का काल-

सांख्यशास्त्र प्रवर्त्तक किपल का काल अत्यन्त प्राचीन कहा जासकता है। उसका

<sup>🕂</sup> श्रीयुव पार्ख्युरंग वासन काले M. A., L.L. M. सचित 'हिस्ट्रीशाफ धर्म शास्त्र' Vol. 1, P. 524 झी सुची के शासा पर ।

<sup>🗙</sup> श्रातुशासन पर्व, णाश्वा। कुम्मघोण संस्करण ।

साचात् निर्देश क्या जाना कठिन है। रामायण्+ और महाभारत × के उल्लेखो से पतालग<sup>हा</sup> है, कि इनमे वर्षित युद्धों के पाल से बहुत पूर्व कपिल का प्रादुर्भाव हो चुका था। और श्रवि<sup>क</sup> स्पष्ट करने के लिये कपिल का काल, उपनिषत् काल से पूर्व कहा जासकता है।—

इस बात का तम प्रथम ही निर्देश कर आये हैं, कि अन्यतम उपनिषद् श्वेताश्वतर में साख्यप्रवर्त्तक कपिल का साज्ञात् नामक उपलप्य होता है। इसके अतिरिक्त साख्यसिद्धान्तों क्री प्रतिपादन, इस उपनिषद् में तथा अन्य अनेक उपनिषदों में पाया जाता है।

छान्दोग्य उपनिषद् के पष्ठ प्रपाठक के प्रारम्भिक भाग में ही तेजस् अप् श्रौर अन्त की निरूपण किया गया है। ये तीनों यथाक्षम रजस् सत्त्व श्रौर तमस् के प्रतीक हैं। उपनिषद् का यह प्रकरण स्पष्ट रूप से निर्देश करता है, कि रजस् सत्त्व श्रौर तमस् का संवात तेज श्रादि के रूप में परिएत होजाता है। छान्दोग्य [६।३।३,४] में उल्लेस है, कि सर्गादि काल में सत्त्व श्रीद प्रत्येक को 'त्रिष्ठत् कर दिया जाता है। 'प्रिष्ठत् 'पद का अर्थ-सत्त्व रजस् तमस् की अन्योन्य मिशुनवृत्तिता ही हो सकता है। अगले चतुर्थ खरड में इसी विचार को अरयन्त स्पष्ट रूप से प्रकर्ण किया गया है।

उपनिषद् में कहा है—श्रानित का रोहित रूप, तेज श्राग् रजस्का हा रूप है। परन्तु रजस् इस स्थिति में श्रपने विशुद्ध रूप को छोड़ देता है। श्रोर जिसको हम तेज कहते हैं, बहा रजस् सर्च श्रीर तमस्ये तीनों रूप विद्यमान हैं, यही बात सत्य है। इसीप्रकार श्रादित्य का जो रोहित रू<sup>†</sup> है, यद्यपि वह तेज श्रयांत रजस्का है, परन्तु इस स्थिति में वह श्रपने विशुद्ध रूप को छोड़ देता है।

<sup>→</sup> रामायच वालकाउड [ निर्णयसागर में स वम्य है के सरीक सस्करण के खुनुसार ] के ०० क्षच्याव में रामं के पूर्व वश का उटलेख किया गया है। रामायण के अनुसार वसिष्ठ ने जनक के सन्मुख यह वश का वर्णतं किया है। इसमें प्रकास ने लेकर राम पर्यन्त चालति पीतियों का उटलेख है। धर्मांत प्रका प्रथम पुरव है, उसकी चालतिस्वीं पीत्री में राम प्रथम पुरव है, उसकी चालतिस्वीं पीत्री में राम खुरव है। इस घरपरस्परा में राजा सगरका नग्यर वीसवा है। इसमें पिवां धरित को गर्मुखों का बहुत प्रतिरोध सहन करना पचा। खोर राज्य भी मध्याय होगाया। ब्रतित वापमं पत्री को गर्मची हो होल्कर रागोवाती हुखा। अनन्तर सगर अपन खुम, उसमें समय पाकर नष्ट राग्य का प्रका उच्चा का उत्पान खुम, उसमें समय पाकर नष्ट राग्य का प्रका उच्चा की प्रति प्रविच्या को धरि खायिक प्रथम ने वाप की पूर्व प्रतिच्या को धरि खायिक प्रथम ने तास्वीं कियल हसी राजा का समकालिक था। भारतीय परम्परा के खनुसार दाणरिय राम का प्राप्तुक्षित्र ने तास्वीं का समय जीता का प्रारामिक भाग होना चाहिये। रामायय प्रम्थित वश परम्परा के खनुसार वार परमा का स्वाप्त के खनुसार वार परमा साम के साम के साम के साम के साम का साम के साम का साम के साम के साम के साम के साम के साम के साम का साम के साम का साम के साम के साम का साम के साम के साम के साम का साम के साम के साम के साम के साम के साम के साम का साम के साम

अ महामारत [ कुम्मपोण सस्करण ] शान्तिपर्व के . २६ श्रप्याय में किपल श्राप्ति के सवाद का उल्लेख हैं। यहा इसकी पुरातन इतिहाम कहा गया है। इससे उस उल्लेख के समय में भी इसकी श्रायनत प्राचीनता मतीत होती है।

यदापि हमने यह बात श्रापुनिक रोति पर लिख दी है। परन्तु हम इस श्रापुनिक पारचाय विद्वानों द्वारा
कियत थपा सांधत क्रमिक कल परन्परा-के श्रनुवाधी नहीं हैं।

<sup>🕸</sup> स्पेतास्थतर ধ । २ ॥

ष्मीर हम जिस व्यादित्य का देखते हैं, उसमें तीनों ही रूप हैं, वर्धात रजस् सत्त्व तमस् ये तीनों वहां विद्यमान हैं, यही सत्य है। यही श्रर्थ श्रागे चन्द्रमा श्रीर विद्युत् के उदाहरणों को देकर प्रकट किया गया है। ये हप्टान्त, इस सव ही दृश्य श्रद्धय व्यक्त ब्रह्माएड के उपलक्षण हैं। इसीलिये इस प्रकरण के उपसंहार में उपनिषद् कहती हैं—

यदिह्यानमिनामृदिखेतासामेय देवताना समास इति .......इमास्तिली देवताः पुरुष पाप्य विवृत्तिवृदकैका मयति ।, [ छा० ६ । ४ । ७ ]

जिसको मी हम जान पाते हैं, वह सब, इन तीन का ही समास श्रवीत संघात है। 3रूप के संसर्ग से इनका यह त्रिपृत् 'अर्थान श्रन्योन्यमिश्चन होजाता है। उत्तीका परिणाम यह सब संसार है।

स्वेतारवतर उपनिपद् [१।४] में भी 'त्रिष्टत' पद का प्रयोग, सत्त्व रजस् तमस् के लिये किया गया है। इस करिटका में प्रयुक्त अन्य संख्याभी सोख्य के पदार्थों के साथ संबुद्धित होती हैं। सोजह विकार, पचास प्रत्यवसने, ब्याट प्रकृति, मन सहित छः झानेन्द्रिय आदि । इसी धर्ष में 'प्रधान' और 'प्रकृति' पदों का भी ग्वेतारवतर उपनिपद् [१।१०॥४।१०] उन्नेत्र करती है। 'पद्मुक्ष अध्याय की ४ और ६ कपिडका भी द्रष्टक्य हैं। इसमें प्रकृति के स्वरूप, और प्रकृति पुरूप के सम्बन्ध का वर्णन किया गया है।

कठ उपनिषद् [ १।३।१०।११ ] में इन्द्रिय, तन्मात्र, मन, श्रद्धकार, महत्, श्रव्यक श्रौर पुरुष, इन सांख्य प्रतिपाद्य पदार्थों का उस्लेख श्राता है।

प्रस्त उपनिपद् [४। ⊏] में पृथिव्याहि स्थूल भूत और तन्मात्र ⇒सूहन भूतों का स्पष्ट उन्नोत हैं।

शांखायन आरण्यक [४। ४] में भी एक बाक्य इसप्रकार आता है-

<sup>५</sup>मनं एवास्या एकंपंगमुद्दृढं तस्य धीः कामाः परस्तात् प्रतिविहिता मृतमात्राः ।'

सन इसका [प्रज्ञा का ] ही एक अंगभृत प्रकट होता है, काम संकल्प आदि उसी के धर्म हैं। आरंध्यक के इस प्रकरण में प्रथम दश इन्द्रिय और उनके दश विषयों का उन्लेख किया गया है। अन्त में यह मन का वर्षान है।

इत् सब निर्देशों के द्वारा यह स्पष्ट प्रकट होजाता है, कि रपनिपरों से पूर्व, सॉल्य् सिद्धांनों की इसी रूप में विद्यमानता थी। यथिंप सांख्य सिद्धांनों का मूल, वेदों में भी विद्यमान है, परन्तु उसके आधार पर कपिल ने ही सबे प्रथम दून सिद्धान्तों की दाशीनिक रूप दिया, जो उपनिषद आदि में मिक्फलित हैं। इन विचारों का सिद्धान्त्रों के निर्देशन हमने इस अध्य के 'सांख्य-सिद्धान्त्र' नामक द्वितीय माग के द्वितीय प्रकरा में किया है। यहां फेवल प्रसंगवाय दिना दूरीन मात्र करा दिया है, जिससे कपिल के काल के सम्बन्ध में कुळ अधिक प्रकाश पड़ सके।

कृपिल-काल के सम्यन्य का एक अन्य तीख, पाठ्यरात्र सम्प्रदाय की आहिचु क्यू संहिता में और भी स्पष्ट है। वहां + लिखा है कि जेता युग के प्रारम्भ में जब जगत मोहाखलहो गया,

तव कुछ लोककत्ता व्यक्तियों ने जगत् को पूर्ववत् सुव्यवस्था में लाने का महान प्रयत्न किया। इन लोककत्ता व्यक्तियों में एक, सांख्यशास्त्र—प्रणेता कियल भी था। इससे यह परिणाम निकलता है, कि उक्त संहिताकार के विचार से कपिल के प्रादुर्भाव का समय, सत्ययुग का श्वन्त श्रथका व्रेतायुग का प्रारम्भिक काल होना चाहिये। पीछे निर्दिष्ट रामायण के लेखों से भी यही विचार पुष्ट होता है।

यद्यपि श्रभी तक युगों की कालगण्ना के सम्यन्ध में हम श्रपने निश्चित विचार प्रकट नहीं कर सकते। ऐसी स्थिति में कपिल का काल, सस्ययुग के श्रन्त श्रथवा त्रेतायुग के प्रारम्भ में माने जाने पर भी, हम यह निरचय पूर्वक नहीं कह सकते, िक श्रव से कितने वर्ष पूर्व यह काल रहा होगा। श्रगले प्रष्टों में हम कपिल के उत्पत्ति स्थान का निर्णय करने का प्रयत्न करेंगे। वहां सरस्वती नहीं के तट पर कर्दम के श्राथम का उल्लेख है, जहां कपिल का जन्म हुआ। इससे यह प्रतीत होता है, िक कर्दम श्र्यप भारत में उस समय ही रहा होगा, जब सरस्वती नहीं श्रपनी पूर्ण धारा में प्रवाहित होती थी। क्योंकि किसी भी श्रिप के श्राथम का, नहीं के सूखे हुए. स्रोत के समीप बसना, था उसका ऐसा वर्णन किया जाना, श्रसंगत तथा उपहासास्पदमात्र होगा। सरविती नदी के सूख जाने का समय, ऐतिहासिकों ने जो समीप से समीप कल्पना किया है, वह श्रव से लगभग पञ्चीस सहस्र वर्ष पूर्व हैं। श्र्यात् २४ सहस्र वर्ष से श्रिषक ही हो चुके हैं, जब कि सर्वता नदी की उमझते हुई सिलल धारा, भौगोलिक परिवर्त्तनों के कारण, काल के गाल में विजीत हो गई। उस समय से पहले ही कभी कर्दम श्रिप का श्राथम, उसके तट पर रहा होगा, न मालूम कितने पहले। इससे भी किपल के समय का निर्णय करने में पर्यात प्रकाश पढ़ सकता है।

विच्लापुराण में भी सत्ययुग में ही कपिल का जन्म महण करना लिखा है— 'कृते युगे पर ज्ञानं कपिलादिस्वरूपपृक् । ददाति सर्वभृतानां सर्वभृतिहिते रतः ॥'[३१२/५४] अर्थात् सस्ययुग में जन्म महण कर कपिल ने, जनता के कल्याण के लिये उत्कृष्ट ज्ञान

का उपदेश दिया।

कालीपद भट्टाचार्य का मत श्रीर उसका विवेचन-

श्रीयुत कालीपद भट्टाचार्य महोदय ने खपने एक + लेस में कपिल का समय निश्चित करने के लिये, ईश्वरकृष्ण की ७१ वीं कारिका में प्रदर्शित शिष्य परस्परा के २४ खाचार्य, किपल और ईश्वरकृष्ण के बीच में गण्ना करके, और प्रत्येक के लिये तीस वर्ष का समय देकर बताया है, कि सीस्ट पूर्व सप्तम शतक के पहिले ही किपल का समय होना चाहिये। परस्तु श्रीयुत भट्टाचार्य महोदय ने इस दिशा में कोई प्रकाश नहीं डाला, कि स्त्रीस्ट सप्तम या ख्रष्टम शतक से कितने पहले किपल का होना सम्भव होसकता है।

मायः इसप्रकार के काल निर्णयों में यही सममा जाता है, कि अनुमानित काल के आस पास ही उक आचार्य का समय होना चाहिये। ऐसी स्थिति में यही माना जासकता है, कि + 1. H. Q. Sept. 1932, P. 510-11.

श्रीयुत भड़ाचार्य महोदय, कपिल का समय, क्षीस्ट पूर्व श्रष्टम शतक के लगभग मानते हैं। इस सम्बन्ध में हम इतना ही कहना चाहते हैं, कि श्रीयुत मट्टाचार्य महोदय ने जिस श्राधार पर गणना की हैं, यह श्रपूर्ण श्रीर काल्पनिक हैं।

श्रापने सांख्यकारिका श्रीर उनकी व्याख्या माटरपृत्ति तथा जयमंगला से +दस श्राचार्यों के नामों का निर्देश किया है। +चार का निर्देश गौडपाद माध्य से, श्रीर एक 'श्रावं' का नाम गुर्एरत्न सूरि के 'श्रावंय तन्त्र' ×पदमयोग के श्राधार पर कल्पना किया है। ग्यारह नाम श्रुपितपैग मन्त्र ÷से ले लिये गये हैं। इसप्रकार किया से लेकर ईश्वरकृष्ण्यतक २६ श्राचार्य गिने हैं। श्रीर इस परम्परा को श्रीयुत भट्टाचार्य महोदय ने श्राविच्छिन्न वताया है। संभवतः श्राप इस में श्रन्य किसी श्राचार्य के सिम्मिलित होने का श्रवकाश नहीं समक्रते।

हमने गएना के इस आधार को अपूर्ण इसिलये कहा है, िक सांख्यकारिका की अन्यतम ज्याख्या युक्तिदीपिका क्ष में और भी अनेक सांख्याचारों का इसी परम्परा में उल्लेख हैं। यहां उपर्युक्त नामों के अतिरिक्त ग्यास्ह नामों का और निर्देश हैं, तथा उसके आगे भी 'आदि' पद लगा दिया गया हैं। इनके अतिरिक्त महाभारत (१२।३२३।४६-६२ कुम्भणोए संस्करण) और बुद्धचरित (१२।६७) के आधार पर, सात और सांख्याचारों का पता लगता है। इसमकार भट्टाचार्य द्वारा प्रस्तुत सूची में यदि इन १म आचारों को और जोड़ दिया जाए, तो उनकी विचार पद्धित से ही करित के समय में पांच छ: शताब्दियों का अन्तर आजायगा। इतने पर भी हमारे पास कोई ऐसा प्रमाख नहीं हैं, जिससे हम यह जान सकें, िक उक्त सूची में प्रदर्शित सांख्याचार्यों के अतिरिक्त अन्य कोई सांख्याचार्ये हुआ ही न हो। इसिलये यही कहा जासकता है, िक ये जो थोड़े बहुत नाम सांख्याचार्यों के जहां तहां उत्स्वित्व हैं, इनमें ही आचार्यों की स्वास नहीं हो जाती। ये तो केवल परम्पराप्राप्त हुझ प्रसिद्ध आचार्यों के नाम हैं। इनके अतिरिक्त न नाल्म और किन्ने आचार्य हुए होंगे, जिनके सन्यन्ध में आज हम हुझ नहीं जानते। इसलिये कर्षण के कालतिर्थंय पा महाचार्यप्रदक्षित प्रसार पुष्टिव्यक्त नहीं कहा जासकता। और यह भारतीय परम्परा तथा साहित्य के भी विकद्ध हैं।

शिष्यपरम्परा के प्रसंग में एक बात और उल्लेखनीय है। श्री पं० भगवदत्त जी बी० ए० ने अपने 'भारतवर्ष का इतिहास' नामक मन्य = में लिखा है, कि माठरश्चित में जिस

<sup>े 🕂</sup> व्यक्तिः १२-७० के शाधार पर, कपिल-शाद्वारि-पञ्चितिः । माठरपृत्तिः [ ७९ कारिकः ]-भागर्य-उद्धः. शाद्यीति-दारीत-देवल । जयमंगला-गर्गे, गौतम । गौडपादः भाष्य [का० १ ]-सनक-पनन्दय-सनातत-शोदः ।

४ हरिमद्रसूरि विराचित 'पब्हरानसमुख्या' की गुणरान स्विकृत ब्याख्या, रायल प्रियाटिक सोसायदी बल... फत्ता संस्करण, वृ॰ १०६, पंतित १४ ।

<sup>🛨 &#</sup>x27;सनकरतृत्वतु सनन्दनरतृत्वतु' इत्यादि । 'अधर्यदेद परिशिष्ट' ४३।३।१-२१॥ में इनका उल्लेख है ।

<sup>🕸</sup> सीस्ट ११३ म में घलकत्ता से प्रकाशित । 🕝 🤲

देखें-'भारतवर्षं का इतिहासं श्री पं० भगवदत्त हुत, पृष्ठ २१३ ।

पांच + साध्याचार्यों का उल्लेख हैं, वे पञ्चशिख के सात्तात् शिष्य हैं। श्राभिप्राय यह हैं, कि उन्होंने पञ्चशिख से ही सांध्यतान प्राप्त किया, श्रातप्य उनका श्रास्तित्य पञ्चशिख काल में सममा जाना चाहिये।

परन्तु पिष्डत जी ने इस स्थापना की पुष्टि के लिये उस प्रसंग में कोई भी प्रमाण उपस्थित नहीं किया है। तथा माठर की उन पंकितंयों से भी इस भावना की पुष्टि नहीं होती। पठ्यशिष से भागन आदि को सांख्य-झान की प्राप्ति का कथन, उनकी परम्परा का ही चौतक है। अन्यथा मूल कारिका के 'शिष्यपरम्परयागतम्' इन परों का अर्थ के साथ सामठ्यस्य कैसे होगा ? यदि पिष्डत जी ने विचार को ठीक माना जाय, तो माठर की अगली पंक्ति [तैम्य ईश्वरकृष्णेन प्राप्तम्] के आधार पर यह मानना होगा, कि उन पांचों आचारों से ईश्वरकृष्ण ने सांत्य ज्ञान प्राप्त किया। अर्थात् ईश्वर कृष्ण उन पांचों आचारों का साझात् शिष्य माना जायगा। यह कथन असंगत होगा, क्योंकि ईश्वर कृष्ण उन आचारों का समकालिक किसी अवस्था में नहीं कहा जासकता। ईश्वरकृष्ण की अपेका वे आचार्य असिमाचीन × हैं।

#### कपिल की जन्मभूमि-

कितने भारतवर्ष में किस स्थान को खपने जन्म से उड्डाल किया था, इसका निर्णय करने के लिए अभी तक हमारे सन्मुख, कोई निरिचत प्रमास प्राप्त नहीं हो पाये हैं। श्रीमद्धा गवत तथा पुराखों के वर्धम से यह प्रतीत होता है, कि कर्दम प्रजापति का आश्रम सरस्वती — नदी के तट पर बिन्दुसरस् से कुद्ध अन्तर पर बिद्यमान था। ब्रह्मावर्त्त देश का सम्राद् \*मनु, एक बार कर्दम ऋषि के आश्रम में आया। यदि ब्रह्मावर्त्त की वही सीमा मान ती जाय, जो मनुस्मृति क्ष्में वर्धिण है, तो यहां कहना होगा, कि सरस्वती और हपद्भती नाम की दो नदियों के सच्य का प्रदेश बद्धावर्त्त था। मनुस्मृति में इन निद्यों को देवनही लिखा है। इनके सम्बन्ध में अभी कि जो कुद्ध अनुसंधान —हुए हैं, उनसे यही माल्म होता है, कि वर्त्तमान अन्वाला जिले की जाधारी तहसील की लगभग परिचम और पूर्व दिल्ख की सीमार्जी को ये नदिया बनाती हैं। और आगे इनका बहाव कुद्ध परिचम की और हो जाता है। इस प्रदेश के उत्तर पूर्व में

<sup>-</sup> साल्यसप्ति की ७५वीं झार्या की व्याल्या में माठर ने भागेंव, उल्क्र शाल्मीकि, हारीत झाँर देवल इन पांच साल्याचार्यों का कपिल की शिव्ययस्मरा में उन्लेख किया है।

<sup>🗴</sup> देखिये, इसी प्रन्थ का 'श्रन्य प्राचीन साख्यावार्य' नामक श्रन्तिम प्रकर्ण ।

भागवत, १।२४।१॥ १। २१ ३६॥ वायु पुरायः, [६ना सस्कायः] २८।१०॥ में कर्तम ऋषि का आक्षम ऐसे स्थान पर बताया है. जहां सदा बढ़ने वाली निदया और स्वरक जल के सरोबर ये।

<sup>\*</sup> भागवत, ३।२१।२१॥

<sup>🕸</sup> मनुस्मृति, २। १७॥

<sup>=</sup> The geographical Dictionary of Ancient and Medieval India, By जन्द्वाल दे, Anceint geography of India, By क्रिया।

वर्त्तमान नाहन [सिरमीर ] राज्य का कुछ भाग, श्रीर दृष्ट्रिय परिचम में करनाल, हिसार जिले श्रीर जीन्द राज्य के श्रधिक भाग, प्राचीन ब्रह्मावर्त्त प्रदेश में परिमाणित होते हैं + ।

इन दोनों नदियों में से सरस्वती नदी के चिन्ह आज भी विद्यामान हैं। इसके स्रोतों को अनेक स्थलों पर हमने स्वयं देखा है। इसके स्रोतों के कुछ चिन्ह आर्जकल सिरसीर राज्य के अन्तर्गत उपलब्ध होते हैं, जो जगाधरी तहसील के ऊपर की शिवालक पहाड़ियों में और उसके पर्याप्त ऊपर तक चले गये हैं। यहां एक स्थान 'सरस्वती कुएड' नाम से प्रसिद्ध है। इसके समीप एक मन्दिर भी है, जो 'आदि बद्री' नाम से प्रसिद्ध है। यह वर्षमान मन्दिर लगभग दो सौ वर्ष के अन्दर का ही बना हुआ है। सिरमीर राज्य में प्रविष्ठ होने के लिये अन्यतम द्वार—हरियुर दर्रा (खोल) से परिचम की ओर के दर्रे में यह मन्दिर है। यह दर्रा, मन्दिर के नाम से ही प्रसिद्ध है। वहां के और उसके ऊपर के पर्वतों की स्थिति को देखने से यह प्रतीत होता है, कि चिर अतीत काल में सरस्वती का स्रोत अवस्य ही कहीं कपर के पर्वतीय प्रदेश से वहकर इथर की 'ओर आता होगा। नहीं कहा जासकत, कालचक ने इसमें कितने अज्ञैय परिवर्जन ला दिये हैं।

विन्दुसर [ ब्रह्मसर ] श्रीर सात निदयां —

इस विषय को और अधिक स्पष्ट करने के लिये आवश्यक है, कि 'विन्दुसरस्' अववा 'विन्दुसर' के सम्बन्ध में भी छुड़ प्रकाश डाला जाय। भागवत (३।२१।३३) में उल्लेस्ट आता है, कि सरस्वती नहीं के आस पास अथवा छुड़ अन्तर पर 'विन्दुसर' था। × रामायण और महाभारत ÷ में भी इसका उल्लेख है। रामायण में लिखा है, कि महादेव ने 'विन्दुसर' की और गंगा को छोड़ दिया। तदनन्तर सात नदियां वहां से निकली। तीन पूर्व की और, तीन

म ब्रह्माचर्त की ये सीमा, चार्ड्ज जापेन प्त. जे, [Charles Joppen S. J.] द्वारा सम्पादित, और लांगमैन्त्र कम्पनी द्वारा मकाशित 'हिस्टॉरिकल फेटलेंस् ऑफ इपिडया' १६१४ ईसवी सन् के तृतीय संस्करण के खाधार पर दी शई हैं। अपना मन्तव्य हमने इसी मनरस्य में आगे स्पष्ट किया है।

त्रिससर्जं तती गंगां हरो बिन्दुसरः प्रति । तस्यां विस्त्रयमानायां सप्त स्रोतांसि जिन्नेरे ॥
 हादिनी पावसी चैव महिनी च तथैन च । विस्तः प्राची दिशं जग्मुगैंद्रा शिवजताः ग्रुभाः ॥
 सुचन्नरेचैव सीता च सिन्दुरेचैव महानदी । तिसरचैता दिशं जग्मुः प्रतीचीं तु दिशं शुमाः ॥
 सप्तमी चान्वगातासां भगीरथरथं तदा । [रामा० यान० ४३ । १५-१४ ]

समार्य, ३ 1 9 ३ ॥ भोत्म वर्ष, ६ । ४१-४४, ४६-४१ ॥ प्रमुराख, झा० त०, ६ ।४१-६६ ॥ प्रस्तुक्तरेख कैलामं मैनाकं वर्षतं प्रति । दिएययुंगः सुमहान् दिन्यो मिथामयो गिरिः ॥ तस्य पार्श्वे महिद्दस्यं द्युप्तं कांचनवालुकम् । रम्यं बिन्दुस्तरो नाम यत्र सत्ता भगोरयः ॥ स्ट्रा भगोरियो गंगासुवास बहुलाः समाः । महल्लोकादपकान्ता सन्त्राचा मिथपते ॥ वस्यौकसारा निल्ती पावनी च सरस्त्रतो । जन्दुनदी च सीता च गंगा सिन्युस्च सन्त्रमो ॥ पदापुराख से पिन्दुसर के स्थानपर विष्युसर तथा चर्याकसारा की जगह चर्योक सा पाठ है ।

पश्चिम की स्रोर, तथा सातवीं भागीरथी गंगा, भगीरथ के रथ के पीछे २ चल पड़ी।

यहां गंगा के बहाब की दिशा का निर्देश नहीं किया है। पूर्व श्रीर पश्चिम की श्रीर वहने का यदि यही छर्थ समका जाय, कि वे पूर्व छौर पश्चिम के समुद्र में जाकर गिर जाती हैं, तो गंगा का वर्त्तमान रूप, गंगा को भी पूर्व की स्त्रोर बहुने वाली नदी प्रकट करता है। रामायण में पूर्व की श्रोर वहने वाली निदयों के साथ गंगा को जोड़ देने से चार निदयां पूर्व की श्रीर वहने वाली हो जाती हैं, जो विन्दुसर से निकलती हैं। उनके नाम हैं-द्वादिनी, पावनी, निलनी, श्रीर गंगा। पश्चिम की श्रीर वहने वाली निदयों के नाम हैं-सुचन्न, सीता, सिन्धु। इनमें से हम गंगा और सिन्धु को आज भी इन्हीं नामों से पहचानते हैं।

महाभारत + में विनद्रसर का दो स्थलों पर उल्लेख स्पष्ट है। वहां भी उससे निकलने वाली सात निदयों का वर्णन है। परन्तु पूर्व अथवा पश्चिम की और वहने का उल्लेख नहीं है। पांच निदयों के नाम दोनों प्रन्थों में सभान हैं । वे हैं—पावनी, निलनी, सीला, सिन्धु, गंगा । शेष दो निदयों के नाम भिन्न हैं। रामायण में पूर्व की श्रोर वहने वाली निदयों में एक नाम 'हादिनी' है और पश्चिम की छोर वहने वाली निदयों में एक नाम है 'सुचत्तु'। महाभारत मे ये नाम नहीं हैं। इनके स्थान पर हैं— 'जम्बूनदी' श्रीर 'सरस्वती' नाम। यदि इस विचार की रामायण के दिशा निर्देश के श्राधार पर ठीक समक लिया जाय, कि रामायण की 'हादिनी' को ही महाभारत में 'जम्बूनदी' श्रौर 'सुचजु' को 'सरस्वती' कहा गया है, तो श्राज भी हम इन नदियों में से धार को उन्हीं नामों से पहिचान सकते हैं।इन में 'सरस्वती' [रामायण की सुचलू ] पश्चिम के समुद्र क्में मिलने वाली नदी है, श्रीर 'जम्बूनदी' [-जमुना, रामायण की हादिनी + ] पूर्व के समुद्र में !

हृदिनी पुरवतीर्थो च राजर्पेस्तत्र वै सरित् । विश्वामित्रेण तपसा निर्मिता सर्वपावनी॥

[म. भा., वन॰ ८०१६]

सरस्वती महाप्रया, इदिनी तीर्थमालिनी । समुद्रमा महायेगा यमुना तत्र पारहव ॥ [स् भा वन० ममा३ ]

'हादिनी' श्रीर 'हदिनी' पद एक ही नदी के लिये प्रयुक्त हुए प्रतीत होते हैं । दूसरे रखीक में 'हदिनी' पद 'यमुना' के विशेषण रूप में प्रयुक्त किया गया प्रतीत होता है। यद्यपि महाभारत के हन ग्रध्यायों के तीर्य सम्बन्धी वर्णन इतने व्यवस्थित और ऐतिहासिक न हों, जिनको विना किसी सन्देह के उसी रूप में स्वीकार कर लिया जाय । पर इन से हमारे विधार की पुष्टि में कुछ प्रकाश खवश्य पहता है । एक ही नदी का भिन्न र दिराधों में उस्तेख किये जाने का आधार यह कहा जासकता है, कि एक नदी अपने उद्गम स्थान से बहकर दूर दूसरी दिशा में भी चली जाती है। जैसे हम इस समय लाहौर में बैठे हुए सतलुज नदी को पूर्व दिश्ल थीर पश्चिम तीनों दिशाओं में निर्देश कर सकते हैं । इसीतरह सिन्ध को भी उत्तर थीर परिचम में। महामारत के इस प्रवर्ण के नदी सम्बन्धी वर्णन कुछ इसीप्रकार के हैं। उनके लिये और भी अधिक चनुसन्धान चार विवेशन की चपेशा है। फिर भी उन्हें सर्वधा निराधार नहीं वहा जासकता।

<sup>+</sup> देखें--पिछले पृष्ठ की तीसरी टिप्पणी।

<sup>- -</sup> इस सम्बन्ध में निम्न रखोक भी विचारणीय हैं---

इन वर्णनों के आधार पर एक बात हमारे सन्मुख स्पष्ट होजाती है, कि इन नदियों मे से सिन्धू और सरस्वती ऐसी नहीं हैं, जो परिचम के समुद्र में मिलती हैं, श्रीर गंगा तथा जमुना पूर्व के समुद्र में। शेप तीन नदियों में से एक 'सीता' नामक नदी पश्चिम के समुद्र में तथा पावनी श्रीर निलनी पूर्व के समुद्र में मिलने वाली नदी हैं। श्राजकल ये कौनसी नदी हैं, यह निश्चय करना कठिन है। परन्तु एक सामंजस्य पूर्ण कल्पना यह की जासकती है, कि जिन उपर्युक्त चार निदयों को ख्राज भी हम पहिचानते हैं, उनके उद्गम स्थानों पर दृष्टि डाली जाय, तो उनके क्रास पास से ही निकलने वाली बड़ी २ तीन श्रौर निदयों का हमें स्पष्ट श्रामास होजाता है। उनमें से एक नदी पश्चिम के समुद्र में गिरती हैं, और दो पूर्व के समुद्र में। पश्चिम के समुद्र में गिरने वाली नदी का नाम आजकत सततुज है, जिसका पुराना नाम साहित्य में 'शुतुद्री' 'शुतुद्रि' अथवा 'शतद्रु' श्राता है। यदि रामायण के वर्णन के श्रतुसार पश्चिम को वहने वाली 'सीता' + नदी

मानसरोवर से एक नाला निकलकर राजसताल में मिलता है, जिसका नाम 'गंगाल' है। राजस ताल से परिचम की बोर सततुत्र का उदगम है। इस कारण वहां के पर्वतीय लोगों का यद विचार है, कि यह 'गंगा-छू' नामक नाला ही राचसताल से परिचम की खोर सवलुज के रूप में निकल जाता है। इसलिये ने स्रोग सततुज को भी गंगा फहते हैं। जब वे ही स्रोग हरद्वार में चाकर बड़ो की नदी का नाम संगा सुनते हैं, तो यही समभते हैं, कि हमारी मानस की गंगा [सतलुज ] ही घूमती वहती यहां श्रा-गईं हैं। स्वामी जी ने [पृष्ट ६म] लिखा है, कि इसी अमपूर्ण भारणा पर संभवतः विव्वती पुराण में गंगा [ सतलुज ] का वर्षन अग्रुख हो गया है। संभवतः इसीप्रकार 'सिन्दु' का भारतीय नाम 'सिता' भी किसी अम के कारण ही वहां श्रशुद्ध लिखा गया है। वहां के श्रन्य नामों में भी संशोधन की श्रपेका है।

घायुपुराख [ पूना संस्करख ], ४७ वें अध्याय में 'विन्दुसर' ग्रीर इन निदयों का वर्षान श्रामा है। वहां 'सीता' के सम्बन्ध में लिया है-

'कृत्वा द्विषा सिन्धुमरु सीताऽगाव पश्चिमोदधिम्' [४०।४२]। सिन्दुदेश शीर मरदेश को विभवत करती हुई 'सीता' नदी पश्चिम ममुद्र' में जा 'मिलती है। इस आधार

पर भी 'सीता' नदी 'शतद् ' ही होनी चाहिये। मार्कण्डेय पुराण [ १४,३ ] में 'शोतोदा' नदी का उल्लेख श्राता है, जिमका उद्ग्रम मेरु पर्वत यताया

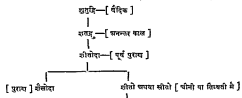
<sup>🕂</sup> कैलास—मानसरीवर में १३-१४ वर्ष व्यतीत कर, सारात अनुसन्धान करने वाले ब्रनुपम साहसी श्री स्वामी प्रख्यानन्द् जी ने ग्रपनी पुस्तक 'कैलास-मानसरोवर' के ६६ पृट्ठ पर, मानसरपट से निक्लने वाली चार निदयों का एक चार्ट दिया है। वहां पर एक नाम 'सिता' सिन्ध का लिखा गया है। यदि यह 'सिता' रामायया और महाभारत की 'सीता' नदी ही हो, तब 'सिता' को सिन्धु नहीं पहचानाजाना चाहिये। क्योंकि रामायण श्रीर महाभारत में 'सीता' के श्रतिरिक्त 'सिन्धु' का स्वतन्त्र रूप से उब्बेख है,। श्री स्वामीजी ने ये नाम, तिब्बती कैतासपुराण से दिये हैं। परन्तु रामायण और महाभारत चादि भारतीय साहित्य से उनका सामञ्जस्य नहीं किया गया ।

'शुतुद्वि' ही हो, तो हमे परिचम के समुद्र मे जाने वाली उन तीनों निदयों का पता लग जाना है, जो 'विन्दुसर' से निकलनी हैं। पूर्व के समुद्र मे जाने वाली रोप दो निदयों के वर्त्तमान नाम हैं— ब्रह्मपुत्रा श्रीर सरयू। इनका उद्गम स्थान भी दिमालय मे उसी प्रदेश के श्रासपास है, जहां उपश्रुक्त पाच निदयोंका। रामायए श्रीर महाभारत में वर्षित रोप दो नामों के साथ यदि हम श्राञ कल के इन नामों का सामजस्य बैठाना चाहें, तो 'पावनी' सरयू का श्रीर 'निलनी' ब्रह्मपुत्र का नाम कहा जासकता है।

गया है। सतस्यपुराख [ १२०, १६६६ ] में लिखा है, कि 'सैलोदा नामक नदी' केंलास के परिचम धरण पूर्वत से निकलकर पश्चिम समुद्र में गिरती है। महाभारत [ उपायन पूर्व धर ] में वर्षन है, कि 'सैलोदा' नदी मेर धीर मन्दर नामक पर्वतों के बीच में बहती थी। चीनी पूच तिस्वती में इसको 'रीति' ध्रथवा 'सीतो' भी कहा जाता था।

यद्यपि मेर क्षार मन्द्रर नामक वर्षतो को पहचान क्षमी तक डीक २ नहीं होपाई है, तथापि पुराणीं के उनत वर्षानींका सामन्त्रस्य इस रूपमे स्पष्ट किया जासकता है—

'शतद् , नाम ही कालान्तर में 'शीवोदा' होगवा । उसीको प्रादेशिक भाषाओं में 'शीवो' शयवा 'सीवो' नाम प्राप्त हुआ, जो पुरायों में और पालान्तरमें जाकर 'सीवा' नाम से भी प्रसिद्ध होगवा । 'शीवोदा' का ही अन्य पुरायों में 'शैवोदा' अपपाठ हुआ है । इन्हीं नामोंका प्रवीक रूप अब 'शतकुल' वा 'सवस्व' हैं । इन नामों में काल असकी प्राप्ताका भी भान होता है, जिसको निम्न रूपमें निर्देश कर सकते हैं—



[चीनी श्रादिके श्राधार पर पिर पुराणींमें ]-सीता

मालान्तरमें बिद्वानोंको यह मिरचय न होपाया, कि ये नम पुक ही नदी के हैं, इसकारण कई स्थानी पर ऐसे वर्णन होगाये हैं, जिनसे यह आन्ति हो सकती है कि ये नाम धनेक नदियों के हैं।

मस्यपुराया के अनुसार कैलासके परिचम धरण पर्वतसे रेंखोदा' नदी निकलतो है। वर्षमान सतर लज के निरासका केन्द्र स्थान ठीक हसी प्रदेश में है। परन्तु मार्कच्वेंय पुरायमें 'शीतीदा' का निकास मेर पर्वतसे यताया है, दिन्न कैलास पर्वत को मेरु मान लिया जाय, और उस प्रदेशमें यह एक मुख्य वर्षत शिक्स होनके कारण सम्पूर्ण प्रदेशको ही 'मेर' माम दे दिया जाय, तो मार्कच्वेंय पुरायका लेख भी धासगत नहीं कहां जासकता। महाभारतमें मेरु और मन्दरके मध्यमें 'सेलोदा' का बहना लिखा है, जो सर्वथा युक्त है क्योंकि वर्ष यद्यपि इस तुलना के लिये कोई विशेष ऐतिहासिक प्रमाण हमारे पास नहीं है, परन्तु (१)—सर्युकी ख्राज भी मानी जाने वाली पवित्रता, और ख्रिधक दूर तक पर्वतों में ही वहने के (१)—सर्युकी ख्राज भी मानी जाने वाली पवित्रता, और ख्रिधक दूर तक पर्वतों में ही वहने के कारण महापुत्रा के जलकी स्वच्छताका विचार करके इनका उक्त [ पावनी ख्रीर निलनी ] नामोंसे कारण महापुत्रा के जलकी स्वच्छताका विचार करके इतका उक्ति के ख्रित ख्रीर ख्राक्ष करता है। ऐसा ख्रीर उसमें उल्लिखित नामोंका क्रम भी हमारे ध्यानको इसी ख्रमें छीर ख्राकृष्ट करता है। ऐसा ख्रीर उसमें उल्लिखित नामोंका क्रम भी हमारे ध्यानको इसी ख्रमें छोर प्राकृष्ट करता है। ऐसा प्रतित होता है, जैसे इस विषयका लेखक, पर्वतिभी और मुख करके जन निद्यों के ख्रन्तराल प्रदेशमें प्रतित छोर पूर्व समुद्र में गिरती हैं—पड़े होकर इसका वर्णन कर रहा हो; ख्रीर उसके वायं जा परिचम और पृत्र समुद्र में गिरतेवाली हाथ की छोर पृत्र समुद्र में गिरतेवाली हाथ की छोर प्रति च्रमुद्र में गिरतेवाली हाथ की छोर प्रति च्रमुत क्षर कारण स्वाह होकर इसका वर्णन कर यहा हो; ख्रीर उसके वायं निद्यां, नीचेकी ख्रोरसे अपरकी छोरको यथाक्रम स्थित हों।सरस्वती और यमुनाके अन्तराल प्रदेशमें निद्यां, नीचेकी ख्रोरसे अपरकी छोरको यथाक्रम स्थित हों।सरस्वती और यमुनाके अन्तराल प्रदेशमें स्वाह होकर इसके ख्रीर पहिचेस समुद्र में निद्यां वाये हाथ की छोर पहिचे सरस्वती, फर खड़े होकर इसके ख्रीर विस्व होंगी। इसीप्रकार पूर्व समुद्रमें जानेवाली निद्यां दायं हाथ की स्वताली निद्यां दायं हाथ की

मान सतलज, कैलास और उसके परिचमके पर्वत शिखरेंकि मध्यमें होकर ही बही है। संभव है, कैलासको मेर, तथा मत्त्वपुराय में कैलाससे परिचमके जिस पर्वत शिखरकों 'श्ररण' नामसे कहा गया है, उसको महाभारतमें 'भन्दर' लिखा हो। ख्रवचा मन्दरकी कोई दाई 'मृंखला था बांह 'श्ररण' हो। लदाल मृंखलाको 'मन्दर' कहा जासकता है। देवासुर समामको रोपनेके लिये, मन्दराचलके द्वारा समृद्ध भयन, और उससे चतुर्देश राजोंकी शासिका जो पुरायोंमें उल्लेख खाता है, वह एक महान तथा श्रति प्राचीन पेतिहासिक घटनाका ही निर्देश करता प्रतीत का जो पुरायोंमें उल्लेख खाता है, वह एक महान तथा श्रति प्राचीन पेतिहासिक घटनाका ही निर्देश करता प्रतीत का जो पुरायोंमें उल्लेख खाता है, वह एक महान तथा श्रति श्राचीन उससे सन्वन्ध रखने वाला समृद, घर्डी समृद होता है। संभवतः यह मन्दर पर्वत, वाला मृद्ध, वही समृद होता है। संभवतः यह मन्दर पर्वत, लाला मृद्ध, वही समृद होगा, जिसका पर्योंन कालान्तरमें 'किन्दुसर' नामसे किया गया है। उसके प्रतात खात कृति सामक खार्य पर्वतिक वह उस कालमें विन्दु समृद्ध को मध्यति तिमचत करती थी। उसीको एक मध्यति रेखा मानकर खार्य जातिक दोनों युद्धोवत संघोंने उसका दिभाग कर लिया होगा, और उसमें पारस्परिक व्यापार खयवा परिश्रमके हारा समृद क्या गया होगा।

पारपरिक ध्यापारिक नियम तथा चाताचात ही 'वासुकि' था, जिसके द्वारा समुद्र का सथन किया जाता था, पारपरिक ध्यापारिक नियम तथा चाताचात ही 'वासुकि' था, जिसके द्वारा समुद्र का सथन किया जाता था, पू 'इकी चोर देव कीर मुलकी चोर कमुत थे। इसका आभ्रमाय यही है कि व्यापार आदिकी भागकोर देवेंकि हापर्से थी, कीर शारीरिक परिक्षम करने वाले क्षसुर थे। पुरुष्ठ, प्रतिच्छा सथवा आधारना चोतक है, जो यहां स्राह्म का प्रतीक सममना चाहिये, कीर मुख, शारीरिक क्षमका।

हन सब द्याधारींपर शीतोदा, शैलोदा, शीतो प्रथवा सीतो या सीता एक ही नदीके नाम हैं, तिसको प्रति प्राचीन कालमे शुत्रदि द्रथवा शतद्दु कहा जाता था, सीर प्राज सतलुब ।

महाभारतमें 'शैलोदा' नामसे इस नदीछे दोनों घोर जिन जातियोंके नियासका उल्लेख किया गया है, उसका सहात्रात, प्रताने इतिहास खोर खानको स्थितिसे स्पष्ट रूपमें किया जासकता है। जिनमें से कुथिंद [कुर्जिद] सम्हलन, प्रताने इतिहास खोर खानको स्थितिसे स्पष्ट रूपमें किया जासकता है। जिनमें से कुथिंद [कुर्जिद] सम्दल्जन, तथा सत- च्रीत स्वतात्र जातियां विशेष उस्तेसमार्थ हैं, जिनको क्षांपको खानको जात्र खान खीर स्वतात्र विशेष उस्तेसमार्थ हैं। इससे निश्चित होता हैं, कि उपत्र बत सब नाम 'शुतुदि' नदीके ही खुल खोर स्वासके अध्यात प्रदेशोंमें हैं। इससे निश्चित होता हैं, कि उपत्र बत सब नाम 'शुतुदि' नदीके ही हैं, जो कालान्तरोंमें परिचित्तित होते रहें हैं।

कोर पहिले येमुना फिर संरयू श्रीर उसने श्रान्तर शहापुत्रा होगी। श्रान भी इनकी भौगोलिक स्थिति 
ठीक इसीप्रकार है। रामायणका यह क्रमिक उल्लेख वहुत ही व्यवस्थित हुश्रा है। इस श्राधार पर भी 
हम 'पावनी' सरयुको श्रीर 'निलिनी' शहापुत्राको कह सकते हैं। गंगाका पृथक् निर्देश होनेके कारण 
इस क्रममें उसका उल्लेख नहीं किया गया। रामायणका यह वर्णन, सरस्त्रतीनहीं श्रीर सरस्वती 
प्रदेशिक नष्ट होनेके श्रानन्तर कालका कहा जासकता है।

# बिन्दुसंर [ ब्रह्मसर ] का वास्तविक स्वरूप-

इसप्रकार इन सातों निहियोंको वर्त्तमान रूपमे पहचानलेनेपर हम एक स्पष्ट परिणामपर पहुँच जाते हैं। और वह यह है, िक 'विन्दुसर' की स्थितिको किसप्रकार ठीक २ सममा जासकता है। इस नामसे तो यही प्रतीत होता है, िक यह कोई बहुत वड़ी मील होगी। रामायण तथा महींभारतके वर्णनके अनुसार महादेवने 'विन्दुसर' में गंगाको छोड़ा। वह सर जब गंगाठे वेगको न संभालसभा, तो वहींसे उसकी सात धारा होगई। अथवा यह एकही गंगा, तब सात धाराओं में पृथक २ होकर वह चली। कहनेमें यह एक सांधारण सी वात है। पर इसमें कुछ वात्तविक रहस्य अन्तिनिंहत है। यह सम्भव होसकता है, िक जिस प्रदेशमें आजभी इन सातों निह्यों के उद्गम स्थान हैं, वहां कभी बहुत लम्बी चौड़ी भील रही हो। वर्त्तमान भौगोलिक स्थितिक अनुसार इसकी अधिक से अधिक लम्बाई दो सी भील, और चौड़ाई एक सी मीलके लगभग, अनुमान कीजासकती है। पूर्व और परिचमकी और बहनेवाली निह्यों के उद्गम स्थान की अधिक से अधिक देश, कुम्बाई के रूप में इतनी ही संभव प्रतीत होती है। उद्गम स्थानोंकी सबसे अधिक दूरी, जुम्बाई के रूप में इतनी ही संभव प्रतीत होती है। उद्गम स्थानोंकी सबसे अधिक दूरी, पूर्व में मक्षपुत्रके और परिचममें सरस्वती के उद्गमकी होगी। अब 'महादेवने गंगाको विन्दुसरमें छोड़ा' इस कथनको ध्यान से विचारनेपर प्रतीत होता

अब 'महादेवने गंगाको बिन्दुसरमें छोड़ा' इस कथनकी ध्यान से विचारनेपर प्रतीत होता है, कि वस्तुतः यह कोई विशाल प्राकृतिक भील थी। महादेव, परमात्माका ही नाम है। वह यथाकाल तीव्र वर्णके रूपमें आकाशसे गंगाको ब्रह्मसरमें छोड़ता है। वैज्ञानिकोंने इस वातको माल्स किया है, और भारतीय साहित्यमें भी इसके उल्लेख मिलते हैं, कि मनुष्यके आदिगुगमें हिमालय का यह प्रदेश, समशीतोप्ण जलवायुसे युक्त था। श्रीर यहांपर अधिक समयतक तीव्र वेगके साथ वर्षा हीती रहा करती थीं। वर्षा होनेके चाहे कोई भी नैज्ञानिक कारण हों, कालिदासके एक रलोक + में मेंच के वास्तविक स्वरूपका वर्णने भी हमारे ध्यानको उस और आकृष्ट करता है। परन्तु आर्य-संस्कृति में वास्तविक ता से समारते हुए भी सदा ही इन प्राकृतिक घटनाओं को, परमात्माको विमृतियों के रूप में वर्णने किया जाता रहा है। इसलिये तीव्र धाराशों के रूपमें उस प्रदेश की वर्षाओं के ही, महादेवके द्वारा गगावों बिन्दुसर्सों छोड़े जाने के रूपमें घर्णने किया गया है। बिन्दुसरसे सात कोतोंका निकलन इस यातको स्पष्ट करता है, कि महादेवसे छोड़ी हुई गगाके बेग को वह संमाल न सका। अर्था उसमें वह सब पानी सदा के लिये समा नहीं सकता आ, इसलिए उस गंगाका जल, सात धाराशों विसक्त होकर वहने लगा। वर्षा रूप स्वात विसक्त वाले जलोंको गंगा

<sup>-|-</sup> धूमज्योति सलिलमरठा सन्निपात क्य मेघ । मेघसदेश ।

या श्राकाशगंगाके रूपमे वर्णन किया गया है 🕂 ।

इसी वस्तुरिधितिको उपर्यु कत रामायण आदिके पथन में प्रसट किया गृगा है। वर्षा के रूप में परमात्माके द्वारा भेजी या छोड़ी हुई वह एक ही गंगा है, जो फिर मौगोलिक थितिके अनुसार, पिन्दुसर में आनेके अनन्तर सात धाराओं में बहचली ×। उन्हीं में से एक धाराके स्नोतको, कई पीढ़ियों के अत्यन्त परिश्रम करनेके अनन्तर कुछ परिवर्तित करके, भगीरध अपने अभिन्निपत प्रदेश में ले गया। यही भगीरथ का तप धा, जिसमें कई वर्ष लगे, और अन्तमें उसने सफलता प्राप्त की ....।

इससे यही परिणाम निषतता है, कि अत्यन्त प्राचीन काल में, हिमालय के उस प्रदेश में 'विन्टुसरस' नाम की एक विशाल कील थी, जिसमें सात निहचों का उद्गम स्थान था। परन्तु आज हम देखते हैं, कि वह कील नहीं है, पर निहचां उसीतरह वह रही हैं। इससे यह सन्देह अवश्य होता है, कि क्या कभी ऐसी कील रही होगी ? निहयों के प्रवाह पर जय हमारा ध्यान

× साहित्य में गंगाका एक नाम 'त्रिपथगा' भी धाता है। धभी तक इस शब्द का ठीक २ पार्य नहीं, समसा ातासका । इसके लिये श्राकाश पाताल तकके जुलावे मिलाये जाते हैं । इसका कारण भौगोलिक - स्थिति को न समस्ता ही कहा जासकता है। यदि हम इस बात पर धोड़ा ध्यान दें, कि वर्षा के रूपमें बिन्दसरमें ·चाई एव गगा ही सात धाराओंमें बही, तो उक्त शब्द का चर्च हमारी समक्रमें कुछर धाजाताहै। विन्तु-सर से जितनी धाराएं बही हैं. उनका भुकाव उद्गम स्थानों से तीन श्रोर को ही है. पूर्व पश्चिम श्रीर दक्षिण । यहा से कोई भी स्रोत उत्तर की श्रोर को नहीं यहा । सम्भवत इसीलिये वह गंगा 'श्रिपथगा' कही जाती नहीं है। इस शब्दके चर्चको समकाने के लिये धाकाश पातालमें दौद लगाना व्यर्च होगा। -- भारिशके सम्बन्धको यह घटना, कवितके समयके बादको है। कवितके समयमें गया. सरस्वतीकी सहायक नदी भी । भौर सरस्वती भ्रमनी स्वतन्त्र विशाल भारा में प्रवाहित होती थी। कविल कालीन राजा सगरकी कहें पीढ़ियोंके बाद उसी चशमें मगीरथ द्वारा। इसी बीच सरस्वतीका प्रदेश, तीज मौगोलिक उत्पातके कारण नष्ट होजुका था, सरस्वतीके स्रोत सदाके लिये रुद्ध होजुके थे. गुगा चौर यमुना पश्चिमको छोर मुहक्त सरस्ववीमे मिलनेके बजाप, पूर्वकी छोरको सुक गई यीं। परन्त इनकी धारा विरित्तन्त व श्रव्यवस्थित हो जुकी भी (भगीरधने श्रपने परिश्रमसे गगाकी भाराको न्यवस्थित किया, और अपने अभिलिपित प्रदेशमें केजाकर पूर्व समुद्रकी और जाने दिया। यद्यपि यह परिश्रम, भगीरथके बहुत पहलेसे ही होरहा था, परन्तु उस समय एक नदीके स्रोतको बदल कर दूसरी धोर लेजाना ग्रसम्भव सा ही था । श्रनन्तर प्राकृतिक घटनाओंने भगीरयका साथ दिया. मीगोलिक उत्पातसे निद्योंके स्त्रीत बदल गये । बिल्लीफे भाग से झींका टूटा । घौर, भगीरथ श्रपने परिश्रममें सपल हुआ।

कालान्तरमें यमुनाका स्रोत भी भौगोलिक स्थितियोंके स्मुमार स्वत , स्पयस्थित होगया। श्रांत आचील कालमें गया और प्रमुना शोभों नदी, सरस्वती की सहायक नदी भी, यह श्रगले-पूर्णों में स्पष्ट होजायना।

<sup>→</sup> देखें-स्थन्दपुराण, वैद्याच खण्ड, विंकटाचल माहासम्य ] श्रष्याय ४० ।

जाता है, तो हम देरते हैं, िक ज्ञाज उन निदयोंमें से भी एक नदी कालके गालमें विलीन हो जुकी है। यह बहुत सभव है, िक जिन भौगोलिक परिस्थितियों अथवा परिवर्त्तनोंने सरस्वती नदीको छुम कर दिया, उन्होंने ही 'विन्दुसर' को भी सकुचित कर दिया हो। सकुचित करना इसलिये लिसा गया है, िक ज्ञाज भी हिमालयके उस प्रदेशके पूर्वी भागमें 'मानसरोवर' तथा 'राज्यताल' नामकी भील विद्यमान हैं। यह बहुत ही ज्ञारकर्य और ध्यान देनेकी वात है, िक 'विन्दुसर' के सर्वाधिक परिचर्मा भाग में ही 'सरस्वती' का उद्गम ध्यान था। ज्ञोर ज्ञाज सर्वाधिक पूर्वी भागमें 'मानसरो वर' मील है। जहा से पूर्वकी ज्ञोर ब्रह्मपुत्रा नदीका उद्गम ध्यान है। इससे प्रतित होता है, िक वर्च मान मानसरोवर भीलसे परिचर्मकी ज्ञोरका बहुत दूर तकका सब प्रदेश किसी भारी भौगोलिक परिवर्त्तनके कारण उथल गया। जिसका परिणाम उन प्रदेशोंकी वर्त्तमान स्थित है, जिसमें न सरस्वती रही, और न उतना विशाल विन्दुसर।

ऐसी स्थितिमें, यद्यिप रेसी कील का कभी न होने का सन्देह किया जाता, अवर्य कुद्ध शिथिल होजाता है। फिर भी वर्त्तमान स्थिति को देखकर यह विचार सन्मुख आता है, कि विद्यमान प्रवाहित छ निदयों में से केवल दो नदी 'मानसरोवर' से निकलती हैं, पूर्व समुद्रमें गिरने वाली मजाइत हु निदयों, 'विन्हुसर' के न रहने पर भी सहलों वर्षोंसे उसी तरह प्रवाहित हो रही हैं। सरस्वती नदी भी इसलिये नहीं सूख गई, कि उसके लिये उद्गम स्थानमें जल न रहा हो, या कुछ कम हो गया हो, प्रत्युत यही कहा जासकता है, कि भौगोलिक परिवर्त्तनोंके कारण सरस्वती के स्रोत के जल अन्य क्षोतों में परिवर्त्तित होगये। इसलिये 'विन्हुसर' के विना भी उन सब निदयों के आज बहते हुए स्रोत, हमें इस सन्देह की और आकृष्ट कर सकते हैं, कि क्या सचमुत्र ऐसी कील कभी रही होगी ?

इसके लिये यही कल्पना की जासकती हैं, िक ऐसी फील कभी रही हो, या न रही हो , कम से कम इस बातसे नकार नहीं किया जासकता, िक हिमालयका एक ऐसा प्रदेश आज भी हैं, जहां उक्त निद्यों के उद्गम स्थान श्रव भी विद्यमान हैं। यह एक विशेष ध्यान देने की बात हैं, िक हिमालयके उतने ही प्रदेशमें, उत्तर भारत की सात बड़ी २ निद्यों के उद्गम स्थान हैं, जिनका जल पूर्वी और पश्चिमी समुद्रों में जाकर गिरता है। यदापि वहा कोई ऐसी एक विशाल कील नहीं, जिसे हम उत्तर से देल सकें। परन्तु उस प्रदेश के नीचे श्रवन्त जलराशि का भएडार है, जिसको उक्त निद्या सहस्रों वर्षों से श्रनवरत घारा में प्रवाहित कर रही हैं। जहां तक महादेव के द्वारा उस प्रदेश में गंगा के छोड़े जाने श्रयवा निहित किये जाने का सम्बन्ध हैं, उसमें कोई श्रसामञ्जस्य नहीं श्राता। जलराशि हरयमान हो, या अन्तिनिहत, वह उसी की रचना है। वह केवल यस्तुस्थितिको वर्षों करने का एक प्रकार हैं। और श्राज भी तीन वर्षों और हिमपातके द्वारा, उस जलराशिके भएडार की पूर्ति वरावर होती रहती है। यह महादेवका ही श्रवाह है। इसलिये श्रव इस परिणाम पर पहुँचा जासकता है, कि हिमालयका वह विशेष प्रदेश, जहा उत्तर भारतकी इस सात निदयों का उद्माम स्थान हैं, 'विन्दुसर' माना जाना चाहिये, बाहे वहा कभी तहरें लेती हुई विशाल कील रही हो,

ख्यथवा खाज भी खन्तिनिहित खनन्त जलराशिका भएडार हो। खाज की स्थिति को देखते हुए,स्यूल रूप से 'कैलाश मानस खरूढ' को 'विन्दुसर' का प्रदेश कहा जासकता है।क्या 'सप्तसिन्धु' या सात निदयों का प्रदेश भी इसी को कहा जासकता है ?

# विन्दुसर का चोत्रफल---

इस बिन्दुसर' का चेत्रफल कितना रहा होगा, इसका निश्चय किया जाना किटन हैं। फिर भी वर्तमान निर्देश किया है, कि 'बिन्दुसर' की लम्बाई ऋषिक से अधिक दो सौ और चौडाई एक सौ मील की अनुमान की जा सकती है। इसने पीछे निर्देश किया है, कि 'बिन्दुसर' की लम्बाई ऋषिक से अधिक दो सौ और चौडाई एक सौ मील की अनुमान की जा सकती है। वर्तमान टिहरी राज्य के पिरचमोत्तर कोण के आस पास—जिसकी सीमा नुशहर राज्य की सीमा से मिलती है—यिह सरस्वती नदी का उद्गम स्थान माना जाय, और 'बिन्दुसर' से निकलने बाली शेप छ निदयों के भी उद्गम स्थानों को मिलाती हुई एक रेखा सीची जाय, तो 'बिन्दुसर' का चेत्रफल हमारे सामने आजाता है, और इसकी लम्बाई चौडाई लगभग उतनी ही हो सकती है, जो ऊपर निर्दिष्ट की गई है।

## निन्दुसर के सम्बन्ध में अन्य मत--

श्रीयुत नन्दूलाल दे महोदय ने ऋषने भारतीय भौगोलिक कोप+ में 'विन्दुसर' के दो स्थानों का निर्देश किया है—

- (१)—गंगोत्री से दो मील दक्षिण, रुद्र हिमालय पर एक पवित्र सरोवर है। कहा जाता है, कि जहा स्वर्ग से गंगा को नीचे लाने के लिये भंगीरथ ने तप किया था।
- (२)--गुजरात प्रान्त में, श्रहमदाबाद के उत्तर--परिचम की श्रोर 'सितपुर' नामक स्थान, यही कर्दम ऋषि का श्राधम श्रीर कपिल का उत्पत्ति स्थान था।

इन निर्देशों में दूसरी सख्या का निर्देश रामायण और महामारत खादि के वर्णनों से सर्वथा विरुद्ध है। क्योंकि गुजरात के 'सित्पुर' नामक स्थान में उक्त सात निर्द्धों के उद्गाम का सामञ्जस्य असभव है। फिर भागवत के कथनानुसार 'विन्दुसर' का स्थान, कहीं ब्रह्मावर्त्त देश के आस पास होना चाहिये। गुजरात के 'सित्पुर' में यह वात भी सभय नहीं कही जासकती। दे महोदय ने यह निर्देश किस आधार पर किया है, इसका उन्होंने अपने अन्य में कोई उन्नोर नहीं किया। ऐसी स्थित में गुजरात के उस प्रदेश में, कर्दम ऋषि का आधार ब्रौर

<sup>+1—</sup>A sacred pool situated at the Rudra Himalaya, two miles south of Gangotri, where Bhagiratha is said to have performed asceticism for bringing down the goddess Ganga from heaven

<sup>2—</sup>Sitpur in Gujrat, north west of Ahmadabad it was the hermitage of Karddama Rishi and birthiplace of Kapila [The Geographical Dictionary of Ancient and Medieval India by Nandoo Lal Dey]

कपिल का उत्पत्ति स्थान वताना युक्ति सगत नहीं ।

सख्या एक के सम्बन्ध में पर्यात उल्लेख किया जानुका है। श्रीर भगीरथ के तप का भी स्पष्टीकरण कर दिया गया है।

किरणावली की भूमिका + मे प० विन्ध्येश्वरी प्रसाद द्विवेदी ने लिखा है, कि 'गड़ा श्रीर सागर के सगम के समीप 'विन्दु सरोवर' पर देवहूति से महर्षि कर्दम का पुत्र [किपल ] उत्पन्न हुआ।'

श्रायुत द्विवेदी जी का यह लेख रामायण महाभारत खीर मागवत खादि के विरद्ध होने से खप्राह्य हैं। द्विवेदी जी के कथनानुसार, गङ्गा जहा समुद्र में। मिलती हैं, वहां 'विन्दु सरोवर' होना चाहिये। परन्तु प्राचीन वर्णनों के खाधार पर गगा के उद्दगम स्थान में उसका होना निश्चित होता हैं। समयत मध्यकाल की स्थिति पर साधारण विचार करके ही द्विवेदी महोदय ने उक्त कल्पना कर डाली हैं।

इसप्रकार हिमालय में 'विन्दुसर' की स्थित और उसके पश्चिमी तट में सरस्वती के उद्गम स्थान का निरुचय होजाने पर अब हम कपिल के उत्पत्ति स्थान का अधिक सरलता से पता लगा सकते हैं।

कपिल का उत्पत्ति स्थान [सरस्वती तटवर्ती ब्राश्रम]---

हम श्रमी लिख चुके हैं, कि श्रम्वाला मण्डल के उत्तर-पूर्व सिरमीर [नाहन ] राज्य के श्रमत्वर्गत सरस्वती नदी के चिन्हों का पता लगता है । शिवालक पहाड के 'श्राहिवद्री' नामक हों से होकर सरस्वती वाहर की श्रोर समतल प्रदेश में श्राती थी । पाच छ मील श्रौर अपर से इसकी एक शाला हिएए देरें से होकर वाहर श्रातो, श्रौर कुछ श्रम्तर पर मुख्य धारा में मिल जाती थी। शिवालक के इस प्रदेश से लगभग तीम मील उत्तर-पूर्व की श्रोर नाहन राज्य में 'रेगुका' नाम को एक छोटो सी भील है। इसकी लम्बाई मील सवा मील, तथा चौडाई श्रिक से श्रीक हो सौ गज के लगभग है। इसकी स्थित से माल्स होता है, कि चिरकाल पूर्व में यहा कभो किसी बड़ी गदी का स्रोत रहा होगा । इस स्थान से पाच छ मील उत्तर पूर्व की श्रोर एक ऊचा पहाड है, जिसके ऊपर हो छोटे २; शिवर हैं। इनमें से पूर्व के शिखर का नाम श्राज भो 'किपल का टिटबा' है। और एश्चम का शिखर 'जमदिमन' के नाम से प्रसिद्ध है। इस स्थान का प्राचीन इतिहास उमदिन, रोगुका और परशुराम के इतिहास से सम्बद्ध है। वसा उससे भी प्राचीन इतिहास किपल के इतिहास से ।

'विम्हुसर' से सरस्वती नदीका उद्गम जिस स्थानपर सभावना किया जासक्ता है, यह स्थान इस प्रदेश से पूर्व-जत्तरकी खोर लगभग सत्तर-ध्यस्ती मीलपर होगा। माल्म होता है खपने उद्गम स्थानसे प्रवाहित होकर सरस्वती नदी इसी पर्यंत शिखरके खास पाससे होती हुई + गगासागरसगमान्तिक बिन्दुसरोवरे कर्नसर्थ महर्षे पुत्री देवहत्यां जात। [ चौतम्बा सरकृत संगीन से

प्रकाशित, पृष्ठ १६ पर ]

शिवालक की खोर जाती थी। कपिलके नामसे खाज भी प्रसिद्ध, यह पर्वत शिरारका प्रदेश हो, किपलका उत्पत्ति स्थान था, खौर यहींपर कर्वन खिपका खाश्रम रहा होगा। इस प्रदेशके पर्वत शिरारों की स्थिति का सावधानतापूर्वक पर्यवेच्छा करनेपर यह बहुत कुछ स्पष्ट प्रतीत होजाता है, कि उस प्राचीन कालमें सरस्वती नदीका कोत, कहां २ होकर बहुता रहा होगा। +

भागवत के छतुसार ब्रह्मावर्त देशका राजा स्वायंभुव मतु×, श्रपनी कन्या [देवहृति] का विवाह करनेकेलिये कर्दम च्हांपके आश्रममें श्राया था। उक्त स्थान, ब्रह्मावर्त में श्रथवा उसके समीप ही कहा जासकता है। समीप हमते इसलिये कहा हैं, कि श्रभीतक ब्रह्मावर्तकी निरंचत सीमाओंका हाल हम विस्मृत कर चुके हैं। फिर भी इतना श्रतुमान किये जानेमें कोई वाथा नहीं है, कि ब्रह्मावर्तके समीप ही कर्दम द्रिपका आश्रम और किपलका उत्पत्ति—स्थान होना चाहिये। इसलिये सिरमीर राज्यको रेणुका कीलसे अपरक्ती श्रीर श्रास पास ही कहीं उक्त स्थानका निरचय किया जासकता है। यह निर्णय संस्कृत साहित्य, में प्रदर्शित 'विन्दुसर' सरस्वती' श्रीरंब्रह्मावर्त' के वर्णुनोंके आधारपर ही किया गया है। 'विन्दुसर' तथा सरस्वतीके उद्दर्गमके सम्बन्धमें लिखा जानुका है।

में लेखक ने स्वयं इन प्रदेशों में घूमकर हसका पर्यवेषण किया है। इस दिश में लेखकको, नाहन राज्य परिवार के श्रीयुत कुंवर श्रामीतिसिंह महोदय से, तथा महारामके मूगपूर्व भगारणक श्री पं० मशुस्तनवत्तानीले विशेष सहायता मिली है। लेखक उनका कृतक है।

अर्थम का रवसुर समार स्वापंसुन मसु, महावर्तका राजा था, जो व्ययोप्या (बवच) के वैवस्तत मसुसे पृथक् होना चाहिये । किन्हीं विद्वानों का विचार है कि अवध का मसु पविले था, अवाद सरयदुगके प्रारमिक कालमे, तथा महावर्दका मसु सरयदुगके प्रारमिक कालमे, तथा महावर्दका मसु सरयदुगके कालम कालमें वादिये । वर्त्य दुगोर्दकी काल मसुमार स्वयं होने के स्वयं के स्वयं । किर भी हतना हहता के द्वाचित् अयुक्त म हो कि मध्यकाल के क्योतिय मन्यों में विणित युग, ऐतिहासिक युगोंसे मिन्न होंगे। इन सुगोंके कालको गयानाका निरवय होनेकर यह संभव होसकता है कि उबत दो मसुझों मिनुयों को जो पौर्यापर्य वताया जाता है, उससे सबंधा विवयं हो जाय। इपांत निर्म संप्रमुखें मानुसे धोव वेवस्त मसुका काल हो, उससे हिसी पहिले सायदुग के व्यत्तिम मानमें स्वायस्थ मसुका काल हो, उससे हिसी पहिले सायदुग के व्यत्तिम मानमें स्वायस्थ मसुका काल हो, उससे हिसी पहिले सायदुग के व्यत्तिम मानमें स्वायस्थ मसुका काल हो, उससे हिसी पहिले सायदुग के व्यत्तिम मानमें स्वायस्थ मसुका काल हो।

अतीत सात मनुमों का जो मन्यों में उल्लेख खाता है, संमयत ये तत्तरकालीन किरमोंके पृथक र सावयंत्र ये । उस समय मजापालनके द्वारा प्रजाको वृद्धि में इनका अत्यन्त उपयोगी सहयोग प्राप्त हुआ होता । इसी कारण इनका तथाकथित वर्णन मन्योंमें उपलक्ष्य होता है। इसमकार भलेही स्वायंग्रय मनु पहिले हुणा हो, बीर वैवस्वत मनु खार में। यस्तु उनके खंताथर राजाखोंमें कोई भी मनु राजा आमें वोह हो सकते हैं। असिमाय यह है, कि अत्येक मनुके वराधर भी अपने चेरा के आदि पुरुषके मामार हो। 'स्वायमुव मनु या 'बैवस्वत मनु' कहलाते ये, उनके अपने वैयोगिक नाम कोई अन्य रहते होंगे।

सरस्वती का स्रोत, तथा तत्सम्बन्धी श्रन्य मत-

ब्रह्मावर्त की सीमाञ्चोंका श्रधिक निर्धारण करनेके लिये 'सरस्वती' श्रौर ''इपद्वती' निर्वोके सम्बन्धमें विवेचन करना श्रावस्यक होगा। श्रीयुत नन्दूलाल दे महोदयने 'प्राचीन भारतका भौगोलिक कोप' नामक इंग्लिश पुस्तकमें सरस्वती नदी के लिये तीन मतोंका उल्लेख इसप्रकार किया है—

- (१)—सरस्वती नदी ।सरमौरके पहाड़ोंसे निकलती छौर 'छादबद्दी' के पास जिसे हिन्दू पवित्र समझते हैं, समतल भूमिपर प्रवेश करती हैं। यह नदी छलौर गांवके पास कुछ दूर तक रेतमें छादश्य होगई है। छौर भवानिपुरके पास फिर दिखाई देती हैं। इसी तरह वालहप्पर के पास फिर छादश्य होकर वरखेड़ामें पुनः दीखने लगती है, छौर पेहोछाके समीप उरनईमें मारकरण्डा नदीके साथ मिल जाती हैं। छागे भी इसका नाम सरस्वती रहता हैं, छौर यह धम्धरके साथ मिल जाती हैं।
  - (२)-गुजरात में सोमनाथ के पास एक नदी।
  - (३)--ऍरेकोसिया [रौलिन्सन] +

इन तीनों मतोंमें से दूसरे और तीसरे मतके सामंजस्यके लिये हम-कोई सुपृष्ट प्रमाण उपलब्ध नहीं कर सके हैं। महाभारत × में प्रभासतीर्थकी स्थिति सरस्वतीके तटपर वर्ताई गई है, जहां सरस्वती पश्चिम समुद्रमें मिलती थीं। प्रतीत होता है, इसी आधारपर दे महोदयने संख्या हो में सोमनाथके पास सरस्वतीका होना वताया हो। परन्तु यह सरस्वती वही हो सकती है, जिसका संख्या एक में वर्णन किया गया है। वह उसके उद्गमकी ओरका वर्णन है, और यह समुद्रमें गिरनेके समीप का। यदापि यह निश्चित रूपसे नहीं कहा जासकता, कि वर्तमान प्रभास अथवा सोमनाथके समीप ही सरस्वती समुद्रमें गिरतीथी। अधिक संभावना यहीहै कि राजपूतानेकी

3 1

<sup>+</sup> सरस्वतीविषयक नन्द्रखाख दे का खेख-

<sup>1.—</sup>The river Saraswati rises in the hills of Sirmoor and emerges into the Plains at Ad Badri, deemed sacred by the Hindus, It disappears for a time in the sand near the village of Chalaur [ছুলা] and re-appears at Bhawanipur [মহানীয়েব]. At Balchppar [মহালুমা] it again disappears, but re-appears again at Barkhera [ম্বেটা]; at Urnai, [ম্বেট্] near Pehoa [ম্বেটা], it is joined by the Maikanda [ম্বেটা ব্রুবা], and the united river still bearing the name of Saraswati, [ম্বেটা] ultimately joins the Ghagger [ম্বেলা], [Panjab Gazetteer].

<sup>2-</sup>A river near Somanatha in Guzarat.

<sup>3—</sup>Arachosia [Rawlinson], [The Geographical Dictionary of Ancient and Medieval India, by Nandoo Lal Dey.]

<sup>🗴</sup> म. भा०, धन० ८०/६०-६३॥ शस्य० ३६।३३-३४॥

मर्ठभूमि जिस समय समुद्र सिलल से आच्छादित थी, उसी समय सरस्वती की धारा पृथ्वी पर प्रधाहित होती थी। उस समय पा, सर्रेंग्रेजी छीर समुद्र के संगम का स्थान तर्कालीन आयाँ के लिये अवश्य आवर्षक रहा होगा। सरस्वती छीर जस समुद्र के विनाशकारी परिवर्त्तन के छनन्तर प्र्वेकाल की स्पृति के आगर पर किसी समय, वर्त्तमान प्रभास अथवा,सोमनाथ (सोमतीर्थ) की कल्पना करली गई होगी। जिसके आधार पर महाभारत का वर्त्तमान वर्णन लिखा गया। इससे अह परिणाम निकाला जा सकता है, कि दे महोदय ने संख्या एक और दो में सरस्वती नाम की जिन दो निदयों का उल्लेख किया है, वस्तुत वह एक ही सरस्वती नदी है, जिमका एक वर्णन उद्गम के साथ का छीर दूसरा ससुद्र अगन के साथ का है।

महाभारत + के वर्धनों से इस बात का भी निश्चय होता है, कि सरस्वती नदी सी, वी समुद्र में जाकर मिलती थी। इस बात के स्वीकार किये जाने में कोई प्रमाण नहीं है, कि वर्तमान सोमनाथ के समीप सरस्वती नदी समुद्र में निरती हो। जब सरस्वती की जलकारा निरन्तर प्रवाहित हो रही थी, उस समय वर्चमान राजपूताने का अत्यधिक भाग ममुद्र-सलिल से आच्छादित × था। ऐसी स्वित में वर्तमान राजपूताने के उत्तर-पश्चिमी भाग के समुद्रतट में ही कहीं सरस्वती नदी आकर मिलती होगी। महामारत के वर्छनों से यह भी स्पष्ट होता है, कि युद्धकाल से बहुत पूर्व ही सरस्वती नदी नदी नदी नदी प्रदर्भ के थिए होता है। स्वयम्त्रत उपलब्ध होते थे। परन्तु एक ऐसे स्थान का भी महामारत में उन्लेख है, जिल्ले आने साम अवत्य के स्वत्य प्रवास के कि से स्वयम का नाम 'विनशन' लिखा है। सम्भवत यह वही स्थान है, जहां सरस्वती नदी, समुद्र में मिलती थीं। यह समुद्र, लिखा है। सम्भवत यह वही स्थान है, जहां सरस्वती नदी, समुद्र में मिलती थीं। यह समुद्र,

<sup>🕂 &#</sup>x27;ततो गत्वा सास्थत्या सागरस्य च सगमे । [ म भा,, धन०, ८०।६३ ]

<sup>&#</sup>x27;समुद्र' पश्चिम गत्वा मरस्वत्यविषसगमम् ।

श्रापाध्यमु देवेर्या ततं कान्तिमवाप्स्यस्य ॥ [ म भा शस्य० ३६।३३ ]

अन्य भीगोदिक घाचारों के श्रांतिरिक ह्वांते सुपृष्ट प्रमाय यह भी है, कि राजपूराने के हूस विशास आग में श्रांतिक भीति है। जीर हुनते संख्या मन ममक भित्र भीति है। जीर हुनते संख्या मन ममक भित्र भीति है। जीर हुनते संख्या मन ममक भित्र भीति है। प्रांति किया जीता है। हुनते संख्या पत्ती है। प्रांति किया श्रांति के सामम और चौडाई दो से साम भीत वक हो जाती है। प्रांति पर दाने पर हमका चैत्रपत्त के वर्गमीति के साममा रहता है। फेवल हुनी मील में से ३१ लाख मन से भी अधिक नमक प्रतिवर्ष प्रयार विया जाता है। यह भीत्र जोपपुर चीत जयपुर राज्य के बीडवाना, प्रचमदा आति हो वा है। कि क्यांति स्था जीपपुर राज्य के बीडवाना, प्रचमदा आदि स्थानों में, बीकानेर राज्य के छापाद साम स्वात साम स्वात होता है, कि क्यां अपन्य मांचीतकाल में यह प्रदेश समुद्रीजल से इंका था। विसी आवरिसक डोम भीगोलिक परिवर्तन से समुद्र उपस्कर पीढ़े हट गया, और वे उसके चिन्ह से पर रहें गये।

<sup>—</sup> म भा , शस्य० ३८।९ ॥ भीव्म० ६।५९॥

परिचम समुद्र कहलाता था, जो नाम श्राजकल श्रारव समुद्र को दिया जाता है। 'विनरान' नामक स्थान, उसके श्रासपास ही रहा होगा, जहां बीकानेर श्रीर बहाबलपुर राज्य पंजाब से मिलते हैं। सरस्वती के बिनारा का शतपथ ब्राह्मण में उल्लेख—

सरस्वती के नष्ट होने का उल्लेख, रातपथ + ब्राह्मए में भी उपलब्ध होता है। वहां के वर्षन से निम्मलिखित इतिहास स्पष्ट होता है—

सरस्वती प्रदेश में 'विदेघ माथव' नामक राजा, श्रातप्राचीन काल में राज्य करता था। उसका पुरोहित था—गोतम राह्रगण । किसी आग्नेय उपद्रव [ज्वालामुसी श्रादि के पट जाने तथा प्रचएड भूकम्प श्रादि के पट जाने तथा प्रचएड भूकम्प श्रादि के फारण उसका प्रदेश श्रीर राज्य नष्ट हो गया × । राजा किसी तरह सपरि- जन वचकर श्रपने पुरोहित के साथ पूर्व की श्रोर चल दिया। उसे कोई प्रदेश वहुत दूर तक, श्रपना राज्य पुनः स्थापित करने के लिये रिक्त न मिला। यहां तक कि यह पूर्व की श्रोर चलता र सदानीरा नदी के तट पर जा पहुँचा। उसे मालूम हुआ, कि सदानीरा से पूर्व की श्रोर अभी तक कोई श्रावादी नहीं है। श्रोर इस नदी को श्राज तक किसी ने पार नहीं किया है। उसने श्रपने पुरोहित से पूछा, कि सुक्ते श्रव कहां निवास करना चाहिये ? पुरोहित ने उत्तर दिया, कि सदानीरा के पूर्व की श्रोर का प्रदेश बहुत पहिले निवास के योग्य नहीं था, वहां बहुत दलदल थी। परन्त श्रव ऐसा नहीं है। यह प्रदेश निवास के योग्य हो चुका है। यह सुन राजा विदेष माथव, सदानीरा नदी को पारकर पूर्व की श्रोर के प्रदेश में चला गया। श्रीर उसकी श्रपना श्रावास बनाया। तभी से

<sup>🕂</sup> হারত লাত হাষাহাহত—হত ॥

प्र पद्मपुताय [स्पष्टिखयड, १म.११६६—२००] में भी श्रालंकारिक रीति पर सरस्वती प्रदेश की इस घटना का उस्लेख किया गया है। वहां पर देवलोक से, वडवानल [ देवलोक में वडवानल का पहुंच जाना, इस बात को स्पष्ट करता है, कि तत्कालीन भौगोलिक उथल पुथल का प्रभाव, विम्हुसर तक पहुंचा था, यही प्रदेश श्रानन्तरकाल में देवलोक कहा जाता रहा हैं।] को सरस्वती के द्वारा समुद्र में भेले जाने का वर्षन है, उसके साथ सरस्वती भी श्राहरत होगई बताई गई है। गंगा श्रीर यमुना उससे पुनः दर्शन के लिये पृष्ठती हैं। परन्तु वह सदा के लिये उनसे बिदा लेकर चली जाती हैं। गंगा ने उसका श्रवुगमन करना चाहा। परन्तु उसने कहा, कि तुम श्रव प्राची [पूर्व] दिशा की श्रोर जाश्रो। श्रीर स्वयं सरस्वती वडवानल को लेकर सदा के लिये परिचम समुद्र में चली गई।

इस वर्षन से दो बात अत्यन्त स्पष्ट होती हैं। (१)—िकसी भयंकर ज्वालामुखी के फटने से सरस्वती के प्रदेश उथल गये, और उसका खोत सदा के लिये नष्ट होगवा। (२)—सरस्वती के प्रवाह समय में गंगा और यमुना उसकी सहायक निदयां थीं। उसके नष्ट हो जाने पर इन दोनों निदयों का स्रोत पूर्व की और को बदने स्रगा।

इस प्रसंग की पृष्टि के लिये पद्मपुराण [ स॰ लं॰ ] के २७ में ब्रध्याय के १०१—११०, ११४, तथा ११७ रलोक भी द्रष्टव्य हैं। स्कन्दपुराण, प्रभास छक्ड [प्रभासचेत्र माहास्म ], प्रथ्याय ११-१४ में भी यह प्रसंग है।

उस प्रदेश का नाम 'विदेघ' हुर्ख्या, जो कालान्तर में उच्चारण विपर्यय से 'विदेह' कहा जाने लगा। श्रतपय प्राक्षणकार के समय में इस प्रदेश का नाम 'विदेह' हो चुका था। उसने 'सदानीरा' नदी की, फोसल और विदेह प्रदेशों को विभाजित करने वाली सीमा वताया है। प्रतीत होता है, विदेघ साधव ने, त्र्रपने समय के कोसलाधिपति के साथ सन्धि करके 'सदानीरा' ⊹को उन प्रदेशों की सीमा निर्धारित किया होगा, जिसका उल्लेख बाइएकार ने खपने समय में प्रसंगवश किया है।

4 'सदानीता' श्राजकल कीनती नदी है यह भी विषेचनीय है। श्राशुनिक विद्वानों के मत उन्हीं के शब्दों में

चन्द्रवास्त दे-A river in Oudh mentioned in the महाभारत and शतपथ माहस्य

चैदिक इन्टेक्स-Sada-Nira-thaving water always' [ percunial ], is the [ sieleles ] name of a stream which, according to the रातपथ माहत्य [ शाशाशक ], was the boundary between the Kosalas and the Videhas. The river is identified by the native lexicographers with the Karatoya [ see Imperial Gazetteer of India, 15, 24, ], but this seems to be too far east. Weber's [Indis.che Studien,1, 172, 181.] identification of it with the Gandaki [ See- S. V. Great Gandak, Imperial Gazetteer of India, 12, I25 ] is probably correct, for though the Mahabharata [ 2, 794,=समा० २०१२ कुम्भवोण संस्करण-मन्यलेखक ] distinguishes the two rivers, there is nothing to show that this is due to any good tradition.

कुम्भागीय संरम्भय के महाभारत की विरंप नाम सूची में टी. बार, व्यासाचार्य कृष्णाचार्यने 'सदानीरा' पद पर खिला है=the river Karatoya in Oudh which flows through the districts of Rungpur and Dinajpur, और 'करतीया' पद पर खिला है—A sacred river which flows through the districts of Rungpur and Dinajpur. It formed the boundary between the Kingdoms of Bengal and Kamarupa.

महामारत विरुप नाम सूची कें इन वर्षनों में 'सदानीरा' का विवरण झसंगत होगया है । क्योंकि रंगपुर श्रीर दिनाजपुर ज़िले ब्रद्ध में नहीं, मासुत यंगाल में हैं। श्रीर 'सदानीता' नदी श्रवध तथा श्रदध से लगे विद्वार प्रान्त में बहुनी चाहिये। वस्तुतः आन्ति से 'सदानीरा' को 'करतीया' समभक्त 'करतीया' का विच-रण 'सदानीता' के साथ सना दिया गया है, खोर 'सदानीरा' का श्रवय के साथ सम्बन्ध छोदा नहीं गया । क्तिर सूचीकारों ने 'करतीथा' को बंगाल श्रीर कामरूप शज्य की सीमा विमानक नदी वताया है, तब वह श्रवय में कैसे मानी जासकती हैं ? और 'सदानीरा' शतपथ ब्राह्मण [११४।११०४] के खनुसार कोसस तथा विदेशों की सीमा को बनाती है। इसलिये 'सदानीस' और 'करतीया' एक नदी नहीं ही सकर्ती । महाभारत [ शरु। २०] में 'गारहक्षी' स्त्रीत 'सदानीता' के पृथक निदेश में--जिसका संवेत 'वैदिक इन्हेंबसा में किया गया

इस वर्णन से यह परिणाम निकलता है, कि जब 'विदेघ माथव' सरस्वती के समीप प्रदेश, में राज्य करता था, उस समय कीई ऐसे तीव भौगोलिक परिवर्त्तन हुए, जिनसे सरस्वती के स्रोत रुद्ध होराये, श्रीर वह देश नष्टप्राय होराया, तथा उजड़ गया। सरस्वती और रॉलिन्सन ।

रॉलिन्सन् [Raulmson ] के मतानुसार सरस्वती, 'ऐरेकोसिया' [Arachesia] का नाम है। चन्द्रगुप्त भौर्य के समय में, वर्तमान श्रक्तगानिस्तान के दक्षिण-पश्चिमी भाग का यह नाम था । सिकन्दर के सेनापति सेल्यूकस से, अन्य प्रदेशों के साथ २ इस प्रदेश को भी चन्द्रगुप्तने ब्रीन कर श्रपने राज्य मे मिला लिया था 🕂 । इस प्रदेश में बहने वाली किसी नदी के नाम पर ही प्रदेश का यह नाम रहा होगा। आजकल इस प्रदेश में वहने वाली नदी का नाम 'हैल्मन्द' [Helmand] है, जो हिन्दुकुश पर्वत के भाग 'कोह-ए-याया' से निकल कर श्रफ्तगानिस्तान के मध्यभाग में बहती हुई एक मील में आकर गिर जाती है।

श्राधुनिक 'हैल्मन्द' नाम के साथ 'सरस्वती' नाम की पर्याप्त समानता है। पारसीक भाषा में 'स' की जगह 'ह' और 'र' की जगह 'ल' का प्राय प्रयोग होता है। कारसी का 'मन्द' प्रत्ययं संस्कृत के 'मतुष' प्रत्यय के समानार्थक है। इसप्रकार 'सरस्वती' श्रीर 'हेल्मन्द' नाम का साहर्य सर्वधा स्पष्ट है। सभव है, इसी आधार पर रालिन्सन महोदय ने ऐरेकोसिया की नदी को ही सरस्वती सममा हो। तथा उस प्राचीन समय मे वह प्रदेश भी भारत का ही एक अंग था।

इ्ग सब बातों के होने पर भी इस मत के प्राह्म होने मे अनेक बाधाएं हैं-

(१)--भारतीय साहित्य में सरस्वती का जो वर्णन किया गर्या है, उसका सामझस्य 'हैल्मन्द' के साथ विसी रूप में भी बिठाया नहीं जा सकता। सरस्वती के साथ जिन अन्य निद्यों देशों राजाश्रों ऋषि मुनियों श्रनेक तीर्थ स्थानों का सम्बन्ध प्राचीन भारतीय साहित्य में वर्णित है, वह सब 'ऐरेकोसिया' के 'हेल्मन्द' में श्रसमय है।

(२)-सरस्वती के नष्ट हो जाने का उल्लेख, प्राचीन साहित्य के आधार पर हम पीछे

कर चुके हैं। पर्न्तु 'हैल्मन्द' आज भी उसी तरह प्रवाहित होरहा है।

है—इतनी हो आन्ति है, कि उसका खेखक यह निर्णय नहीं करसका, कि जिस नदी का नाम प्राचीन कार्ल में 'सदानीरा' था उसी का कालान्तर में 'गण्डकी' नाम होगया । यद्यपि महाभारत का इस स्थल का वर्णन अधिक विश्वसनीय नहीं कहा जासकता, पिर भी इतना अवश्य राष्ट्र होजाता है, कि 'करतीया' नदी 'सदानीस' नहीं हो सकती। क्योंकि कुर देश से मगध तक ज ने में 'करतीया' बीच में श्रा ही नहीं सकती, 'सदानीस' श्राजाती हैं। इसिंखये 'सदानीस' नदी, 'गरदकी ही होनी चाहिये। कोसल श्रीर विदेह दशों की सीमा होने की सभावना इसी में होसकती हैं. जिसका उदलेख रातपथ बाह्य ए [ १।४।१।१०-१७ ] म किया गया है।

- 'हिस्टारिकल ऐट्लैस् आफ इंग्डिया' चार्ल्स् जाएँन एस् जे रचित, लागमैन्ज् श्रीन एरड को॰ द्वारा सन् १६१२ ईसवी में प्रकाशित, पुष्ड ६, तथा चित्र न ० ३ और ४॥

(३)—प्राचीन साहित्य के वर्णनानुसार 'सरस्वती', विन्दुसर श्रथवा शक्षसर नामक भीत से निकल कर समुद्र मे गिरती थी, परन्तु 'हैल्मन्द' पर्वत से निकल कर एक कील मे जाकर मिलती है । इसलिये 'हैल्मन्द' को 'सरस्वती' पहचानना युक्तिपूर्ण नहीं कहा जासकता ।

जहां तक दोनों नामों की समानता का प्रश्न है, यह स्वतन्त्र रूप में किसी एक स्थिति का निर्णायक नहीं कहा जासकता। इसप्रकार श्राकिसक रूप से श्रनेक नामों की समानता सभावित हो सकती है। श्रमी पिछले दिनों इंग्लेख्ड का महाराज श्रष्टम एडवर्ड, कारणवश राजसिंहासन परित्याग कर देने के अनन्तर 'ढयूक ऑफ विन्डसर' [बिन्डसर का सामन्त] कहलाया। 'बिन्डसर' इंग्लेरड मे एक स्थान 🛨 का नाम है। यह नाम, श्रमी ऊपर वर्णित 'विन्दुसर' नाम से श्रत्यधिक समानता रस्तता है। परन्तु इस समानता के होने पर भी इन दोनों को एक नहीं कहा आसकता।

श्रास्ट्रे लिया के 'न्यूसाऊथ वेल्स' नामक प्रदेश में तथा श्रमेरिका में भी 'विन्डसर' नाम के स्थान हैं, जो इस्तेरड से जॉकर वहा बसे हुंद व्यक्तियों ने, त्रापने प्राचीन प्रदेश की स्पृति में रख लिये हैं। ऐसे ही स्त्रीर भी अनेक नाम हैं। इसीतरह यह भी सभव होसकता है, कि कभी श्रायन्त प्राचीन काल में सरस्वती प्रदेश के श्रार्यजन, श्रफगानिस्तान के उन प्रदेशों में जाकर कार्यवश वस गये हों, और उन्होंने ही वहा की उस नदी का नाम, अपने प्रदेश की नदी के नाम पर रखिदया हो, जिसका कालान्तर में भाषा श्रीर उचारण के प्रभागों से यह रूपान्तर होगया।

ऐसी स्थिति में ए० ए० मॅक्डॉनल ने जो 'वैदिक मिथॉलॅजी' [Vedic Mythology] [१८६७ A D संस्करण] के पृष्ठ ८७ पर यह समावना प्रकट की है, कि अवेस्ता वर्णित, श्वकगा-निस्तान की 'हरके ती' [Haraquiti] नदी, भारतीय साहित्य में वर्शित 'सरस्वती' है, वह भी

इसप्रकार सरस्वती के सम्बन्ध का यह विवेचन हमें इस परिणाम पर पहुँचा देता है, सर्वथा श्रसगत है। कि सरस्वती नदी हिमालय के बिन्दुसर श्रथवा ब्रह्मसर [पद्मपुराण के श्रनुसार विष्णुसर] नामक स्थान से निकलकर ब्रह्मावर्त्त कुरुत्तेत्र आदि देशों को सींचती हुई, उस समुद्र मे गिर जाती थी, जो कभी राजपूताना श्देश की भूमि पर लहराना था। मुख्य सरस्वती नाम इसी नदी का था।

सरस्वती के समान दृपद्वती भी क्रांज अपरिचित सी नदी हैं। श्रतेक विद्वानों ने इसके च्पदती---सम्बन्ध मे श्रपने भिन्न २ विचार प्रकट किये हैं। श्राजकल भारतःको उपलम्यमान नर्दियों के नामों में हपद्धती नाम, किसी नदी का नहीं पाया जाता। इसका कारण यही कहा जासकता है, कि या तो यह नदी नष्ट होगई, या उसके किसी दूसरे नाम ने अधिक प्रसिद्धि प्राप्त कर इस नाम को विस्मृत करादिया।

<sup>-</sup> इ म्लेखड के खन्तार्गत बर्कसापर [Berkshire] नामक प्रदेश में विन्दसर [Windsor] नाम का स्थान

श्री नन्दूलाल दे + महोदय ने घग्गर नदी को हपद्वती वताया है, जो सिमले की पहा-ड़ियों से निकलकर अन्याला और सरहिन्द × होती हुई राजपूताने की मरुमूमि में अन्तिहित हो जाती हैं। दे महोदय ने अपने लेख का आधार ऍिल्फनस्टम और टॉड के उल्लेखों को माना हैं। परन्तु महाभारत ÷ के वर्णनों के अनुसार हपद्वती नदी, सरस्वती से दक्तिण पूर्व की ओर होनी चाहिये। वहां सरस्वती से दिन्तिण और हपद्वती से उत्तर की ओर कुरुत्तेत्र में निवास करना अञ्छा बताया गया हैं। यह उल्लेख उसी समय संभव होसकता है, जब सरस्वती से दिन्तिण-पूर्व की ओर हपद्वती की स्थितिमानी जाय। वर्तमान धग्गर नदी की स्थिति, उनत सरस्वती से पश्चिम की ओर हैं। ऐसी स्थिति में घग्गर को हपद्वती मानना कठिन होगा। इसके लिये और भी कोई सुपुष्ट प्रमाण नहीं हैं।

कर्तिचम ने थानेसर के वर्णन में, प्रसंगवराजी तपद्वती का उल्लेख किया है, उससे दपद्वती की वास्तविक स्थिति पर फोई स्पष्ट प्रकारा नहीं पड़वा । परन्तु उसने महाभारत के उल्लेखों को पूर्ण रूप से ध्यान में रक्खा है । इसीलिये कर्तियम के विचार से भी चगार नदी, तपद्वती नहीं होसकती !

में कडॉनल खौर कीथ द्वारा संगृहीतं 'वैदिक इन्डें क्स' में वताया गया है, कि हपढ़ती नदी, कुछ दूर तक सरस्वती के वरावर २ यहकर उसमें मिल जाती थी। छुग्वेद, ॐ ब्राह्मण, प्रन्थ और श्रीत सुजों में भी इसका उल्लेख हैं। मतुस्यृति [२।१७] में लिखा है, कि ये दो निहयां मध्यदेश की परिचमी सीमा को बनाती हैं \*।

[नन्दूलाल दे कृत, भौगोलिक कोष-इंग्लिश]

<sup>+</sup> rugal-The Caggar [Ghagar] which flowed through Ambala and Sirhind, now lost in the sands of Rajputana, [Elphinstone and Tod].

२ दे महोदय का यह क्षेत्र ठीक नहीं है, कि यमार सरहिन्द के पास बहती है। प्रत्युत सरहिन्द से सगभग ३५ मील दूर पूरव की छोर बहती है। वर्षमान छम्बाला छावनी से भी लगभग दो तीन मील पूरव।

दिख्येन सस्वत्या दपटुत्युत्तरेख च । ये यसिन्त कुरुषेत्रे ते वसिन्त त्रिविष्टपे ॥ [वनपर्य, मः११६, २०४] प्रमुश्स [ब्राविखण्ड, २माम्६] में इसप्रकार पाठ है—
त्रिख्येन सरस्वत्या उत्तरेख सरस्वतीम् । ये यसिन्त कुरुषेत्रे ते वसिन्त त्रिविष्टपे ॥
परन्तु महाभारत के पाठ से इसका कोई विरोध नहीं है । इसका ब्राभिप्राय केवल इतना ही है, कि त्रस्वती के दोनों तटों का प्रदेश कुरुषेत्र] स्वर्ग के समान है ।

<sup>😸</sup> भागेद, ३।२३।४॥ पण्यविश माल्य २४।१०।१३॥ सारव्य० माल्य २२।१०।१६॥ साट्या० श्री० १०।१६।४॥ कार्या ० श्री० २७।६।६-२६॥

<sup>\*</sup> स्पहती,—'stony' is the name of a river which flows into the Saraswati after running for a time parallel to it. It is mentioned in the Rigveda [३१२३१३], along with the Saraswati and the Apaya, as the scene of action of the Bharata princes. In the एक्टबिंग ब्राह्म [३२१३०१३] and later [काया० श्री० स्० २०१६१६,३६॥ साट्या० श्री० स्० १०११६१) the स्पद्भते and the सरस्वती are the

'दीदिक इन्डेॅ क्स' के वर्णन से भी यह बात स्पष्ट नहीं होती, कि सरस्वती नदी के किस किनारे की स्त्रोर स्त्रथवा किस दिशा में टपद्वती नदी बहती थी। न वहां पर इस नाम से किसी

वर्तमान नदी की पहचान वताई गई है।। इसके स्रतिरिक्त मनुस्मृति [२।१७] में ब्रह्मावर्त्त की सीमा बताई गई हैं, मध्यदेश की नहीं । मध्यदेश की सीमा मतुस्पृति के २।२१ रलोक में हैं। वहां मध्यदेश की परिचर्मी सीमा विनरान की वताया है । प्राचीन साहित्य के आधार पर यह निश्चय होता है, कि 'विनशन' उस स्थान का नाम था, जहां सरस्वती नदी समुद्र में गिरती थी। हमने इसका श्रम्यत्र भी उल्लेख किया है। 'विनरान' का अन्य नाम 'अदरी' अथवा 'श्रदरीन भी [महामाध्य २।४।१०॥६।३।१०६] उपलब्ध होता है। इस प्रकार उत्तर-दत्तिण खड़ी हुई एक ऐसी रेखा मानकर, जो बिनशन पर से गुजरती हो, मध्यदेश की

यह स्त्रमी लिखा जानुका है, कि महाभारत यनपर्व के [८१/४,२०४] खोकों के स्रमुसार पश्चिमी सीमा कही जासकती है। सरस्वती से पूर्व-दिश्य की छोर टपद्वती होनी चाहिए । इस विचार की पुष्टि, ब्राह्मण प्रन्थ और श्रीत सुत्रों के वर्णन से भी होती है। वहां प्रसंग है, कि विनशन मे दीचित होकर, सरस्वती के दिचिए। तट पर ऊपर की खोर चलता हुआ। सरस्वती खोर टपद्वती के संगम तक व्यात्रे +। संगम पर सरस्वती को पार करके इपढ़तीक दिन्ति तट पर पहुँचे। संगममें नदी पार करने के दोवों से बचने के लिये यहां ऋषोनिष्त्रय [ऋषोनपात् देवताके उद्देश्य से] चह देवे × ।

इस प्रसंग से प्रतीत होता है, कि उक्त सरस्वती नदी के पूर्व-दिव्य स्रोर ही टपहती होनी चाहिये। क्योंकि यदि सरस्वती के पश्चिम की श्रोर ही टपद्वती हो, तो टपद्वती के दिचिए तट पर जाने के लिये सरस्वती को पार करना अनावश्यक होगा, खीर चरु का विधान निर्धिक। इस कारण से भी घगगर नदी को हपद्वती नहीं कहा जासकता। क्योंकि घगगर, सरस्वती से पश्चिम की और यहती है। श्रव विचारना चाहिये, कि कौन सी वर्त्तमान नदी, हपदती रही होगी, श्रथवा वह भी सरस्वती की तरह नष्ट होचूकी हैं।

ह्यद्वती, गंगा है-न रहा और दूसरा अधिक प्रसिद्ध होता गया। इसप्रकार उसी नदीके साथ पहले नाम के सम्बन्ध को धीरे २ सर्वधा भुला दिया गया । हपद्वती नाम की भी बही दशा हुई । कई कारणों से हमें यह का बार र स्वयंत्र सुरुष प्रकार का क्या कि होने में कोई प्रतीत होता है कि बत्तमान गंगा का दूसरा नाम हण्द्रती भी था । एक ही नदी के दो नाम होने में कोई

scene of special sacrifices. In 43 [2119] these two rivers form the western boundary of the Middle Country. विदिक इन्डेंबस, by Macdonell

<sup>🕂</sup> दोनों निदयों के संगम का उस्लेख, लाट्या न्छी ० १०।१ शशा में है।

<sup>🗴</sup> ताबह्य महाना० २४।१०।१२—२६॥ काल्या०खी०२४।६।६॥

श्रसामञ्जाय नहीं है। ऋग्वेद मे उल्लिखित , आर्जीकीया श्री 'विपाट्' दोनों नाम, विद्वानों ने वर्त्तमान ज्यास नदी के माने हें। 'आर्जीकीया' नाम श्राज विल्रष्टल भूल गया, तथा विपाट् [विपाश ] का विकृत रूप ज्यास श्राज चल रहा है। परन्तु जिस श्रत्यन्त प्राचीन काल में गगा का हंपद्वती नाम था, उससमय वर्त्तमान गगा का स्रोत सर्वथा ऐसा ही न था, जैसा श्राज है। तब श्रवश्य यमुना के श्रागे, गंगा [हपद्वती], सरस्वती की सहायक नदी रही होगी। श्राज जहां से +गगा श्रीर यमुना का भुकाब, हमें दिल्ला—पूर्व की श्रीर भुकता हुश्य प्रतित होता है, यह उस पुरातन काल में सर्वथा विपरीन रहा होगा, तथा इपद्वती [गंगा] परिचम की श्रीर यहती हुई, वर्त्तमान करनाल जिले के श्रासपास कहीं सरस्वती नदी में मिल जाती होगी। श्रीर यमुना इससे पहले ही।

श्रीयुत श्रिश्नाराचन्द्रदास ने श्रपनी पुस्तक 'ऋग्वेदिक इरिडया' से इस वातका निर्देश किया है, कि उस कालमे पजावकी रातद्र [सतलुज] श्रादि पाच निदेया, सरस्वतीमें मिलती थीं ×1 परन्तु यह श्रिष्क सभव हे, कि सरस्वतीमें मिलनेवाली वे पाच निदया, पजावकी प्रसिद्ध वर्षा मान पाच निदया ही न हों, प्रत्युत सरस्वती के दोनों श्रोर से श्राने वाली कोई पाच निदया हीं। क्योंकि किसी नदीमें भी, एक ही श्रोरसे उसकी सहायक निदया मिलती रहे, ऐसा नहीं होता। न ऐसा कोई उदाहरए मिल सकता है। इसलिये यह कहना ही ठीक होगा, कि कुछ निदया पूर्वकी श्रोरसे श्रीर कुछ परिचमकी श्रोरसे, श्रयांत कुछ वायें तटकी श्रोरसे श्रीर कुछ परिचमकी श्रोरसे, श्रयांत कुछ वायें तटकी श्रोरसे श्रीर कुछ दायें तटकी श्रोरसे सरस्वतीमें मिलती थीं, श्रोर उनकी सख्या पाच थी। पूर्वी तटकी श्रोरसे मिलने वाली नदियांमें देप हती [गंगा] श्रोर यसुना का नाम लिया जासक्वा है —। तथा पिष्ममी अथवा दायें उटकी श्रोरसे घग्गर, सतलुज श्रीर ज्यास का। जिस उप भौगोलिक घटनाने सरस्वतीके स्रोतोंको श्रादिसे श्रवत तक उथल दिया, उसीने इन नदियोंके स्रोतोंको भी परिवर्त्ति कर दिया। सरस्वतीके साथ २ द्रष्ट इती का नाम तो श्रवश्य याद रह गया, परन्तु उसकी श्रितमें भारी परिवर्त्तन होजानेसे उसकी वाला विकता स्पृतिचेत्रसे उठ गई। किर भी भारतीय परन्यामें बहुत काल तक उसे याद रक्खा गया। इसीकारण जहा तहा कुछ लेख ऐसे उपलब्ध होते हैं, जिनसे इस विषयपर कुछ प्रकाश श्रवश्य पदता है।

## दपहती, ग'गा का नाम होने में प्रमाण-

सहारनपुर धीर मुजक्फरनगर जिलों के सीमाभागों के बासपास ।

प्रत्येद ३४।११ के कापार पर । इसकी तुलना करें—पद्मपुराय, सृष्टि खयड,१४।१२२॥ तथा स्कन्द्रपृष्य, मभास खरड, [प्रभासचेत्र माहान्य] ४०३४।१४०००००॥

पहिले यमुना क्रिट राइती, सरस्वती में मिल'की थी । परिचम तटकी और से मिलने वाली मिद्रवींमें प्रगार सीपी सरस्वती में, तथा प्यास सतलुजमें मिलकर सतलुज, सरस्वतीमें मिलती होगी। ध्रथमा ये भी दोनों स्वरान्त्र रूप स ही सरस्वती में मिलती हों।

(१)—गहाभारत में वर्णन + स्नाता हैं, कि युद्ध समाप्त होजानेपर युधिष्ठिर, वन्धु-बान्धवों और इष्ट मित्रों के नष्ट होजानेसे खित्र हो, राज्य-पालन के स्थान पर सन्यास लेनेको तयार होनया । पर श्रन्तमें श्रपने भाइयों तथा कृष्ण श्रादिके समक्रानेपर इस्तिनापुर जा, उसने श्रपना राज्य संभाल लिया । तव प्रजाकी श्रमुमतिसे राज्याभिषिक्त हो, कृष्णकी प्रेरणा होनेपर युधिष्टिर, शरशायी भीष्मके पास राजनीतिका उपदेश लेनेके लिये, श्रपने भाइवों तथा कृष्ण श्रादिके साथ कुरुत्तेत्र जाता है। ये सब व्यक्ति उसी दिन सायफालको हित्तनापुर वापस श्राजाते हैं। श्रगले दिन प्रातःकाल पुनः भीष्मके पास उपदेश लेनेके लिये जाते हैं। उसी दिन सायंकालको पुनः वापसी पर सव व्यक्तियोंका रुपद्वतीमें स्नान धरने और वहीं सन्ध्योपासना श्रादिके श्रनन्तर हिततनापुरमें प्रवेश करने का उल्लेख है × ।

इस प्रसंग में यह ध्यान देने की बात है, कि वर्णन के ब्रातुसार, भीष्म के समीप से चल देने के अनन्तर, हस्तिनापुर के समीप आकर वे सब लोग टपद्वती में स्नान आदि करते हैं। यात्रा की थकावट को दूर फरने के लिये, निवास के समीप आकर स्तान करना उचित ही प्रतीत होता है। इससे यह घारणा टढ़ होती हैं, कि हस्तिनापुरके समीप हो कहीं दण्दूती नदी होनी चाहिए। वर्त्तमान भेरठ जिले के अन्तर्गत मवाना तहसील में हरितनापुर नामक स्थान को ही, कौरवों की तत्कालीन राजधानी मानने पर यह निश्चय होता है, कि गंगा का ही दूमरा नाम दपहती था, क्योंकि उक्त हस्तिनापुर इसी नदी के दाहिने तट पर बसा है।

महाभारत काल में, वर्त्तमान कुरुचेत्र उपनगर [ क्ष्या ] और उसके व्यास पास का प्रदेश ही प्रसिद्ध कुरुत्तेत्र न था , प्रत्युत यह एक पर्याप्त विस्तृत प्रान्त था । इसकी सीमार्थे पश्चिम में सतलुज, पूर्व में गंगा तक फैली हुई थीं ÷ । महाभारत का युद्ध, ठीक किस भूमि पर श्रीर कितनी मूमि पर हुआ था, यह अभी निश्चित नहीं कहा जासकता । फिर भी युधिष्टिर आदि का प्रति-ू दिन प्रातःकाल मीत्म के समीप उपदेश के लिये जाना, और सायकाल वापस हरितनापुर आजाना, इस बात को प्रकट करता है, कि भीष्म को शर-विद्ध होने के व्यनन्तर कहीं हस्तिनापुर के समीप, अथवा अधिक से अधिक बीस पञ्चीस मोल के अन्तर पर गंगा तट के आस पास ही रक्सा गया

<sup>🕂</sup> महामस्त, शान्तिः, श्रध्याय १-१८ तक ।

<sup>×</sup> स्व इरानीं स्वसन्देहं प्रवस्थामि पितामह। उपैति सविता हास्ते रसमापीय पार्धिवर्म्॥ ततो द्विजातीनभिवार केशवः कृपश्च ते चैव युधिन्दिसदयः। प्रदिख्योकृत्य महानदीसुवं सतो स्थानारुरहुर्मुदान्विताः ॥ द्दद्वर्ती चाप्यवगाद्य सुझताः कृतोद्दकार्थां कृतजप्यसंगलाः। - प्रतास संदर्भा विश्वित्तपरतपास्ततः पुरं से विविद्यर्गजाह्नयम् ॥ [ म० भा०, शान्ति०, १७।२८-३० ] कुरचेत्र प्रदेश की सीमाओं का विवेचन खमी खगले पृत्यों में किया जायना ।

्र गा। यद्यपि यह स्थान भी कुरुचेत्र प्रान्त के अन्तर्गत ही था। वर्षमान कुरुचेत्र उपनगर और हिस्तनापुर का अन्तर लगभग एक सौ मील हैं। तथा निश्चित रथ मार्गों से जाने आने पर और भी अधिक पड़ेगा। इतनी दूरी, घोड़ों के रथों की सवारी पर प्रतिदिन जाने आने के लिये अत्यिषिक हैं। फिर उपदेश के लिये भी कुछ समय होना चाहिये।

(२)-भीष्म की मृत्यु होजाने पर उसके निवास के समीप ही चिता बनाये जाने का महाभारत में उल्लेख हैं। वहीं पर भीष्म का दाहसंस्कार किया गया। दाह के श्रमन्तर गंगा में जाकर ही स्नानादि करने का उल्लेख किया गया है + । इससे भी प्रतीत होता है, कि जहां भीष्म शर-शष्या पर लेटे थे, वह स्थान श्रवश्य ही गंगा के श्रति समीप था। महाभारत के इस प्रसंग में हपद्वती नाम का उल्लेख नहीं हैं।

(३)—महाभारत में एक स्थल × पर कौशिको [इस नाम की एक नहीं ] और हपद्वती के संगम का उल्लेख हैं। आधुनिक ऐतिहासिक विद्वानों ने विहार प्रान्त की वर्तमान कुसी या कोसी नामक नदी को ही 'कौशिकी' नाम से पहचाना हैं। यदि यह बात ठीक हैं, कि विहार की कुसी नदी ही, महाभारत में विश्वत 'कौशिकी' नदी हैं, तब हपद्वती के साथ इसके संगम का उल्लेख, यह सिद्ध करता है, कि गगा का ही दूसरा नाम हपद्वती था। क्योंकि भागलपुर से कुछ आगे गंगा में ही आकर कौशिकी नदी मिलती हैं।

(४)—तायड्य महात्राक्षयः— श्रौर कात्यायन श्रौतसूत्र में सारस्वत तथा दार्षेद्वत नामक सर्त्रों का उल्लेख हैं। इन प्रसंगों से प्रकृत- सम्बन्धी जो भाव स्पष्ट होता है, वह इसप्रकार हैं—

सत्रवाजी व्यक्ति विनरान के में दीचित होकर सरस्वती के दिच्या तट पर उसके उद्गम की खोर चले। सरस्वती—हपद्वती का संगम खाने पर, संगम से उपर की खोर सरस्वती को पार करके हपद्वती के दिच्या तट पर पहुँचे। पार करने के पूर्व ही सतरण के दोपों से बचने के लिये अपोनिष्त्रय [ अपोनपात देवता के उद्देश्य से ] चल देवे। और पार होकर वहीं से अप्राक्षणाल प्रतेशा के द्वारा आग्नेय इष्टि का प्रारम्भ करे। पुन. हपदती के दिच्या तट पर उद्गम की और चलता हुआ। उसके उद्गम स्थान पर पहुँच। वहां से मदी पार किये बिना ही यमुना के उद्गम — 'टिलच अवहर्य' नामक स्थान में पहुँचे, वहां 'खवमृथ' का अनुष्ठान करे। वहां से सर्वित के उद्गमस्थान — 'प्लच शास्त्रयण' में जाकर अप्राक्षणाल प्रतेशाश से आग्नेय इष्टि की सम्पन्त करे। वहां से सरस्वती के उद्गमस्थान — 'दिच्या तट पर, धारा के साथ २ नीचे की और हपद्वती के सगम पर पहुँच कर सत्र को सम्पूर्ण करे।

इस वर्णन मे यज्ञिय अंश को छोड़कर, विद्वानों का ध्यान हम केवल इस और आकृष्ट

<sup>🕂</sup> म० मा०, श्रदुशा० २७४।६-१७॥

<sup>🗴</sup> कोशिक्या संगमे यस्तु स्पद्धत्याश्च भारत ।स्नातिचै नियताहार सर्वपापै प्रमुख्यते॥[वनपर्व, =:11६१-१६]

<sup>—</sup> तारवड महाब्राह्मण २२१९०।१२-२३ ॥ कारपा०धी०२४।इ।३०-३६ ॥ लाटग० श्री० १०/१२।॥ । १६ 'विनरान' उस स्पान का नाम था, जहां सरस्वती नदी समुद्र में गिरती थी । वह एक सत्कातीन वीर्षे-

फतना चाहते हैं, फि सरस्वती—हपद्वती के संगम के ऊपर, सरस्वती के इिच्छा वट से बाएँ तट की खोर पार होकर हपद्वती के दिख्य तट पर पहुँचना, इस बात को बिद्ध करता है, कि सरस्वती से पूर्व-इिच्छा की खोर ही हपद्वती थी + 1 इसके खितिरिक्त, खागे हपद्वती के दिख्य तट पर ऊपर की खोर जाते हुए उद्गम स्थान पर पहुँचकर, वहां से नदी को बिना पार किये ही यमुना के उद्गम स्थान पर पहुँचना इस बात को सिद्ध करता है, कि इन क्रव्यकारों के हान में प्राचीन परम्परा के खाधार पर यह निश्चय था, कि इपद्वती के उद्गम से पिश्चम की खोर यमुना का उद्गम स्थान है। ऐसी स्थिति में यमुना से पूर्व खोर की हपद्वती नदी, गंगा संभव हो सकती है। इस खाधार पर भी गंगा का ही दूसरा नाम नपद्वती प्रतीत होता है।

(४) स्कन्दपुराण में तो स्पष्ट ही सरस्वती श्रीर गंगा के संगम का । उल्लेग्न पाया जाता है। जो किन्हीं श्रातिश्राचीन परम्पराश्रों के आधार पर वर्णन कियागया प्रतीत होता है। पुराण के जस प्रसंग से इनके संगम-धान का भी अनुमान किया जा सकता है। वह स्थान अभ्वाला मण्डल के अन्तर्गत कैंध न मण्डी के समीप 'पृंडती' नामक यस्ती के आसपास ऋहीं होना चाहिये। स्कन्दपुराण × के इस वर्णन से भी हमारे विचार की अत्यधिक पुष्टि होती है।

ब्रह्मावर्च की सीमा---

इन निद्वों के स्रोतों को इसमकार माने जाने पर खब हम, ब्रह्मावर्त्त प्रदेश की सीमाओं का सुद्ध श्रिधक निर्वित तान प्राप्त कर सकते हैं। मतुस्कृति के आधार पर सरस्वती और दृषद्वती के वीच का प्रदेश ब्रह्मावर्त्त, तथा 'ब्रह्मावर्त्त' के अनन्तर अर्थात् नीचे की और का प्रदेश 'ब्रह्मावि देश'— था। ब्रह्मावि देश में चारप्रान्त थे-कुरुजेत्र, मत्त्य, पंचाल और श्रूरतेन। इस रोति पर, वर्त्तमान भौगोलिक विभागों के अनुसार-नाहन राज्य का अधिक भाग, देहरादृन का जिला, दिहरी राज्य, सहारनपुर जिले का तथा अम्बाला जिले की जगाधरी तहसील का उपरी भाग 'ब्रह्मावर्त्त' देश में आता है।

कुरुत्तेत्र—इसके नीचे 'मद्रापिदेश' के कुरुत्तेत्र प्रान्त में श्रम्याला ज़िले का श्राधिक भाग, करनाल, रोहतक ज़िले, देहली गुड़गांव जिलों का उत्तरी भाग, मेरठ, मुजरफारमगर ज़िले और सहारनपुर जिले का दिल्ली भाग तथा पटियाला, नामा,मीद राज्यों का पर्याप्त भाग श्रा जाता है।

मत्स्य—कुरुत्तेत्र के इन्तिण पश्चिम में सत्त्व प्रान्त था। जिसमें वर्त्तमान राजपूताने का उत्तर-पश्चिमी भाग, तथा जयपुर ग्वालियर राज्योंका और पिरोजपुर ज़िलेका श्रिथक भाग समाविष्ट हैं।

ऐसी स्थिति में नन्दुलाल दे खारि महोदयों का घगार को द्रपद्वती बताना सगत गढ़ी कहा जासकता। इस-का पहिलों भी निर्देश किया जानुका है।

स्कन्दपुराख, प्रभासखरड, [ व्रमासखेव माहरूच ], १२१४० ॥ इस विषय पर पह सम्पूर्ण प्रध्याय ही प्रशेष प्रकार कालागा है।

सरस्वतीरपद्वस्योर्देश्वयोर्पेदन्वरम् । सं देवितिर्मितं देश महावर्ते मचचते ॥
 पुरचेत्रं च मतस्यारच पञ्चाला श्रुरनेवका । एप महापिदंशो चै महावसीदनन्वर ॥ [ मनु० २१३७,१६ ]

शूरसेन—मत्स्य से पूर्व की खोर तथा कुरुत्तेत्र से दक्षिण में शूरसेन प्रान्त था। जिसमें वर्त्तमान देहली तथा गुड़गांव जिलों का दक्षिण भाग, भरतपुर, धौलपुर, करौली ख्रादि राखों का पूर्वी भाग,मथुरा, बुलन्दराहर, खलीगढ़, एटा, इटावा, मैनपुरी, खागरा ख्रादि जिले समाविष्ट हैं।

पंचाल — शहावत्ते, कुरुत्तेत्र तथा शूरसेन से पूर्व की श्रोर पंचाल प्रान्त था। जिसके हो भाग थे उत्तर पंचाल, और दिल्ला पंचाल। जिनमें वर्त्तमान कमाव् डिवीजन का कुछ दिल्ला भाग, रुहेलालएड के सम्पूर्ण जिले, और रुहेलालएड से पूर्व तथा दिल्ला की श्रोर का कुछ भाग सम्मिलित था।

कर्नियम ने 'एन्शन्ट ज्यामकी खाँक इन्डिया' नामक पुस्तक के ३३८ पृष्ठ पर [१६२४ ईसवी संस्करण] थानेसर के वर्धान में, महाभारत वनपर्व [-११२०७] के एक श्लोक की उद्धृत कर, जो यह प्रकट किया है, कि 'ब्रह्मावर्त्त' कुरुत्तेत्र के खन्तर्गत था, यह इससे खसङ्गत होजाता है। कुरुत्तेत्र, ब्रह्मार्व देश के खन्तर्गत एक प्रान्त था, और ब्रह्मावर्त्त, सर्वथा उससे पृथक् एक प्रदेश का नाम था। संभवतः उद्धृत श्लोक के खन्तिम चरण + का खर्थ समक्षने में भ्रान्ति होजाने के कारण कर्नियम महोदय ने ऐसा लिख दिया हो।

ब्रह्मावर्च की सीमा पर, कर्दम का [सरस्वती तटवर्ची] आश्रम-

इसप्रकार ब्रह्मावर्त्त देश की सीमाओं का श्राधिक निश्चित ज्ञान होजाने पर हमारा वह विचार और भी स्पष्ट सथा पुष्ट होजाता है, कि कपिल का उत्पत्ति स्थान, वर्त्तमान सिरमौर राज्य के अन्तर्गत 'रेगुका' नामक भील के ऊपर की ओर श्रास पास ही था। यहीं पर कईम ऋषि का श्राध्रम था, जो सरस्वती नदी के दिल्ला तटपर तथा ब्रह्मावर्त्त की पश्चिमी सीमा में श्रवस्थित था। इसलिये ब्रह्मावर्त्त देश के तत्कालीन राजा स्वायम्भुव मनु का, श्रवनी कन्या देवहृति का कईम के साथ विवाह करने के लिये वहां उपस्थित होना, सर्वथा सामञ्जस्य-पूर्ण है।

🕂 तद्रानुकारत्नुकवीर्यदन्तरं रामाहदानां च भचवनुकस्य च। एतत्कुरुत्तेत्रसमन्तपञ्चकं वितामहस्योत्तरवेदिरुव्यते॥

यह सीमा कुरुषेत्र के श्रन्तर्गत 'स्तमन्तपण्यक' मामक तीयं की है। जिसको पितामह की 'उत्तरवेदि' कहा गया है। यदि कुरुषेत्र को ही पितामह [महा] की उत्तरवेदि मान लिया जाय, तो भी कुरुषेत्र को श्रयवा उसके किसी भाग को 'महावत्त' महीं कहा जासकता। वस्तुतः कुरुषेत्र को पितामह की उत्तरवेदि कहने से यह स्पष्ट होजाता है, कि उसकी पूर्ववेदि महावत्त्त है। इसप्रकार पूर्वोक्त मनु के रलोकों का ही शायव इस कथन में ज्वनित होता है, कि पूर्ववेदि महावत्त्त 'के श्रतन्तर, महार्थि देश का श्रन्यतम मध्म मान्त कुरुषेत्र, श्रयवा तदन्तर्गत 'समन्तपण्यक'पितामह को उत्तरवेदि है। टी० श्रार० व्यासाचार्य कृष्याचार्य मान्त कुरुषेत्र, श्रयवा तदन्तर्गत 'समन्तपण्यक'पितामह को उत्तरवेदि है। टी० श्रार० व्यासाचार्य कृष्याचार्य मान्त कुरुषेत्र अपना तदन्तर्गत 'समन्तपण्यक'पितामह को उत्तरवेदि है। हो० श्रार० व्यासाचार्य कृष्याचार्य मान्तर की विशेष शब्द सूची में 'कुरुषेत्र' पर (लिखा है, कि स्वायम्भुक मनु के समय इस हिरुषेत्र) का ही नाम 'महालव' था। यह कथन भी, मनुस्कृति के साथ विरोध होने के कारण श्रमान्य है। होने में कारण श्रमान्य है। होने में कारण श्रमान्य के किसी क्षेत्र मनु होने होता।

उपसंहार---

इस प्रकरण में गंगा [इपहती] और यमुना के जो वर्णन किये गये हैं, उनके सम्बन्ध में यह कभी विस्मृत न करना चाहिये, कि सरस्वती की सहायक निदयों के रूप में गंगा [इपहती] तथा यमुना का वर्णन उस समय का है, जब सरस्वती नदी अपनी नैसर्गिक धारा में अनवरत प्रवाहित होती थी। अनन्तर उम्र भौगोलिक परिवर्तनों के कारण सरस्वती का स्नोत नष्ट होगया, और गंगा यमुना के स्नोत भी महान परिवर्तनों से न वच सके। रामायण महाभारत आदि में गंगा यमुना सम्बन्धी साधारण उल्लेख, अपर काल के ही हैं। परन्तु कहीं र अति प्राचीन काल की परिस्थितिई का भी लेखबद्ध या मौखिक परम्परा-झान के आधार पर उल्लेख किया गया है। इसी प्रकार वैदिक साहित्य में भी अति प्राचीन काल की परिस्थितियों का आभास मिलता है। इसने होनों ही स्थितियों का आतिसंक्षेप में उल्लेख कर दिया है। इनमें पारस्परिक असामञ्जस्य की उद्भावना करना व्यर्थ होगा।

फिपल के उत्पत्ति स्थान का निर्णय होने के साथ २ इस बात को भी मुलाना न होगा, कि कपिल की विद्यमानता उसी प्राचीन काल में मानी जानी चाहिये, जब कि सरस्वती की ऋषिरल जलधारा भूतल पर प्रवाहित हो रही थी।

## · द्वितीय प्रकरण •

# कपिलप्रशीत पष्टितन्त्र

, ्र प्रिम प्रकरण में इस बात का निर्णय किया जा चुका है, कि देवहूति-कर्टम के पुत्र परमर्षि कपिल ने अत्यन्त प्राचीन काल में सर्वप्रथम सांख्यशास्त्र का, अपने शिष्य आसुरि के लिये प्रयचन किया। अब इस द्वितीय प्रकरण में हम यह निर्णय करने का यत्न करेंगे, कि कपिल ने आसुरि के लियेक्या केवल मौलिक ही सांख्यशास्त्र का उपदेश किया था ? या किसी प्रन्य की भी रचना की ? यदि किसी प्रन्य की रचना की, तो वह कौनसा अन्य था ?

#### उपलब्ध प्राचीन सांख्यप्रनथ---

खाधुनिक योर्रपीय खौर छनेक भारतीय विद्वानों का यह मत है, कि उपलम्यमान सांख्यप्रत्यों में सबसे प्राचीन प्रत्य, ईरवरकृष्ण्यचित सांख्यकारिका ही है । एई विद्वान् 'तत्त्वसमास' नामक वाईस सूत्रों के संग्रह को इन कारिकाओं से प्राचीन मानते हैं। इनके खितिरिक, पातछाल योगदर्शन के व्यासमाप्य तथा सांख्य-योग सम्बन्धी छन्य प्रत्यों में छुछ वाक्य उद्घृत भिलते हैं, जिनको वाचरपति मिश्र खादि श्राचार्यों ने पद्धारिक्ष की रचना वताया है। पद्धारिक्ष, किपल का प्रशिष्य और खासुरि का प्रधान शिष्य था। यदि वाचरपति के लेटा को ठीक मान लिया जाय, जिसके स्वीकार किये जाने में कोई वाधा नहीं दीखती; तो यह निश्चित रूप से कहा जा सकता है, कि व्यासमाष्य खादि में उद्घृत स्प्रमूत वाक्य, ईरवरकृष्ण्य रचित सांख्यकारिकाओं से श्रायन्त प्राचीन हैं। इसप्रकार ये तीन सांख्य के प्राचीन प्रत्य कहे जासकते हैं—

१--तत्त्वसमास [ २२ सत्र ]

२---पर्खाशख सूत्र

३-सांख्यकारिको [ ईश्वरकृष्ण रचित ]

अनेक आधुनिक विद्वानों का यह भी विचार है, कि यशिप कपित सांख्यशास्त्र का आदि प्रवर्त्तक माना जासकता है, परन्तु उसने इस विषय पर किसी अन्य का निर्माण नहीं किया । यदि कोई मन्य वनाया भी था, तो वह आज संसार में अज्ञात है। कुछ विद्वान ऐसे अवस्य हैं, जो तत्त्वसमास को कपित की रचना मानते हैं ।

चपर्युक्त प्रन्यों के श्रतिरिक्त सांख्य का एक श्रीर प्रन्थ भी उपलब्ध होता है, जिसका नाम 'सांख्यप्रवचनसूत्र' श्रथवा 'सांख्यपद्रध्यायी'है। श्रनेक श्राष्ट्रांतिक विद्वानोंका विचार है, कि इस प्रन्थ

१—A. B. कीय रचित 'दि हिस्ट्री श्रॉफ संस्कृत लिट्टेचर' सन् ११२८ वा संस्करण, पृष्ठ ४८८॥

२—पिष्ठले श्रप्पाय में हमने कुछ विद्वानों के विचार प्रकट किये 🕻 जो कपिल को ऐतिहासिक व्यक्ति नहीं मानते, उसके द्वारा प्रन्य रचना का विचार तो बहुत हुर की बात है।

३—माटर यु:चि-भूमिका, एष्ट २ । चौसम्या संस्कृत सीरीज् बनारस से प्रकाशित ।

क वास्तविक लेएक का श्रमी तक कुछ पता नहीं हैं। परन्तु यह एक वहें श्वारचर्य की बात है कि ऐसे विशेष प्रत्य के, जो छ: वैटिक दर्रान्त्राकों में से एक मुख्य दर्रान सममा जाता है, लेएक का श्राजतक पता नहीं लगसका। यह श्रीर भी श्रारचर्यजनक है, कि पारचात्य श्रीर श्रापुनिकं श्रनेक भारतीय विद्वान् यह विश्वास करते हैं, कि इस साक्यपक्ष्यायी प्रत्य की रचना, सायख के समय से भी शिक्षे हुई है। परन्तु जब सायख के बहुत समय पहिले से ही संस्कृत भन्यों के निर्माता श्रपने प्रत्यों में श्रवने नाम प्राप्त तथा वंशा श्रादि तक का उल्लेश करते श्राये हैं। श्रीर सायख के श्रास पास तो यह एक परन्परा सी पाई जाती है कि प्राय कोई भी विद्वान् मन्यकार श्रपना तथा श्रपने मात पित्र तो का, स्थान एवं समय श्रादि का उल्लेख करना भी नहीं भूता, फिर नाम का तो कहना ही क्या ? वव क्या कारख है, कि ऐसे समय में भी इन सूत्रों के रचियता ने श्रपना कहीं उल्लेख नहीं किया ?

यस्तुतः इसका मृतमूत कारण यही है, कि इन सूत्रों की रचना साथण के अनन्तर हुई ही नहीं, न साथण के समीप पूर्व में हुई। इसके लिये प्रमाणों का निर्देश तो श्रामे होगा, परन्तु यहां इस बातको भी उपेजा नहीं की जासकती, कि भारतीय विद्वच्चन श्रुति में बहुत पुराने समय से यह परम्परागत धारणा चली श्राती हैं, कि ये 'सांख्यसूत्र' कपिल की रचना हैं। किर भी गम्भीरता पूर्वक इसका विवेचन करने के लिये आधुनिक विद्वानों ने इस श्रोर खपना अवन्य आकृष्ट करने का यल नहीं किया।

#### यडध्यायी की अर्वाचीनता के तीन आधार---

जित खाधारों पर यह कहा जाता है, कि सांख्यपडध्यायी सूत्र, चौदहवीं सदी के अनन्तर बनाये गये हैं, वे निम्न लिग्यित हैं----

(१)—सूत्रों की रचना, ईरवरकृष्ण-कृत सांस्वकारिकाओं के श्राधार पर हुई प्रतीत होत है। कई सूत्र इनमें कारिका रूप हैं। सूत्रों की स्वतन्त्र रचना पद्यात्मक होना, श्रस्तगत सा प्रतीत होता है। इसित्तिये संभव हैं, किसी श्रवात व्यक्ति ने, सायण के समय के श्रनन्तर सांस्यकारिकाओं के आबार पर ही इन सूत्रों की रचना की होगी।

(२)—शकराचार्य, वाचरपति, सायस और अन्य दार्शनिक खालायों ने खपने झन्यों से इन सूत्रों का कहीं भी उल्लेख नहीं किया, और न इन सूत्रों के उद्धरण ही, उनके मन्यों में कहीं पाये जाते हैं।

(३)—इन परुष्यायीसूत्रों मं न्याय और वेशेषिक खादि का नाम खाता है। इसके अतिरिक्त कई स्वतों पर जैन तथा बौद्ध मतों का एवं उनके खनेक पारिभाषिक पदों का उल्लेख और उनका उरण्ड हैं।

- इसप्रकार इन सूत्रों में न्याय और वेशेषिक का नाम, बौद तथा जैन मतों काप्रत्यास्थान, एय उनके पारिभाषिक पदों का उस्लेस व सरहन होने; तथा भारतीय दार्शनिक साहित्य में बहुत समय तक इन सूत्रों का उद्धरण, श्रादि न हीने, और इसके विपरीत उस समय कारिकाओं का उद्धरण, शंकर श्रादि के दार्शनिक प्रन्थों में होने से, एवं सूत्रों की रचना कारिकां उसार होने से हमारा मस्तिष्क इस बात पर विश्वास करने के लिये, श्रवश्य एक बार श्राकृष्ट होजाता है कि इन सुत्रों की रचना कपिल के द्वारा नहीं होसकती, जिसकी श्रादिविद्वाल कहा जाता है। परन्तु इस विषय पर जब हम कुछ गम्भीरता से विचार करते हैं, तब हमारे सम्मुख यह सिद्धान्त स्पष्ट रूप में विकसित हो श्राता है, कि इन सूत्रों का रचिवता कपिल के श्रातिरिक्त और कोई नहीं होसकता। प्रसंगत: उपर्युक्त तीन श्राह्मेप श्राधारों में से प्रथम श्राधार का हम इन दो अकरणों में विवेचन करेंगे।

दर्शनकार कपिल-

(१)— भारतीय प्रवाद-परम्पराके अनुसार परमिष कपिल, सांख्यदर्शनके प्रऐता रूपमें स्मरण किया जाता है। प्रथम प्रकरणमें हमने रामायण, महाभारत, भागवत आदि प्रत्योंसे ऐसे प्रसंगोंको उद्धृत किया है, जिनके आधार पर उक्त भारतीय प्रवाद-परम्परा की पुष्टि होती है। यह केवल आर्य साहित्य में ही नहीं, प्रत्युत जैन बौद्ध साहित्योंमें भी उक्त मन्तव्यको इसी रूप में स्वीकार किया जाता रहा है।

(२)—प्रसिद्ध जैनाचार्य सिद्धसेन दिवाकर <sup>१</sup> ने श्रपने प्रन्थ 'सन्मति तर्क' में <sup>एक</sup> स्थल पर इसप्रकार लिखा है—

'जं काविलं दरिसएं एमम् दब्बिट्टियस्स वत्तव्यं ।' [कारड ३, गाथा ४८]

इस गायाका संस्कृत रूपान्तर हैं—'यत् कापिल दरानमेतद् द्रव्यास्तिकतयस्य यक्तव्यम्।' व्यर्थात् कपिल प्रणीत दर्शन का विषय द्रव्यास्तिकतय कहना चाहिये। 'सन्मित तर्क' के प्रसिद्ध व्याख्याकार जैनाचार्य व्यस्तव्यम्।' वर्यास्ताकत्य कहना चाहिये। 'सन्मित तर्क' के प्रसिद्ध व्याख्याकार जैनाचार्य व्यस्तव्यम्।' वर्यानम् सांख्यमतम्।' वर्याकार प्रसंगानुसार व्यनुकृत या प्रतिकृत्त जिस किसी व्यर्थका प्रतिपादन करे, परन्तु इस लेखके इतने व्यक्तिप्राय में किसीका विरोध नहीं हो सकता, कि सांख्य नामसे प्रसिद्ध दार्शनिक सिद्धान्त कपिल प्रणीत ही हैं। भारतीय दर्शन—जगत् में, दार्शनिक कपिलका सर्व प्रथमस्थान है। वर्तमान संसारके दार्शनिक इतिहासमें दर्शनशास्त्रका सर्वप्रथम प्रन्थ; परमिष्क कपिलका ही प्रस्थ है।

कपिलरचित ग्रन्थ-'पष्टितन्त्र' जैन साहित्यके श्राधार पर-

कपिल ने जिस अन्थकी रचना की थी, उसका नाम 'पष्टितन्त्र' था। इस विचारकी

पुष्टिके लिये हम कुछ प्रमाणींका उल्लेख करते हैं—

(१)—'कल्पस्त्र' 'नामक जैन अन्यके प्रथम प्रकरणमें महावीर स्वामीके जीवनका उल्लेख हैं। वहां कुछ अन्योंके नाम दिये गये हैं, जिनका विशेषज्ञ महावीर स्वामीको बताया गया है। अन्यकार एक वाक्य लिखता है—

सित्यसेन दिवाकर का समय, सब दर्शन संग्रहके अभ्यंकर-संस्करण [पूना से प्रकाशित] को परिशिष्ट सूचीमें
 ४२० द्वेसवी सन् दिया गया है।

२--सापादक और इं विलंश धनुवादक, रेवरेंगढ जे॰ स्टेनीसनका संस्करण ।

'सद्दितन्तविसारए' ( पष्टितन्त्रविशारदः )

इस वाक्यकी व्याख्या करते हुए यशोविजय लिखता है—'पष्टितृन्वं कापिलशास्त्रम्, तत्र विशारदः पिएडतः' अर्थात् कपिलके निर्माण किये हुए शास्त्रका नाम पष्टितन्त्र है, उसमें विशारद अर्थात् पिएडतः। यह उल्लेख महाबीरस्वामीके सम्बन्धमें किया यया है। इससे प्रतीत होता है, महाबीर स्वामी ने कपिल रिचत पष्टितन्त्रका अध्ययन कर, उसमें विशोप योग्यता प्राप्त की थी। व्याख्याकारके विचारानुसार, जो मृतवाक्यके मावार्षको अच्छीतरह समक रहा है, यह स्पष्ट होजाता है, कि कपिलका बनाया हुआ 'पष्टितन्त्र' नामक शास्त्र, महाबीर स्वामीके समयमें विद्यमान भा।

(२)—जैन प्रन्य 'श्रत्योगद्वारस्तृत्र' में एक सन्दर्भ इसप्रकार उपलब्ध होता हैं— 'जं इमें श्रयणाणि एहिं मिन्छिदिद्वीहिं सन्छन्दचुद्धिमाइ विगण्यियं तं जहा भारहं रामायणं भीमसुरुष्कः कोडिल्लयं पोडयसुहं कण्मासत्तरी वेसियं वड्लेसियं युद्धसासणं काविलं लोगायतं सिद्धियन्तं माठरपुराण्वागरणनाडगाइ।' [श्रत्युयोगद्वारस्तृ, ४१]

इस सूत्रमें कुछ मन्यों के नामोंका उल्लेख हैं। यहां बताया है, कि ये प्रत्य अज्ञानी, भूठे विचारवाले तथा उच्छ पत बुद्धि लोगोंने बनाये हैं। जैनमत के अतुकृत न होनेके कारण इन प्रम्यों या इनके रचियताओंकी निन्दा कीगई हैं। इस सूत्रके उद्भृत करनेका हमारा इतना ही प्रयोजन है, कि सूत्रमें 'काचिलं सिंहयन्तम्' का उल्लेख किया गया है। इन पदोंका संस्कृत रूप है—'कापिलं पिंहतन्त्रम'। अर्थ है—कपिलके हारा रचा हुआ 'पिंहतन्त्र' नामक प्रन्य। प्रन्थोंकी सूची में 'पिंहतन्त्र' मन्यका उल्लेख किया जाना सगत ही है।

स्वके पाठके सम्बन्धमे एक बात विचारणीय है। यहां 'काविलां' छौर 'सहिवन्त' पर्हों के बीचमें 'तोगायतं' पर्द रखा हुआ है। इससे भ्रम हो जानेकी संभावना होसकती है। संभव हे 'काविलां' यह एक प्रयक् प्रन्य हो, और 'सहिवन्तम्' प्रथक्। परन्तु जब हम स्वके स्व शब्दोंपर गंभीरतापूर्वक विचार करते हैं, तो मालूम होता है कि सूत्रकारने इन मन्योंका नाम निर्देश करते हुए उनके किसी विशेष क्रम की और ध्यान नहीं दिया। ध्यान न देनेके दोनों ही कार्या हो सकते हैं; या तो स्वकारको इन मन्योंके सम्बन्धमे पूरा शान नहीं, अथवा मन्यों का ठीक बान होने पर भी उनके किसी विशेष क्रम के अतुरोधको जानव्यक्तर अनावश्वक समक्षा हो। कुछ भी हो, परन्तु यहां—

यस्य येनार्थे प्रम्बन्धो दूरस्थस्यापि तस्य सः। ऋर्थतो ह्यसमर्थानामानन्तर्यमकारराम् '॥

श्रद्ध पद्य प्राचीम स्रवेत प्रत्यों में प्रमंतवरा उद्युत पाया आता है। देखें, स्थाय वास्त्यायन माप्य १।२।६॥ सांत्यावारिका व्यारया [बुच्चिरीपिका, कारिका १, एष्ट १२ में पाठ मेद से 'यस्य येनामिसम्यत्यो दुरस्य-स्थापि तस्य सः। प्रयंतस्यसमानानामानन्यवेंऽप्यसंभवा उद्युत है। पत्र का प्रयं है—जिस 'यर् का जिस पद के साथ प्रयंत्रत सम्बन्ध है, यह दूरियत हुआ भी उससे सम्बद ही 'है। जिन पदों से 'यरस्य प्रयंत्रत मामर्थ्य नहीं है, उनवा समीप पाठ भी उनके संबंध का कारण नहीं होसकता। '''''

इस न्याय के श्रमुसार 'काविलं' पद का 'मिट्टियंसं' पट के साथ श्रयंकृत सम्बन्धः स्पष्ट है। किमी पद का व्यवधान उनके पारस्परिक सम्बन्धः में वाधक नहीं। हमारा विचार है, कि 'लोगायसं' पद 'बुद्धसासएं' पद के ठीक श्रमन्तर रक्त्वा जाना चाहिये था। इससे यह स्पष्ट होजाता है, कि वैशेपिक, बुद्धशासन, लोकायत श्रीर कापिल पष्टितन्त्र श्रादि प्रथक २ मन्य या शास्त्र हैं।

यह भी विचारणीय है, कि नामों की इस सूची में 'काविलं' यह एक ही पद विशेषण रूप है, यह अपने विशेष्य पद की आकाँचा करता है, जिसकी विशेषता को बतावे। और वह विशेष्य पद यहां 'सिट्टयंवं' ही है। अन्यया केवल 'काविलं' पद से किसो विशेष अर्थ का बोध नहीं होसकता। इससे इन दोनों पदों का सम्बन्ध और भी स्पष्ट होजाता है। जिससे यह सिद्ध होता है, कि 'पष्टितन्त्र' नामक अन्य कपिल का बनाया हुआ है।

हम यहां एक ऐसा उदाहरण भी दे देना चाहते हैं, जिससे यह स्पष्ट होजाता है, कि पद-विन्यास अथवा सन्दर्भ-विन्यास में विपर्यय होजाना कोई अमंभव बात नहीं है। यद्यपि सदा ही ऐसा नहीं होजाता, परन्तु कदाचित प्रमाद-वश अथवा स्पृति के विपर्यय से अन्य पदों अथवा सन्दर्भों का उल्लेख करने में ऐसे विपर्यास की संभावना होसकती है। अप्यप्य दींचित ने वेदान्तस्त्रों के श्रीक्टउरचित भाष्य पर 'शिवार्कमणि' नामक [२।२। म् सूत्र की] टीका में एक सन्दर्भ इसप्रकार उदय्यत किया है—

'तदेतत् न नित्यशुद्धयुक्तस्यमायस्य तथीगस्तथोगाहते । न स्मायनो बदस्य मोत्तमाधनी-पदेशः । स्वभावनाशात् स्वरूपनाश्वप्रसंगात् । इस्यादिकापिलसूत्रैः,

> वस्तुस्थिस्या न बन्धोऽस्ति तदभावान्न मुक्तता । विकल्पघटितावेताबुभावपि न किन्चन ॥....।'

दीचित के इस उद्भृत सन्दर्भ में 'इत्यादिकापिलस्त्रैं।' इन पदों के अन्यविद्वपूर्व जो 'स्वभावनाशात् स्वरूपनाश्प्रसंगात' वाक्य है, यह कापिल स्त्र नहीं है। यदाप इससे पूर्व के दोनों वाक्य कापिल स्त्र हैं। वे सांख्यपडध्यायी में यथाक्रम १। १६ और १। ७ संख्या पर स्थित हैं। यह वाक्य वस्तुतः सांख्यस्त्रों के इत्तिकार अनिरुद्ध का हैं, जो १।७ स्त्र की न्याख्या के रूप में वपलच्य होता हैं। इस वाक्य के अनन्तर अनिरुद्ध होते हैं। इस वाक्य के अनन्तर अनिरुद्ध होते हैं। इसों क्याक्य के अनन्तर निर्देष्ट किया हैं। १। ७ स्त्र पर केवल इतनी ही अनिरुद्ध होते हैं। इससे यह अभिप्राय स्पष्ट होता हैं, कि अपप्राय वीचित ने उक्त सन्दर्भ को अनिरुद्ध होतिहत सांख्यस्त्रों के आधार पर वर्षृत किया है। वहां पर 'इत्यादिकापिलस्त्रों, इन पदों के अनन्तर 'स्वभावनाशात् स्वरूपनाश- असंगात' यह वाक्य आना चाहिये, क्योंकि यह कापिलस्त्र नहीं, प्रस्त अनिरुद्ध हित्त का और

१—१। ७ सूत्र की श्रांतरुद्ववृत्ति का पाठ इसप्रकार है—स्वभावनाशाल स्वरूपनाशमसंगान्। उन्तरम्ब— बस्तुस्थित्या न यन्थोऽस्ति तदमावान्न मुक्तता । विकल्पघटितावेतावुभाविप न किंवन ॥

है। श्रतः यहां इन पदों का विपर्यास, प्रमादवश श्रथवा स्मृतिविपर्यय के श्राघार पर ही कहा जा सकता है। इसीतरह का कोई कारण, श्रतुयोगद्वारसूत्र के पदों के विपर्यास में भी समफता चाहिये। छाप्पत्य दीचित के सम्बन्ध में यह संभावना करना, तो उपहासारपद ही होगा, कि वह सूत्र श्रीर वृत्ति के मेट से श्रपरिचित था।

पांचरात्र सम्प्रदाय की श्राहियु<sup>९</sup>ध्नयसंहिता के श्राधार पर---

(३) पाद्धरात्र सम्प्रदाय की अत्यन्त प्रामाणिक पुस्तक 'ब्रहिनुं ध्न्यसंहिता' के १२ वें

अध्याय में जाता है—

सांरुयरूपेण संकल्पो चैप्यावः कपिलादृपेः। जितना पाडसः पूर्व ताहरो देखु मेऽतिलम् ॥१८॥ पिष्टमेदं स्मृतं तन्त्रं सास्यं नाम महासुनैः। प्राप्टमेदं कृतं चेति मण्डले हे समासतः॥१८॥

'प्राचीन काल में विष्णु [भगवान्] का संकल्प (किसी भी वस्तु के निर्माण की धारणा ), सांख्य रूप से कपिल ऋषि के द्वारा जिसप्रकार प्रकट किया गया, वह सब सुमसे मुनो।' यह उपर्युक्त प्रथम रलोक का शब्दार्थ है। यहां विष्णु के संकल्प को ही सांख्यरूप मे परिशात हुआ वतलाया गया है। इसका अभिप्राय यही है, कि कपिल के ऊपर भगवान् की महती कृया थी, उसी के कारण महर्षि कपिल सर्वप्रथम दर्शनशास्त्र का प्रकाशन कर सका। इतने प्रारम्मिक काल में एक महान तथा गम्भीर दर्शनशास्त्र की रचना करना, कोई साधारण बात नहीं है। उस समय में जब कि तात्विक विवेचना के लिए भौतिकसाधनों का सर्वेथा ख्रभाव समका जाता है: आत्मा. अनात्मा तथा मौतिकवारों के स्इमतस्यों का इतना सही श्रीर गंभीर विवेचन, जो आज भी तत्त्वज्ञानियों या वैज्ञानिकों को आश्चर्य में डाल रहा है, एक असा-धारण मेघावी पुरुप का ही कार्य होसकता है। उस असाधारणता का श्रेय हम लोग सदा ही भगवान को देते आपे हैं। आज भी जिस न्यांक को लोकोत्तर गुखों से युक्त पाया जाता है, उसके ऊपर भगवान् की कृपा का कथन, सर्वत्र सुनने मे आता है। वास्तविकता को प्रकट करने का यह एक प्रकारमात्र है। इसलिये महर्षि कपिल ने सर्वेप्रथम जिस दर्शनशास्त्र का निर्माण किया, उसे भगवान का संकल्प वताकर निर्देश करना कोई आश्चर्य नहीं है।

इसके अतिरिक्त यह भी है, कि इन लोकातिशायी गुणों के कारण ही विशेष व्यक्तियों को भगवान का अवतार कहा जाने लगता है। प्रथम प्रकरणमें हम स्पष्ट कर आये हैं, कि सांख्य प्रवर्तक कपित्रको भी विष्युका प्रवतार माना गया और लिखा गया। उसी भावनाको लेकर संहिताकारका उक्त तेख होसकता है। परन्तु इसमें वास्तविकता वही है, जो खमी ऊपर प्रदर्शित की वाद्या अवतार की फल्पनामें तो वस्तुतः भगवान और उस विशेष व्यक्ति, दोनों ही का एक प्रकार से श्रवमान सा प्रतीत होता है।

दूमरे रलोक्से वहा है, कि महामुनि [क्षिल] के उस सांख्यशास्त्रमें साठ पदार्थों का

विवेचन होनेसे उसका नाम पष्टितन्त्र कहा जाता है। संदेषसे उसके दो भाग किये गये हैं, एक प्राकृष मण्डल श्रीर दूसरा वैकृत मण्डल । श्राहितुं ध्न्य संहिताके इन दोनों रलोकों के समन्वित श्रार्थसे यह स्पष्ट होजाता है, कि श्रारवन्त प्राचीन कालमें महर्षि कपिलने 'पष्टितन्त्र' नामक प्रन्थ या सांख्यशाक्ष की रचना की।

वेदान्तसूत्र-भाष्यकार । के आधार पर---

(४)—महर्षि व्यास रचित वेदान्त श्रह्मसूत्रोंका भाष्य करते हुए, [२।११] सूत्रपर श्राचार्य भास्कर लिखता हैं—

> <sup>'</sup>यदि नर्ह्मचोपाद्यानकारखञ्च, ततः कपित्तमहर्षिप्रखीतपष्टितन्त्रारयस्प्रतेरनवकाशो निर्विपयस्यम् ।'

यदि ब्रह्म ही उपादान कारणभी मानाजाय, तो यह ठीक न होगा, क्योंकि महर्षि किपल प्रणीत 'पष्टितन्त्र' नामक शास्त्रमे ऐसा नहीं भाना गया, वह शास्त्र विषयरिहत होजायगा। उसका कोई प्रतिपाद्य विषय न रहनेसे असंगति होगी।' इन पिनत्यों से यह स्पष्ट होजाता है, कि 'पष्टि-तन्त्र' नामक प्रन्थ, महर्षि किपलको रचना है। भारकरकी पिन्तमें आया हुआ 'आख्या' पद, इस बातको सर्वथा स्पष्ट करदेता है, कि महर्षि किपल प्रणीत प्रन्थका नाम 'पष्टितन्त्र' है।

(४)—आदि राष्ट्रराचार्य और वाचस्पति मिश्रके इस प्रसद्धके निम्नलिपित उद्धरण भी इसी बातको सिद्ध करते हैं, कि कपिल 'पष्टितन्त्र' का रचयिता था। शंकरने 'वेदान्तसूत्र [ २१११ ] के भाष्यमे लिखा हैं—

'स्मृतिश्च तन्त्राख्या परमर्षिप्रणीता।'

भामतीव्याख्याकार वाचरपति मिश्र इस पक्तिकी व्याख्या करते हुए, त्र्रपनी व्याख्यामें

िलखता हैं— 'तन्त्र्यते व्युत्पाद्यते मोत्त्रशास्त्रमनेन इति तन्त्रं तदेवारया यस्याः सा स्मृतिः तन्त्राख्या परमर्पिणा कपिलेनादिविद्धपा प्रणीता ॥'

मोज्ञसन्वन्धी विचारों का प्रतिपादन करने वाली, 'तन्त्र' नामक स्मृति को आदिविद्वान् परमर्थि कपिलने बनाया। शकर और वाचरपतिके ये लेख स्पष्ट कर देते हैं, कि 'तन्त्र' नामकी कोई पुस्तक कपिलने लिसी थी, जो कपिल सर्वप्रथम विद्वान् अर्थान् दार्शनिक था। यह तन्त्र, 'पष्टितन्त्र' के श्रांतिरक्त और कोई प्रन्थ नहीं होना चाहिये। उपर्युक्त पंक्तियोंमे श्राया हुत्या 'श्राख्या' पद-सर्वथा स्पष्ट और निश्चित कर देता है, कि यह उस प्रन्थका नाम था, जो महर्षि कपिलने लिखा। जिन विद्वानों का यह विचार है, कि महर्षि कपिलने श्रासुदिको पुरुपार्थ ज्ञानका केवल मौखिक ही उपदेश दिया था, उसने किसी तन्त्रकी रचना नहीं की, उन्हें श्रपने विचार, शंकर श्रादिके लेखोंसे दुरुस्त करलेने चाहियें। कम से कम यह तो कहा ही जासकता है, कि उनके ये विचार, भासकर शंकर

पष्टि पदार्थं और प्राकृत चैकृत मण्डलके स्वरूपका विस्तारपूर्वंक विवेचन, इसी प्रत्थके तृतीय प्रकरणमें किया गया है।

श्रीर वाचरपति श्रादि के विचारों से विरुद्ध हैं। इन श्राचार्यों ने अपर उद्भृत पित्त्यों में श्राये हुए 'प्रणीत' पद से श्रपने विचार इस विषय में स्पष्ट कर दिये हैं। शंकर श्रादि श्राचार्य इस सिद्धान्तको निश्चित रूपसे मानते थे, कि कपिलने सांख्यशाख्यर 'तन्त्र' नामक अन्यकी रचना की।

सांख्य व्याख्याताओं के आधार पर---

(६)—सांख्यकारिकाओं पर 'युक्तिशीपका' नामक एक व्याख्या है, यह सन् १६३२ ई० में कलकत्तेसे प्रकाशित हुई है। यदापि इसके लेखकका श्रामी तक निरचय नहीं होसका, पर इसमें सन्देह नहीं किया जासकता, कि यह व्याख्या, कारिकाओं की वाचरपित मिश्रकृत व्याख्यासे पर्याप्त प्राचीन है '। युक्तिशीपिकाकारने श्रामे प्रमच्का प्रारम्भ करते हुए प्रथम पन्द्रह खोक लिये हैं। दूसरे खोकमें परमिविको गुरु मानकर प्रत्थकारने नमकार किया है, शर्शानक साहित्यमें परमिविको पुरु मानकर प्रत्यकारने किया है, शर्शानक साहित्यमें परमिविको पर किया पर किया है, कि लिये प्रयुक्त होता रहा है। तीमरे खोकमें जिन्नामु श्रामुरिके लिये, परमिविके हारा 'तन्त्र' के प्रयचन का निर्देश किया गया है '। श्रामके खोकों में प्रत्यकारने यह भी दर्शाया है, कि इस सप्तित नामक प्रकरण श्राथना सकल शासका सन्तेष भी ईश्वरकृष्णने वहीं से किया है। इसका विवेचन हम नयम युक्तिमे करेंगे। श्रामे १४ वां खोक इसप्रकार है—

'ऋलप्रश्यमनल्लार्थ सर्वेस्तन्त्रगुर्येचुंतम्। पार्स्मपेस्य तन्त्रस्य विम्बमादर्शनं यथा ॥'
यहां रुलोककं केवल तीसरे चरराप्पर हम पाटकींका ध्यात आक्रुष्ट करना चाहते हैं। 'पारमर्ये' पदमें 'प्रोक्त' अथवा 'कृत' अथेंमें ही तिहत प्रत्ययका सामंजस्य होनेसे इस पदका—परमर्पि
अर्थान् किवलके हारा प्रवचन अथवा निर्माण किया हुआ तन्त्र—यह अर्थ रुप्ट होता है। प्रत्यकार
ने सांख्यसप्तति को उसी तन्त्रका प्रतिविम्ब बतावा है। इससे यह परिणामनिकतता है, कि सांख्य
सप्ति जिस प्रत्यका संसेप किया गया है, वह 'तन्त्र' नामक अथ्य, कपिलका प्रवचन किया हुआ
अर्थान् उनावा हुआ है। वहां भाव इस प्रत्यक दुतीय रलोकसे भी स्पष्ट होता है।

बहासुत्रकार व्यास के ब्राधार पर--

(७)—चेदान्त ब्रह्मसूक्कार महर्षि व्यास की भी यह धारणा प्रतीत होती हैं, कि कपिल ने सांख्य पर किसी ग्रन्थ की रचना की थी। व्यास की इस धारणा की पुष्टि के लिये उनके [२)श१ तथा २)श३ ] सूत्र गंभीरतापूर्वक विचारणीय हैं।

हम अपना विचार अस्तुत करने से पूर्व एक बात यहां और लिख देना आवश्यक सममने हैं। आवृत्तिक फई विद्वान, कपिल के सम्बन्ध में तो यह सम्बेह प्रयट करते हैं, कि उसने किसी ह इसके काल आदिके मारण्य में, इसी प्रयक्त किशा क्षाव है।

२ व्ययये परसायार्कमरीचिममंत्रजमे । संमारगहराज्यारुवसूर्याय गुरुवे त्रमः ॥ २ ॥ रख जिल्लासमाताय विश्रापासुरये गुनिः । यदुदाच महत्त्वः दुःपत्रयितृरूचये ॥ ३ ॥ यह रह्योकः, परचित्रक्षं के 'श्रादिविद्वारिक्रमयिचित्रमयिच्याय' इत्यादि सूत्रका स्मरण हरा देता है । प्रन्य का निर्माण नहीं किया, प्रत्युत सांख्य सिद्धान्तों का मौखिक उपदेशमात्र किया है। श्रनन्तर उसके शिष्यों ने प्रन्थों की रचना की । परन्तु पतक्जितके सम्बन्ध में ऐसा सन्देह स्त्राज तक भी किसी ने प्रकट नहीं किया। सब ही प्राचीन श्रीर श्रवीचीन विद्वान इस बात को एकमत होकर स्वीकार करते हैं, कि उपलभ्यमान योगदर्शन साज्ञात पतंजिल की रचना है। इस प्रन्थ के लिये संस्कृत धाङमय में 'योगशास्त्र' 'योगदर्शन' अथवा केवल 'योग' पद व्यवहत होता चला आया है । इन वातों को भानकर ही हम आगे विचार करते हैं।

महर्षि व्यास वेदान्तप्तत्रों में एक सूत्र का निर्देश करता है-

'एतेन योगः प्रत्युक्तः' [२।१।३ ] यहां 'एतेन' पद से पूबसूत्र [२।१।१ ] प्रतिपादित ऋर्थ का ऋतिदेश किया गया है। अर्थात् प्रथम सूत्र के द्वारा किये हुए सांख्यस्मृति के प्रतिपेध से. योगस्मृति का भी प्रतिपेध समम लेना चाहिये। यहां 'योग' पद से हिरस्यगर्भ' अथवा पतञ्जलिप्रणीत योगदर्शन का भहण किया जाता है। उसमें प्रतिपादित सिद्धान्तों के खरडन के लिये ही यह श्रतिदेश सूत्र लिखा गया। यहां जिसप्रकार साचात 'योग' पदका उल्लेख किया है, प्रथम सूत्र में ज्यास ने इसप्रकार 'स्पृति' पद का त्रयोग किया है । सत्र है—

'स्मृत्यनयकाशदोपप्रसङ्कः इति चेन्नान्यस्मृत्यनयकाशदोपप्रसङ्कात्।'

इस सुत्र के दो भाग हैं, एक पूर्वपक्त और दूसरा उत्तरपक्त। दोनों ही स्थलों में 'स्पृति' पदका प्रयोग है। सूत्र के प्रथम भाग में पठित स्मृति पदका, वेदान्त दर्शन के सब भाष्यकारों ने 'कपिलप्रणीत शास्त्र' ही ऋर्थ किया है। कई भाष्यकारों ने तो उस शास्त्र का नाम भी स्पष्टरूप से लिख दिया है। इस सम्बन्ध में आचार्य भास्कर और आचार्य शंकर तथा वाचरपति के लेखों का निर्देश हमने, चार और पांच संख्या की युक्तियों में कर दिया है। वहां कपिलप्राणीत 'तन्त्र' अथवा 'पष्टितन्त्र' नामक प्रन्थ का उल्लेख किया गया है। उसी का सूत्रकारने सूत्र में 'स्पृति' पद से निर्देश किया है। सूत्र में उत्तरभाग के 'स्मृति' पद से भी उन २ प्रन्थविशेषों का ही श्रहण किया गया है, जिनमें वेदान्तानुकुल ईश्वरकारणता का श्रतिपादन समका जाता है। इस-लिये उसकी तुलना में पहले 'स्मृति' पदका प्रयोग भी अन्य विशेष के लिये ही हो सकता है। इन सुत्रों की वाक्यरचना के आधार पर, हम इस परिणाम तक पहु चते हैं, कि सूत्रकार व्यास के समय में, ज्यास तथा अन्य श्राचार्यों की भी यह निश्चित धारणा कही जा सकती है, कि कपिल ने अवश्य किसी प्रन्थ की रचना की थी। ज्यासने कपिल के उसी प्रन्थ के आधार पर अपने सूत्रों में सांख्य सिद्धान्तों की विवेचना की है। व्यास के 'स्मृति' पष्ट के प्रयोग से उस समय में फपिलप्रणीत प्रनथ का होना प्रमाणित होता है।

१—वाचस्पति मिश्र के खेखानुसार

२---इन सुत्रों का उक्त क्रयं, उपलभ्यमान शंकर क्रादि व्याख्याकारों के क्राधार पर किया गया है । इनके यदि कोई धन्य क्यं किये जासकें, जिनके क्युसार स्मृतिः क्यार 'बीगः पद का क्यं ग्रन्थ विशेष न रहे, ती बात दसरी है।

पञ्चशिख के आधार पर---

(=)--महर्षि कपिल के प्रशिष्य और आमुरि के प्रधान शिष्य धाचार्य पञ्चित्रात ने भी अपने एक सूत्र में पष्टितन्त्र के लिये ही 'तन्त्र' पडका प्रयोग करके इस चर्य को स्पष्ट किया है। पञ्चशिष्य का सूत्र इसप्रकार हैं--

> 'खादिविद्वातिर्माण्चित्तमधिष्ठाय कामस्याद् भगवान परमर्पिगसुरवे जिज्ञासमानाय कृत्र प्रोवाच ।'

यदि हम पब्निशिख के इस सूत्र के भावार्थ के साथ व सत्र पदी की भी, शकर और वाचस्पति के उपयु क्त वाक्यों से तुलता करें, तो हम इन सब मे परस्पर एक आश्चर्यजनक समानता पाते हैं। 'आदिषिद्वान्' 'परमर्थि' 'तन्त्र' 'निर्माख' 'प्रोवाच' 'प्रणीत' आदि पटों और इन वाक्यों के अर्थों की इस समानता के आधार को तकर हम इस परिणाम पर पहु चते हैं, कि शकर और वाचस्पति ने अपने लेख, पब्चिशिय के इस सूत्र के आधार पर ही लिखे हैं। और इसीलिये किपलप्रणीत पष्टितन्त्र के सम्बन्ध में इन सब आचार्यों की एक ही सम्मति मान लेने में हमारे सामने कोई बाधा उपिथत नहीं होती।

'पष्टितन्त्र' के लिये चेवल 'तन्त्र' पर का प्रयोग भी अशास्त्रीय नहीं कहा जासकता। साहित्य में इसमकार पूरे नाम के लिये आपे पर का प्रयोग भी अनेक स्थानो पर देता जाता है। यह लेतक की शैली या इच्छा पर निर्भर हैं। इस बात की पुष्टि के लिये संस्कृत वाइस्थ से चुनकर अनेक उदावरण उपस्थित किये जासकते हैं। हम यहा हो एक का उल्लेस करते हैं।

(क)--पतंजलिकृत व्याकरण महाभाष्य के प्रथम व्याक्षिक में एक स्थल पर कहा गया है, कि नाम का व्यापा हिस्सा पूरे नाम के लिये प्रयुक्त होजाता है। उसके लिये उदाहरण दिया है---

'यथा-देवदत्तो इत्त सत्यभामा भामा इति'।'

अर्थात् देवटत्त के लिये दत्त और सत्यभामा के लियं केवल भामा पर का प्रयोग भी सगत हैं। लोक में तो ऐसे प्रयोग दैनिक व्यवहार में हम समा देखते हैं।

> ( रा )—ईरवरकृष्णरचित सारयसप्ति की २२ वी कारिका का उत्तरार्घ हे— 'तस्मादित योजसकात् पञ्चम्य पञ्च भूतानि ।'

वन सोलह पदार्थी में से पाच तम्माग अर्थात् स्इममूत, पाच स्थूलभूत या महाभूतों को उत्पन्न करते हैं, वहा 'स्थूलभूत' या 'महाभूत' पद के लिये चेवल 'भूत' पद का प्रयोग किया गया है। कारिका में पठित 'मूत' पद का सब व्याख्याकारों न महाभूत या स्थूलभूत अर्थ किया है, खीर यही अर्थ संगत भी होसकता हैं। तत्त्वकौष्ठदी और माठरवृत्ति में 'पचभूतानि ध्याकाशावील' लिखा है। माठर, उत्पत्ति का क्रम दिखाकर आगे लिसता हैं 'भाराशादिपृध्येपर्यन्तानि महाभूतानीति स्मिक्त में पदास्त्र दें 'भाराशादिपृध्येपर्यन्तानि महाभूतानीति सम्मिक्त में पदास्त्र दें 'भाराशादिपृध्येपर्यन्तानि महाभूतानीति समित्र स्मिक्त स्मिक्त हो भारा पदास्त्र दें । जयसंगला और चिन्त्रका तासक टीकाओं में

९--परपरशिक [ महाभाष्य १।१।१ ]

'पछ्च महाभूतानि भवन्ति' लिखकर प्रधम ही इस ऋर्य को रपष्ट कर दिया है। जयमंगला व्याख्या में उपसंहार करते हुए 'श्राकाशादयः स्थृला विरोपा उच्यन्ते' यह लिखकर 'महा' पद के स्थान पर 'स्थुल' पद का भी प्रयोग किया है।

कदाचित् यह आरांका हो सकती है, कि ईस्वरकृष्ण ने कारिका में झुन्दोरचना से बाध्य होकर 'महा' या 'स्थूल' पद का यहां प्रयोग न किया होगा। व्याख्याकारों ने उम पद को जोड़कर अर्थ को संगत कर दिया है, जो सर्वथा स्वाभाविक है। इसलिये यहां पर यह परिणाम नहीं निकाला जा सकता, कि ईस्वरकृष्ण ने जानवृक्तकर 'महाभूत' या 'स्थूलभूत' पद के लिये केवल 'भूत' पद का प्रयोग किया है।

परन्तु यह आशंका निर्मूल है, इन्दोरचना में 'पश्च' पद को हटाकर उसकी जगह 'रधूल' पद रक्खा जासकता था। अर्थात् 'पद्धक्यः पद्ध भूतानि' के श्रतिरिक्त 'पद्धक्यः रथूलमूतानि' यह रचना की जासकती थी। अथवा ईरवरकृष्ण को इन्दोरचना में इतना असमर्थ तो न समक लेना चाहिये, कि वह एक आवश्यक पद को रचना से वाध्य होकर छोड़ दे; और अर्थ को असंगत होने दे। रचना प्रकारान्तर से भी की जासकती थी। इन्हीं भावनाओं को लेकर संभवतः सांख्यकारिका की 'युक्तिदीपिका' नामक ज्याख्या में इस अर्थ को निम्नहूप में स्पष्ट किया है। ज्याख्याकार लिखता है—

'तस्मादपि पोडशकात् गणात् यः पञ्चको गणस्ततः पञ्चमहाभूतान्युत्यदन्ते । पूर्वपदलोपेनात्र महाभूतानीति वक्तव्ये भूतानीत्युच्यते । भूतसंज्ञा हि तन्यात्राणां न पृथिव्यादीनामत्र तु साल्या-चार्याणामित्र्यतिपत्तिः।'

'बाईकार से उत्पन्न होने थाले सोलह के समुदाय में से जो पांच का समुदाय तन्मात्रा रूप है, उससे पांच महाभूत उत्पन्न होते हैं। पूर्वपद का लोप करके यहां 'महाभूत' पद के स्थान पर केवल 'भूत' पद का कथन कर दिया गया है। वस्तुतः 'भूत' तन्मात्राच्चों [सून्तमूतों] का नाम है, पृथिवी चादि स्थूल भूतों का नहीं, इस विषय में सभी सांख्याचाये एकमत हैं। वुत्तिदीपिका कार के इस कथन से यह स्पष्ट होजाता है, कि पूरे नाम के लिये, नाम के खाधे भाग का भी प्रयोग कर दिया जाता है। ठीक इसीतरह पद्धारित्व के उपर्यु क सूत्र में भी 'पष्टितन्त्र' पद के लिये केवल 'तन्त्र' पद का प्रयोग कर दिया गया है। आधुनिक 'विद्वानों ने भी उत्तर सूत्र के 'तन्त्र' पद का प्रयोग 'पष्टितन्त्र' के लिये माना है। इसलिये 'पष्टितन्त्र' के किपल-कर्त्तृत्व में कोई आपित नहीं रह जाती।

ईरवरकृष्ण की प्रवत्त साची के आधार पर—

अर्थात् कपिल ने श्रासुरि के लिये 'तन्त्र' =मांख्यतत्वीं श्रधवा 'बष्टितन्त्र' की प्रकाशित रिया।

<sup>(</sup> ६ )—यह एक माना 'हुआ सिद्धान्त है, कि ईश्वरहृष्ण्याचित सांख्यकारिका सांख्यका १—शीवुत कविराज पं॰ गोपीनाथ जी, सांख्यकारिका की जयमंगला नामक स्वाख्या के उपोद्धात में एक तीन पर लिखते हैं—It appears from the above that कपिल disclosed the तन्त्र i.e. the secret Wisdom [ viz. the ried doctrines or the पष्टितन्त्र] to आसुरि.

मौलिक प्रन्थ नहीं है। प्रत्युत सांख्य के मूलभूत एक प्रन्थ के क्षेत्रल सिद्धान्त भाग का संत्तेप मात्र है। ईरवरकृष्ण ने स्वयं स्पष्ट शन्दों में लिखा है, कि यह सप्तति, पष्टितन्त्र के श्रयों को लेकर लिसी गई है। ईश्वरकृष्ण ने सप्तति की छन्तिम कारिकाछों में छादि मांख्यचार्यों की परम्परा का जो उल्लेख किया है, और जिसके द्वारा ईश्वरकृष्ण तक, पष्टितन्त्र के पहुँचने का भी निर्देश किया गया है, यह परम्परा इस सिद्धांत को स्पष्ट कर देती है, कि 'पष्टितन्त्र' कपिल की रचना है। उन्हीं कारिकाओं के आधार पर हम यहां बुद्ध विवेचन करते हैं। इंध्वीं कान्का में ईरवरकप्ण लिसता है-

'पुरुषार्थज्ञानमिदं गुह्यं परमर्पिणा त्तमाल्यातम् ।'

पुरुपार्थ श्रर्थान मोत्त के उपायमूत ज्ञान का प्रतिपादन करने वाले इस गृह 'तन्त्र' का परमर्पि कपिल ने कथन किया। इस कारिका में 'ज्ञान' पद का अर्थ, केयल ज्ञान अर्थात् 'जानना' नहीं है, प्रत्युत 'ज्ञायते ऽनेन' इस व्युत्पत्ति के घ्याधार पर ज्ञानसाथन व्यर्थान् 'क्ञान का प्रतिपादन करने वाला शास्त्र' ऋर्थ है। क्योंकि इस कारिका में 'समाख्यातम्' कियापद है, जिसका ऋर्य 'कथन करना' या 'उच्चारण करना' है। झान [-जानना] का कहा जोना या उच्चारण किया जाना श्रसंभव है। जो उच्चारण किया जाता है, वह शब्द है। उच्चारित शब्द के द्वारा ही हम किसी ऋर्य का प्रकाशन करते हैं। और शब्दरूप ही शास्त्र है। इसलिये उपर्युक्त रीति से कारिकापठित 'ज्ञान' पद का खर्थ 'ज्ञान प्रतिपादक शास्त्र' करना ही ठीक है । बस्तुत. यह पद, सत्तरवीं कारिका के अन्त में पठित 'तन्त्र' पद की स्रोर ही निर्देश करता है। कारिका के प्रायः मच ही च्याख्याकारों ने इस 'झान' पद का विशेष विवरण नहीं किया है, व्याख्याओं में भी केवल 'झान' पद का ही प्रयोग कर दिया गया है। वहाँ भी 'झान' पद का ऋर्य, 'झान प्रतिपादक शास्त्र' ही सममना चाहिये।

सांख्यकारिका की युक्तिदीपिया नामक ज्याख्या में इस अर्थ को स्पष्ट कर दिया गया है। वहां पर इस प्रसंग के सब ही स्थलों में 'झान' पद के प्रयोग के स्थान पर 'शास्त्र' पद का ही प्रयोग किया गया है। ६६ वीं कारिका की अवतरिशका में युक्तिदीपिकाकार लिखता है—

किमर्थ पुनरितं शास्त्रम्, केन वा पूर्व प्रकाशितमित्युच्यते।' इसी कारिका की व्याख्या करते हुए प्रारम्भ में ही फिर लिखता हैं-'प्राण्णिनाभपनर्गः स्यादित्येवमर्थमिदं शास्त्रं व्याल्यातम् ।' सत्तरवीं कारिका के अवतरण में पुन लिखता है-'ऋमें पुनरिदं शास्त्र' परमर्पिणा प्रकाशितमिति ।' सत्तरवीं कारिका ी व्याख्या करते हुए लिखता है-भगवान् परमपिः शास्त्रमारुयातवान्।' भगवान परमान राज्या है, कि दृध वी कारिका में 'पुरुपार्यकान' पद का इन उद्धरणों से मी स्पष्ट होजाता है, कि दृध वी कारिका में 'पुरुपार्यकान' पद का

्रन २७४८पा पद् का प्रतिपादक शास्त्र' ही होना चाहिये। इस कारिका के 'परमिये' पद से कार्य 'मोन्होपायमूत झानप्रतिपादक शास्त्र' ही होना चाहिये।

सब ही व्यास्थाकारों ने किपल का महण किया है। इससे यह निरिचत होजाता है, कि ईस्वरकृष्ण इस कारिका के द्वारा जिस व्यर्थ की स्पष्ट कर रहा है, वह यही है, कि—पुरुषार्थ व्यर्थात मीन के लिये ज्ञान का प्रतिपादन करने वाले गृढ 'तन्त्र' का परमर्षि किपल ने वथन किया। यहां हमने 'तन्त्र' पद का प्रयोग इसीलिये किया है, कि सत्तरवीं कारिका के क्रान्त में, परमर्षिकथित ज्ञानप्रतिपादक शास्त्र के लिये इसी पद का प्रयोग किया गया है। और ६६ वीं कारिका का 'इदम' पद भी उसी की खोर संकेत करता है।

जयमंगला टीका में इस ऋषे को प्रकारान्तर से ऋषिक स्पष्ट किया गया है। ७१ वीं आर्था पर टीकाकार लिखता है—'इति झानमथरूपेणागत' सिद्धान्तं पिटितन्त्रम्' यहा झान रूप से आये हुए सिद्धान्त को 'पिटितन्त्र' बताया गया है। इससे स्पष्ट होता है, कि झान का निरूपण ऋथा सांख्य सिद्धान्त का प्रतिपादन जिस शास्त्र में किया गया है. उसी का नाम 'पिटितन्त्र' है।

इसके श्रनन्तर ७० वीं कारिक। में, सांस्याचार्व्यों की परम्परा का निर्देश करते हुए ईरवरकृष्ण लिखता है—

एतत्पिवनमप्वं मुनिरामुरयेऽनुकम्पया प्रदरी। श्रामुरिरिप पन्धशिखाय तेन बहुधा कृतं तन्त्रम् ॥ इस पवित्र श्रीर श्रेष्ठ 'तन्त्र' को कपिल मुनिने कृपा पूर्वक श्रामुरि को [ प्रन्थ रूप, में तथा श्राध्यापन श्रादि के द्वारा ] दिया, श्रामुरि ने भी पञ्चशिख को श्रीर पञ्चशिख ने बहुत प्रकार से इसका विस्तार किया।

कारिका के 'बहुधा कृतम' पदों की व्याख्या करते हुए व्याख्याकार माठर लिएता है—
'बहुनां शिष्याणां प्रदत्तम'। पद्धशिख ने यह 'तन्त्र' अनेक शिष्यों को दिया अर्थात् पढ़ाया।
युक्तिदीषिका व्याख्या में भी इन पदों का अर्थ इसी आराय को लेकर यह किया है—'बहुभ्यो
कानक्षशिष्ठादिभ्यः समाख्यातम्' अर्थात् जनक वशिष्ठ आदि अनेक शिष्यों को पढ़ाया। जिस
'तन्त्र' को आसुरि से पढ़कर पद्धशिस्त ने प्राप्त किया था, उसी तन्त्र को पद्धशिस्त ने अनेक शिष्यों
को पढ़ाकर तथा लेखन आदि के द्वारा भी बहुत विस्तृत तथा प्रचारित किया, यह इस कारिका का
स्पष्ट अर्थ प्रमाणित होता है।

### क्या पष्टितन्त्र का कर्त्ता पञ्चशिख है १---

कारिका के 'तेन बहुधा कृतं तन्त्रम्' इन पदों के आधार पर कुछ आधुनिक। विद्वानों का विचार हैं, कि तन्त्र अथवा पष्टितन्त्र को पद्धशिख ने ही बनाया है। वे कहते हैं, ईरवरकृष्ण ने ६६ वीं कारिका में 'समाख्यातम्' क्रियापद रक्खा है, जिसका अर्थ, मुख से उच्चारण करना ही होसकता है। इसलिये कपिल ने किसी प्रन्थ को उपनिवद्ध नहीं किया, प्रत्युत मौलिक

३- वालराम उदासीनकृत स्वास्था सहित सांस्थतत्त्वकीयुरी, प्रुप्त ३१-। ६६ वी कारिका की टिप्पयी। यह भाग पारहेव रामावतार रामी M. A. का लिखा हुआ है। बोनी विद्वानों के वितदा के आधार पर भी पष्टितन्त्र को पञ्चित्वकृत माना स्था है। [Samkhya System कीथ, पृठ ४८]

उपदेश ही दिया।

परन्तु इन विद्वानों या यह विचार सर्वथा निराधार है-

(क)—उपदेश सदा मौिखक ही होता है, परन्तु उसमा प्रन्यरचना से मोई विरोध नहीं है। जिन विद्वानों ने इस मत को प्रकट किया है, वे भी अपने जीवन में झार्नो को सहस्रश उपदेश हेते रहे हैं, और उनका आधार प्रन्य ही रहे हैं। आज भी अनेक अध्यापक प्रन्यों की रचना परते हैं, और उन्हें अपने झान्नों को अध्ययन भी क्राते हैं। यह प्रतिदिन ही महाविद्यालयों और विश्वविद्यालयों में देग्ग जाता है। तात्पर्य यह है, कि उपदेश या अध्यापन तो मौतिन ही हो सकता है, रन्तु वह प्रन्थरचना का बाधक नहीं है।

(ख)—६६वीं कारिका में तो 'समाख्यातम्' क्रियापद है। परन्तु अगली ७० वीं कारिकों में 'प्रद्तों' क्रियापद है। जिसका अर्थ 'अच्छी तरह देना' हैं। कोई सत्ताधारी वस्तु ही किसी को दी जा सक्ती हैं। उपदेशों के प्रन्य रूप में परिश्वत हुए बिना उनका दिया जाना असम्भव है। इससे रुपष्ट हैं, कि आसुरि को कपिल ने 'तन्त्र' का अध्ययन भी घराया, और तन्त्र की प्रन्यरूप में रचना भी की। 'समार्यातम्' कियापद का अर्थ भी प्रथम कर दिया गया है, जो सर्वथा हमारे विचारों के अनुकृत ही हैं।

(ग)—चस्तुत 'बहुया कृतम्' ये पर, किसी भी रीति पर इस बात की प्रमाश्यित नहीं कर सकते, कि पञ्चिरित ने तन्त्र की रचना की। यदि ईर्यरकृष्ण को यहा यही क्रमिप्राय प्रश्ट करना क्रमीष्ट होता, तो यह 'कृत तन्त्रम्' इतना ही लिख देवा। 'कृत' के साथ 'बहुपा' पर का प्रयोग तो यह क्षोर भी रपष्ट कर देता है, कि 'तन्त्र' पहले से विचरात 'उहुपा' पर का प्रयोग तो यह क्षोर भी रपष्ट कर देता है, कि 'तन्त्र' पहले से विचरात था, पञ्चरित ने तो ब्राग्नुरि से उतका क्षाव्ययन कर, अनेक शिष्यों की पडाया, तथा उत पर ज्याख्यामन्थ लिसकर उतका क्षव्या तग्ह विस्तार या प्रचार ही किया। 'बहुधा' पर में एक और ब्रिपा हुआ स्वारस्थ है, जिसको माठर और युक्तिरीपिका ज्याख्याकरों ने सपट विचा है। पञ्चरित्रक तक गुरुशिष्य परम्परा में यह क्रम रहा, कि गुक ने एक ही शिष्य को तन्त्र का अध्ययन कराया—कपित ने ब्राग्नुरि को और आसुरि ने पञ्चरित्रक की। परन्तु पञ्चरित्रक ने इसका अध्ययन बहुत शिष्यों को कराया। यह तात्यर्थ 'बहुधा' पर से प्रकट होता है। इसलिये केवल इन पर्रो के आधार पर पञ्चर्याल को पष्टितन्त्र का रचित्रता मानना अक्षमत है।

् (च) अपर्यु कत हेतुओं के श्रतिरिक्त, पञ्चिशित स्वयं श्रपने मन्य में लिखता है, कि महर्षि कपिल ने श्राह्मिर के लिये तन्त्र अथया पष्टितन्त्र का प्रवचन किया। पञ्चिशित के उस सूत्र को हम पूर्व भी उद्धत कर चुके हैं। सूत्र इसप्रकार है—

श्रादिविद्वानिर्माण्चित्तमधिष्ठायं कारुरयाद् भगवान् परमर्पिरामुखे जिल्लासमानाय तन्त्रं प्रोबाच 'भ

३--- इस सुधमें 'तन्त्र, पद्रका ऋषं 'पष्टितन्त्र' है, इस बातको छठ हेतु में स्पष्ट थाँस विस्तारपूर्व क लिख श्राये हैं।

इस प्रसगमें सूत्रके 'निर्माण्डित्तमधिष्ठाय'ये ' पद विशेष ध्यान देने योग्य हैं। जिन विद्वानों का यह विचार हैं, कि किपलने श्रासुरिको मौलिक सास्यसिद्धान्तोंका केवल मौत्मिक उपदेश किया, किसी अन्यकी रचना नहीं की ; उनके विचारका स्पष्ट उत्तर न्इन पहोंसे मिल जाता है। सूत्रसे स्पष्ट हैं कि किपलने शास्त्रनिर्माणको भावनासे प्रेरित होकर ही श्रासुरि के लिये 'तन्त्र' का प्रत्यन किया। इससे स्पष्ट हैं, पञ्चशिग्वके समय 'तन्त्र' पहलेसे विद्याना था।

सास्यसप्तितिकी जयमगत्ता नामक व्याख्यामे तो इस श्रार्थको श्रीर भी स्पष्ट पर दिया है। वह किराता है—'वहघा कृतं तन्त्रं पष्टितन्द्रास्यं पष्टिरायहं कृतामिति । तत्रिव हि पिष्टार्या व्याख्याता ।' यहा पर 'वहुधा कृतं तन्त्रम' ये पद मृत्तवारिकाके हैं, रोप व्याख्यात मन्य है। 'तन्त्रं का श्रार्थ 'पष्टितन्द्रास्यम्' श्रीर 'वहुधा' पटका श्रार्थ 'पष्टिरायहम' किया गया है। 'कृतम' पदको व्याख्यातारने भी उसी तरह रख दिया है। श्रापेक पदोंसे 'पष्टितन्द्रं में साठ पर्वार्थों विभक्त किये जानेका कारण बताया गया है, कि उसमे ही साठ पर्वार्थों का व्याख्यान किया गया है। इससे स्पष्ट हे कि 'पष्टितन्द्रं नामक मन्यको पञ्चरित्तने साठ खरहों में वर दिया। क्योंकि उनमे ही साठ पदार्थों का व्याख्यान है। जयमंगताके इस केरासे यह निश्चत परिणाम निष्वता है कि पश्चरिखसे पूर्व 'पष्टितन्त्रं नामक मन्य विद्यामात था। पञ्चरित्रसे उसमें सच्चेप से प्रतिपादित साठ पदार्थों में से एक २ को लेकर उसके व्याख्यामृत एक २ खरहको रचना की। श्रीर इसप्रकार साठ पदार्थों के आधार पर साठ खरहों की रचना होगई। प्रत्येक पदार्थिकी प्रथक २ व्याख्याके आधार पर साठ खरहों विभक्त उस पञ्चरिक्ष प्रथम उक्त पदार्थों का विस्तारपूर्वक व्याख्यात व विचेचन किया गया। इसित्तिये पञ्चरिरार, मृत पष्टिनन्त्र का व्याख्याकार श्रथवा श्रभ्या श्रथवा है। होसकता है, रचिता नहीं।

'पष्टितन्त्र' ग्रन्थ है—

जयभंगलाके उक्त लेग्बसे यह परिखाम भी निकल स्त्राता है कि कपिलने सिद्धान्तों का केवल भौक्षिक ही उपदेश नहीं किया था, प्रत्युत प्रन्थ की रचना भी की थी, जिस प्रन्थको पञ्चिरित्व ने ज्याख्यान करके साठ रत्यहोंमें विभक्त किया। जयमंगलाके स्त्रौर भी ऐसे वर्षन हैं, जिनसे 'पष्टितन्त्र' के भन्थ स्वीकार किये जाने पर प्रकाश पडता है। वे वर्षन इसप्रकार हैं—

(क)—'विस्तरत्वात् पष्टितन्त्रस्य सन्तिप्तरिचसत्वातुम्रहार्थं सप्ततिकारम्भ ।' [पू० १, पृ० ६-१०। कलकता सस्करण्]।

यहा पर 'पष्टितन्त्र' के साथ 'विस्तर पद का प्रयोग होने से यह अर्थ स्पष्ट होता है, कि

१--इन पर्देकि श्रर्धीका विवेचन विस्तारपूर्वक इम प्रथम प्रकरणमे कर श्राये हैं।

२—श्रीहेर्नु प्रत्य सिहतामें 'पृष्टितन्त्र' क जिन साठ स्वयह स्थाया स्रध्यायों का उल्लेस हैं, वह भी इसी सिद्धान्तपर
करुपना किया गया प्रतीत होता है। यद्यपि साल्यके साठ पदार्थों के साथ उनका [सहिवायितपादित साठ
पदार्थों को पूर्व रूपसे सामन्त्रस्य नहीं है। इसका विस्तारपूर्वक विवेचन इसी प्रन्थके तृतीय प्रकरवर्षे
किया गया है।

यह कोई राज्दसमूह रूप मन्य था। 'प्रथने वायराज्दे' [शशाव] इस पालिनीय नियम के श्रमुतार 'विस्तर' पद का प्रयोग, राज्दसमूह रूप अर्थ कहे जाने पर ही होसकता है। श्रम्यथा 'विस्तार' पद का प्रयोग ही संगत होगा।

> (स)—'तिविधमगुमानमाल्यातमिति पष्टितन्त्रे व्याख्यातं पूर्ववत् रोपवत् सामान्यतोदृष्ट मिति ।, [ प् ०७,५०००—२१ ]

यहा 'त्रिविष्ममुमानमाल्यात' ये मृलकारिका के पर है, रोप व्याख्या प्रन्य है। जिसम जयमगलाकार यह लिखता है, कि श्रतुमान के तीन विभागों का पष्टिनन्त्र में व्याख्यान किया गया है। क्योंकि व्याख्यान का किया जाना किसी मन्य मे ही सभय होसकता है, इसलिये जयमंगला कार के विचार से 'पष्टितन्त्र' श्रवस्य कोई मन्य था।

(ग)-एते पष्टिपदार्था , तदर्थे शास्त्रं पष्टितन्त्रभित्युन्यते । [ पृ०४६।प० १२ ]

ये साठ पदार्थ हैं, उनके लिये शास्त्र-'पष्टितन्त्र' इस रूप में कहा जाता है। श्रश्यांत् साठ पदार्थों का वर्शन करने वाले शास्त्र का नाम 'पष्टितन्त्र' है। इससे 'पष्टितन्त्र' का प्रन्थ होना स्पष्ट ही प्रमाणित होता है।

शबह समावना को जासकती है, कि '(क) (स) 'विन्हित स्थलों में 'पष्टितन्त्र' पद, कपिलप्रश्तित मूल पष्टितन्त्र स्त्रीत प्रज्ञित स्वात व्यारपामृत पष्टितन्त्र होगीही के लिये प्रयुक्त हुआ माना जासकता है। पिर भी कपिलप्रोक्त पष्टितन्त्र के स्वीकार किये जाने में कोई वाधा नहीं आती। ऐसी सिपी में जान की प्रवाद करने विचारों क समुवायी अन्य पिद्वानों का 'पष्टितन्त्र 'नाम के प्रत्य को स्वीकार न करना आन्तिपूर्ण ही है। क्योंकि यदि केवल हवनी ही बातको स्वोकार किया जाग, कि पष्टितन्त्र, सारच शास्त्र का ही साधारण नाम है, तो भी यह आयका यनी ही रहती है कि कव उस शास्त्र का बोई प्रत्यही नहीं था, तब वह नाम किसफ लिये था 'हमारा तो विचार स्वष्ट है कि कपिलको प्रथम रचना का नाम पष्टितन्त्र था। उनके प्रनत्य तदिष्यक स्थया तहवारपानगृत अन्य प्रत्य भाषा होने तमा में कहलाये। इसतरह साधारण सारप्यशास्त्र के लिये हम पर का प्रयोग होने लगा।

वस्तुत अनन्तर काल क समान , कविल की प्रथम रचना क भी दोनों हो नाम थे। विकित्र भीत मालवशादम । हम शादम में पराधों का दोनों हो दिष्टे विवेचन है, आप्याप्तिक और आधिमीतिक। बाधि मीतिक दिष्ट से २२ तवों का चित्रचन किया गया है। और उस आधार पर इस सालवशादम 'क्षयदा सालव दुर्यान वा काल 'सालव नाम दिवा गया। आप्याप्तिक दिष्ट से हसमें सात प्रश्यों का विवेचन है, पवास अस्वय सर्व, और दर्स मीतिक अर्थ। आधिमीतिक दिष्ट के २२ तत्व ही यहा दश मीतिक अर्थ। आधिमीतिक दिष्ट के २२ तत्व ही यहा दश मीतिक अर्थों के रूप में अक्ट दिवे रथे हैं। इसका स्वष्ट निक्क्य गुणीव मक्त्य के अन्तिम पृष्टों में किया है। इस दिवीय मक्त्य के अन्तिम पृष्टों को भी दिविष्ट है हमा साथम पर इसे 'विद्यान्त नाम प्राप्त हुआ। यह चलाम वात है कि किसी सम्बद्ध में कोई नाम अधिक अवदार होता रहा हो, कोई न्यून, तथा चल्य समय में अन्य। परन्तु विना प्राप्त की रचना के किसी भी नाम की करवा आपगत हो है। जब वस्त नहीं, तो नाम किसका ?

इसके श्रतिरिक्त वाक्यपदीय [१।८] में उद्भुत एक प्राचीन रत्नोक की व्याख्या करते हुए, वाक्यपदीय के व्याख्याकार युपभदेव ने भी लिखा है—'पष्टितन्त्रमन्थरचायम्' इससे 'पष्टितन्त्र' नामक किसी प्रन्थ के होने का निरचय होता है। इसी प्रकरण में श्रागे उक्त रत्नोक का उत्लेख किया जायगा।

इस प्रकार ६६ श्रौर ७० वीं कारिकाश्रों के द्वारा प्रतिपादित यह परम्परा सम्बन्ध, इस सिद्धान्त को स्पष्ट रूप से पुष्ट कर देता है, कि उस पवित्र श्रौर श्रेष्ठ 'तन्त्र' की रचना परमर्पि कपिल ने की, श्रौर श्रपने प्रथम शिष्य श्रामुरि को कृपापूर्वक उसका श्रष्ययन कराया; श्रामुरि ने उसी तन्त्र का पवचशिख को । पद्धशिख ने श्रमेक शिष्यों को पढ़ाकर तथा व्याख्यानभूत प्रम्यों का निर्माण कर उस 'तन्त्र' का श्रच्छी तरह विस्तार किया।

श्रागे ७१वीं श्रार्या में ईश्वरकृष्ण लिखता है-

कुछ विद्वानों का मत है, कि 'पष्टितन्त्र' का रचयिता वार्षगरय है। इन विचारों का आधार भी शास्त्र में मिलता है। योगदर्शन, कैवल्य पाद के १३वें सूत्र की व्याख्या करते हुए महर्षि व्यास लिखता है—

' तथाच शास्त्रानुशासनम्— गुणानां परमं रूप न दृष्टिपथमुञ्जति । यनु दृष्टिपथं त्राप्तं तन्मायेव' सुतुःबुकम् ॥'

<sup>+ &#</sup>x27;तदेव पष्टितन्त्र' श्रायांभिः संविष्तम्' माठावृत्ति, का०७१ पर ।

२—यह पय सांख्यसप्ति स्याख्या-जयमगला के ६३ एन्ट धर भी उद्धृत है। वहां 'मायेव सु॰' की जगर्ह 'मायावस्तु' पाठ है।

'शास्त्र भी कहता है—गुर्खे [सस्त्व, रजस्, तमस्] का स्ट्यहरूप दृष्टिगोचर नहीं होता, तथा जो रूप दृष्टिगोचर होता है, वह माया के समान नश्वर है।' इस भाष्यपंक्ति की व्याख्या करते हुए अवतरिखका में वाचरपति मिश्र लिखता है—

'ऋत्रैव पष्टितन्त्रशास्त्रस्थानुशिष्टिः'

इस लेख से यह सममा जाता है, कि वाचस्पति मिश्र का यह विचार है, कि भाष्य में निर्दिष्ट पद्य 'पष्टितन्त्र' का है। ब्रह्मसूत्र [२।१।३] के शांकर भाष्य की व्याख्या करते हुए, पुनः वाचस्पति मिश्र ने लिखा है—

'श्रत एव योगशास्त्रं व्युत्पादयिताहस्म भगवान् वार्षगर्यः''

श्रीर यह लिखकर उपयुक्त 'गुणानां परमं रूपं' इत्यादि पद्म को उद्दूष्ट्व किया हुश्रा है। बाचरपति मिश्र के इन दोनों लेखों के समन्वय से यह स्पष्ट प्रतीत होता है, कि वह 'पष्टितन्त्र' को बापेगच्य की रचना समभत्ता है। बालराम° उदासीन ने भी इसी खाधार पर, साठ पदार्थों का प्रतिपादन करने वाले सांख्यशास्त्र [पष्टितन्त्र] का रचयिता वापेगच्य को माना है।

इस प्रसंग में प्रो॰ हिरियन्ना का विचार, तथा उसका विवेचन-

परन्तु खाध्यापक हिरियन्ना महोन्य ने इस प्रमाण को भी उक्त प्रसंग में श्वसायन विताया है। उनका श्रमिश्राय यह है, कि न्यासभाष्य में पाठ 'मायेव' है, अर्थान् 'माया' पर के साथ 'इव' पर का प्रयोग किया गया है। परन्तु भामती में 'मायेव' पाठ हैं। यहां 'माया' पर के साथ 'एव' पर का प्रयोग किया गया है। परन्तु भामती में 'मायेव' पाठ हैं। यहां 'माया' पर के साथ 'एव' पर का प्रयोग हैं। इससे हात हैं, कि 'इव' पटित पाठ 'पष्टितन्त्र' का और 'एव' पटित पाठ वार्षगत्य का है, जैसा दोनों स्थलों पर वाचस्पति मिश्र ने लिया है। इन होनों पन्नें का प्रयोग एक दूसरे के स्थान पर आन्ति के कारण नहीं हुआ, प्रत्युत एक आचार के स्लोक को दूसरे आचार्य ने एक पद के परिवर्तन से अपने विचारों के श्रनुसार प्रस्तुत कर लिया है। इस-लिये इन स्लोकों का रचियता एक व्यक्ति नहीं हैं। ऐसी स्थिति में उक्त आधार पर वार्षगत्य को पिटतन्त्र का रचियता नहीं कहा जासकता। श्रम्यापक हिरियन्ता महोदय ने और भी अधिक कहा है, कि वार्यग्रय परिणामवादी होता हुआ भी महा-परिणामवादी था, और ऐसा मानने पर ही सामती में उक्त स्लोक का उद्धत कियाजाना संगत हो सकताहै।

श्रीयुत खाध्यापक हिरियन्ता महोदय के इन विचारों के विषय में हमारा निवेदन हैं, कि जहांतक वार्षगध्य का पण्टितन्त्र के रचिवता न होने का सम्यन्य हैं, इम उसने सहमत हैं। परन्तु 'इय' श्रीर 'इव' पद के केवल पाठमेद के खाधार पर यह बात रपष्ट नहीं हो पाती। यह ठीक है, कि 'इव' पर साहरय के लिये खौर 'एव' निर्धारण के लिये प्रयुक्त होता है। परन्तु खत्यधिक

१--इसीलिये योगशास्त्र का ब्युत्पादन वर्धात् व्याप्यान करते हुए भगवाज् वार्षगर्य ने कहा है---।

२--योगदर्शन ३ । ३३ को तत्ववैद्यादनो ज्याच्या को टिप्पणी, स्त्रीर ३७ वीं कारिका की सांत्यतत्वकाँसुदी हं २२= पुष्ठ को २ टिप्पणी, बाग्ये निर्णयसागर प्रैस संस्कारा ।

३--- अर्नेल शाफ श्रोरियण्डल दिसर्च, महास, Vol. ३, जून १९२६ A.D. एव्ड १०७-११२

साहरय के लिये भी 'ण्व' पद का प्रयोग श्रासगत नहीं है। कोप' मे 'इव' और 'एव' पदों को समानार्थक कहा है। 'इव' की तरह 'एव' पद भी मान्य श्राधान साहरय श्राध में प्रयुक्त किया जाता है। इसीलिये 'इव' के प्रयोग में उपमा के समान, 'ण्व' के प्रयोग में रूपक बन जाता है, जो अवश्य साहरय मूलक कहा जाता है। ऐसी स्थिति में भामती का 'ण्व' घटित पाठ भी किसी श्रान्य ऐसे विशेष श्राप्य को नहीं बतलाता, जो 'इव' घटित पाठ से प्रकट नहीं हो सकता।

अब भामती के 'ण्व' घटित पाठ को लेकर उक्त रलोक का अर्थ इसप्रकार किया ज सकता ह-'गुणों का परमहप निटगोचर नहीं होता, जो दृष्टिगोचर होरहा हे, वह माया ही हैं।' यहा पर दृश्य जगत् को माया बताना, यही प्रकट करता है, कि यह जगत् विनाश शील है। किसी प्रमाए के आधारपर ऋभीतक यह ऋवगत नहीं होसका है, कि वार्षगएय दृश्यमान जगत् के मर्बेथा मिथ्या त्रथवा बाल्पनिक मानता था। भामतीकार ने भी जिस प्रसग के साथ इस रलोक की उद्धृत किया है, नहाँ से भी वार्षगएय के इसप्रकार के विचारों की ध्वनि प्रतीत नहीं होती। फिर दृश्य जगत् का कारण, जो कि दृष्टिगोचर नहीं होता, और गुणों का परम रूप है, वह क्या है ? वह प्रकृति ऋथीन् प्रधान है, ऋथवा ब्रह्म । हमने जहाँ तक वार्षगरय के विचारों को समका है, गुर्णों का परमरूप वह प्रधान को ही कह सकता है, ब्रह्म को नहीं। कम से कम हमने आज तक कोई भी ऐसा लेख नहीं देखा। फिर बहा को, गुर्णों का रूप कहना भी सामञ्जस्यपूर्ण नहीं होगा। प्रश्न केवल इत्ना हे, कि त्र्यमान जगत्का मृल उपादान, चेतन है अथवा अचेतन १ वार्पगरय मूल उपादान को चेतन नहीं मानता, प्रत्युत श्रचेतन प्रधान को ही जगत् का मूल मानता है। उसके विचार से वही गुणों का परम रूप है। ऐसी स्थिति में ऋध्यापक हिन्यिन्ना महोदय ने वार्पगएय को ब्रह्म परिणामवादी किस आधार पर माना है. हम कह नहीं सकते। इसलिए वार्पगस्य दृश्य जगत् को भी काल्पनिक नहीं मान सकता। उसने 'भाया' पर का प्रयोग नरवरता<sup>3</sup> हो ही प्रकट करने के लिये किया है। और इस प्रकार 'एव' 'इव' के पाठमेंद में भी अर्थभेद अञ्चनहीं होता।

रे—'व वा यथा तर्पन्न सान्ये' श्रमर० ३ । ४ । र ॥ 'वयेवंव ' इति पाठमाश्रित्य स्वामिमुक्टगन्यामन इव'
प्रदो गृहोत । हैसकोश में भी 'गृव' पद उपमा श्रम्म में कहा है— एवापन्ये परिमवे इपद्रमें अवसारयो'।
[स्वारवासुधा ३ । ४ । र ]

२—साख्यसप्ति की युनिदीषिक ध्याख्या से वार्षगण्य श्रीर उसके श्रनुयापियों के श्रनेक सतों था उस्तेस्त्र है। बहा से उद्घेश निम्मसिक्षित वाक्य प्रानुत विषय पर प्रकार दातते हैं—

प्रधानप्रयुक्तिस्रत्यया पुरपेखाऽपरिगृद्धमाखाऽऽदिसर्गे वन्ति । [ए० १०२। प० २४ २४ ] करवानी स्वभावातिवृत्ति प्रधानात् स्वत्या च स्वतः । [ए० १०८। प० १४ १६] माधारको हि महात् महतित्वात् [ए० १४२। प० १

६—'तस्माद् स्वक्त्यपासो दिनारा । स सु द्विविध - व्यासर्गमलयान् तत्त्वानास्, किन्विवकाला तत्त्वच्यानादिः तरेपास्।' [ युक्तिदीपिका ५०६७/४० १६-१७]

् इसके श्रांतिरिक एक स्थल में इस रलोक का ऐसा 'पोठ मिलता है, जहां न 'इव' है, श्रोर न 'एव'। यह पाठ सांख्यसप्ति की जयमंगला नामक टीका में दिया गया है। वहां—'तर्नाया वस्तु तुच्छकम् ' [पृ० ६३। ६१ वीं कारिका की श्रवतरिणका में] पाठ है। यहां 'इव' पर न होने पर भी उसके श्रार्थ के विना कार्य नहीं चलसकता।

इसीप्रकार समन्तमद्र विरचित 'श्रष्टसहस्री' नामक जैनधन्य की ब्याख्या ' के र४४ वृष्ट पर उक्त ख्रोक को इस रूप में लिखा है—

> गुणानां' सुमहर्दस्यं' न दृष्टिपथमृन्द्वति । यतु ' दृष्टिपथमान्तं तन्मायेर' सुतुन्द्रकम् '॥ यद्वी दोका में इसका व्याख्यान इसप्रकार है—

१---सव्यरमस्तमसां सांस्थोकानाम् । २---प्रधानम् ३---युडःचादिकम् । ४--इचश्चोऽत्र शक्यान् संदारे । ५---निस्त्रभावम् ।

इस न्याख्या में अर्थ करने के लिये 'इव' राज्द का कोई उपयोग नहीं माना है। परन्तु किसीभी सांख्याचार्य ने हरय जगत् को सर्वया तुच्छ अथवा निस्त्वभाव स्वीकार नहीं किया,। नश्वर या परिणासी अवश्य माना है। इसप्रकार 'इव' 'एव' के पाठमें अथवा इनके अपाठ में भी अर्थ एक ही करना होगा। ऐसी स्थिति में वाचरपतिमिश्र के दोनों स्थलों के लेखों का सामञ्जस्य देखते हुए, यह परिणाम निकाला जासकता है, कि वार्षगर्य, पष्टितन्त्र का रचिता है।

च्यास का 'शास्त्रानुशासनम्' पद, श्रौर उसका श्रर्थ---

इस सम्बन्ध में एक विचार यह है, कि व्यासमाप्य और तत्त्ववैशारदी होतों के उक्त स्थल के लेखों को मिलाकर देखने से यह स्पष्ट होजाता है, कि यहां 'पिट्रवन्न' मन्य के नाम का उन्लेख नहीं है। और भामती के प्रसंग में केवल 'वार्षगच्य' का नाम है। तथा उसे 'योगशास्त्र का व्युत्पाद्यिता' बताया है। 'पिट्रवन्त्र' प्रन्य का नाम नहां भी निर्दिष्ट नहीं किया गया। इसलिये यहां एक बात बहुत ध्यान देने की है। आयार्थ ने अपने भाष्य में 'तथा च शास्त्रातुशासनम्' लिखकर 'गुणानां परम रुपं इत्यादि पद्य का अवतरण किया है। विद्वानोंका ध्यान हम उसके 'शास्त्र' पत्र की और आकृष्ट करना चाहते हैं।

यहां ज्यास का श्रीमेत्राय किसी गृन्थ विरोप के निर्वेश करने का नहीं प्रतीत होता। यद्यपि वह पद्य किसी गृन्थ का ही होसकता है, परन्तु ज्यास ने उस अन्य का निर्वेश न करके सामान्य कप से 'शास्त्र' पट का अयोग कर दिया है, जिस शास्त्र पर वह मन्य लिया तथा होगा। इसीलिये वाचस्पति मिश्रने हन पदों की ज्याख्या करते हुए तस्ववैशास्त्री में 'शास्त्र' पट को उसी त्रह एहने दिया है। वहां पर वाचम्पति का लेख इस्त्रकार हैं—

'पष्टितन्त्रशास्त्रस्यानुशिष्टिः ।'

श्रार्थात् पष्टितन्त्र शास्त्र का यह अनुशासन = नथन है। इससे यह बात स्पष्ट होजाती हैं,

५---श्रकलङ्गदेवकृत 'श्राप्तमीमांसालंकृति' नामक वृत्ति ।

कि वाचस्पति मिश्र, पष्टितन्त्र 'शास्त्र' की श्रोर निर्देश कर रहा है, 'पष्टितन्त्र' नामक गृन्थ विशेष की खोर नहीं। अभिप्राय यह है, कि ज्यास के बहुत पहले ही 'पष्टितन्त्र' पद एक शास्त्र विशेष दार्शनिक सिद्धान्तों की एक ज्यवस्थित धारा = A particular school of systematic philosophical Doctrines ] के लिये साधारण व्यवहार में आने लगा था। यरापि सबसे प्रथम 'पष्टितन्त्र' सांस्यसिद्धान्त का मृत्तगृन्थ था । सांख्य का आदि प्रवर्त्तक महर्षि, कपिल उसका रचियता था। श्रतन्तर बहुत काल तक जो भी गुन्थ उस विषय पर लिखे गये, उनके लिये भी 'पष्टितन्त्र' पदका ही व्यवहार होता रहा। श्राजभी संस्कृत साहित्य में यह परम्परा चली त्राती है, कि हम किसी भी श्राचार्यकी रचनाको, उस विषयके मूल बन्ध अथवा मूललेखक के नाम पर ही प्रायः लिए देते हैं। सांख्य-योग तो सर्वथा समान शास्त्र समभे जाते हैं। यदि उनमें परस्पर कहीं मांख्य के लिये योग, श्रीर योगके लिये सांख्य पदका व्यवहार होजाय, तो कुछ त्र्यारचर्य नहीं हैं। इसलिये वार्पगरयने जय इस पद्मको लिखा था, उससे वहत पहिले ही पष्टितन्त्र की रचना होचुकी थी, और वह नद्विपयक सिद्धान्तोंके लिये साधारण रूपसे भी व्यवहार में अनि लगा था। वाचरपित मिश्रने इसीलिये वार्षगएयको भामती में 'योगशास्त्र' व्युत्पाद्यिता' लिखा है। श्रर्थात् योगशास्त्र का व्याख्यान करने वाला । चाहे वार्पगरयने पातञ्जल योगके सिद्धान्तों पर श्रपना प्रनथ लिखा हो, अथवा कापिल सांरयसिखान्तों पर, किसी भी स्थितिमें वह उस विषय के मूलप्रनथ 'पष्टितन्त्र' का लेखक नहीं होसकता। वह केवल उसके व्याख्याप्रन्थों का लेखक है। ऐसी स्थितिमें वाचरपति सिश्रके लेखों के आधार पर जिन विद्वानोंने यह सममा है. कि वार्षगण्य मुल 'पष्टितन्त्र'

१—चवापि स्वास का समय श्रमी श्रांतिरेचत है। श्रीयुत राघाकृष्णन् महोद्द्य ने इसका समय ४०० लीस्ट [Indian Philosophy, II, 342] माना है। हमारे विचार से यह समय टीक नहीं है। द्यास का समय ईश्वरकृष्ण से श्रवश्य पूर्व होना चाहिये। इसमें कोई सन्देह नहीं, कि पावञ्जल योगस्त्रों का भाष्यकार व्यास, महाभारत स्वायता व्यास से सर्वथा मिन्न है और उससे पर्याप्त श्र्याचीन भी। तथापि 'पष्टितन्त्र' की रचना का काल सहाभारत से भी खुत प्राचीन है। उस समय तक इस नाम की उच्छ विशेष मन्य-परता नहीं रह गई थी। 'सांख्य' नाम भी न्यवहार मे श्राता था। और सेखक की अपनी श्रीकरिष पर निर्भर या, कि वह उसी शास्त्र के खिल में भी न्यवहार मे श्राता था। और सेखक की अपनी श्रीकरिष पर निर्भर या, कि वह उसी शास्त्र के खिल में भी 'पष्टितन्त्र' नाम का प्रयोग करे, अथवा 'सांख्य' नाम का। विद्वानों ने महाभारत से पर्याप्त अभी 'शास्त्र' पर का वयोग इसी श्रीमाय मे किया है। इसी प्रकार योगस्त्रों के भाष्यकार स्थास में भी 'शास्त्र' पर का वयोग इसी श्रीमाय मे किया, जिसका रपष्टीकर्स्य वाचस्पति मिश्र ने 'पष्टितन्त्र' लिखकर कर दिया है। इसका श्राचार, परम्परा ही कहा जासकता है। वस्तुत 'पष्टितन्त्र' श्री 'सांख्य दोनों मा प्राचीन है। अप्याप्त सारम्पर्त के उपयोगी साद पदार्थों का निरुपण करने से 'पष्टितन्त्र' तथा प्रकृति एवं प्राकृतिक कुल २४ तत्वों श्रूपंत प्राचितीतिक सर्वों सीर पुरुप के मेद-कानापायों का प्रतिपादन करने से इसका 'सांख्य' माम है। इस दोनो परी में से बिसो भी पद धा प्रयोग किये जाते में कोई श्रसतामन्त्रस्य नहीं समामना चाहिये। वह के वसके की अपनी हण्डा पर निर्मर है।

नामक प्रनथका रचयिता था, वह संगत नहीं कहा जासकता ।

वाचरपितने पातञ्जल सूत्र [ शहर ] की तत्त्ववैदाारदी में श्रीर वेदानत सूत्र [ शहर ] की भामतीमें 'तन्त्र' श्रववा 'पष्टितन्त्र' का रचिवता किपल की स्वीकार किया है। उस जैता विद्वान स्पितिके लेख आन्ति नहीं कर सकता था, कि उसी प्रत्यका स्विवता वार्षभ्यको भी लिखदे । वाचस्पितिके लेख की वास्तिविकता को समफता चाहिये । उसने व्यासभाष्य के 'शाख' पदका 'पष्टितन्त्र रााख' पिवरण लिखकर अपनी स्पष्टताको पूरा निभाया है। उसका अभिग्रव यदि प्रत्यका नाम निर्देश करनेका होता, तो वह 'पष्टितन्त्रराखस्वात्त्रिष्टिः' के स्थानपर केवल 'पष्टितन्त्रराख्रिष्टिः' भी लिख सकता था, जिससे किसी प्रकारके सन्देशका अवकाशाही न रहे। परन्तु 'पष्टितन्त्र' के साथ 'पाल' पद रचकर उसने यह सप्र किया, कि उक सन्दर्भ, मूल 'पष्टितन्त्र' मन्थका नहीं, प्रस्युत तद्विपक शाख का है। और वह 'पष्टितन्त्र' के विपयों को लेकर की गई रचना, वार्षभएयको होसकती ', जिसका रलोक भामती [ शशर ] में उद्ध्यत किया गया है। यह एक विशेष प्यान देनेकी वात है, कि वाचरपतिने वहां उक्त रलोकके साथ वार्षभएय का ही नाम लिखा है, प्रत्यका नाम नहीं। और प्रथकता नाम तत्ववैशारदी में भी नहीं है, इससे स्पष्ट होता है, कि वाचरपति मिश्र, वार्षभरविके पूल 'पष्टितन्त्र' मन्थक स्विवता नहीं समकता। वर्षतुतः आधुनिक विद्वानोंने तत्ववैशारदीके 'शाक' पद प्रयोग की और ध्यान न देकर, एक भ्रान्तिमूलक पारणा को जन्म दे दिया, जिसमें वाचरपति मिश्रक किसी तरह स्वारस्य नहीं है।

वार्षगण्य, मूल 'पष्टितन्त्र' का रचित्रता इसलियेमी नहीं कहा जासकता, कि उससे अत्यन्त पूर्ववर्त्ती आचार्य पञ्चशित्वने अपने एक सूत्र' में 'तन्त्र' अथवा 'पष्टितन्त्र' का प्रवस्ता कपिल को लिखा है, इससे सिद्ध होता है,कि वार्षगण्यसे बहुत पहलेही मूल पष्टितन्त्रकी रचना होजुकी थी।

योतासूरों के व्यासमाध्य में 'गुर्णानां परमं रूप'' इत्यादि पदा को यदापि शास्त्रके नामसे लिखा गया हैं, श्रीर वाचरपति मिश्रने उसको 'पष्टिवन्त्रशास्त्र' का बताया हैं, 'पष्टिवन्त्र' मन्यका नहीं। 'परन्तु इसीप्रकार का पद्य वाक्यपदीय (प्रथम काएड, श्लोक ८) में भी उद्दश्त मिलता हैं। पद्य है—

इदं फेनो न करिचड़ा चुद्युदो वा न करूचन भगवेषा वन दुष्पारा विपश्चिदिति परवति ॥ श्वम्भो मण्मिविन्दत् तमन'गुलिराययत् । तमवीयः अस्वमुन्यत् तमविद्धोऽभ्यवृज्यत् ॥ वाक्त्यपदीयं का व्याप्त्याकार प्रपमदेव इन पर्योके सम्बन्धमें लिखता है— इदं फेन इति । पष्टितन्त्रमन्थर्श्यार्थं यावदस्यपूज्यदिति । दश्यमानस्य तुष्वतामाह । फेनइति वस्तु सञ्जावमान्नं कथितम् ॥ परमार्थतो निपाचं नदपि नाम्नोत्स्यह ।

व्याख्याकार का लेख इस बातको स्पष्ट रूपसे कह रहा है, कि ये पदा पट्टिकन्न अन्य के हैं। हमारी यह धारणा होती है, कि उनमें अथम ख्लोक वार्पगस्य का होसकता है। दोनों

<sup>&#</sup>x27;ब्रादिविहानिर्माणविजमिषित्वयं कारण्याद् भगवान परमर्पिरामुखे जिज्ञायमानाय तन्त्र मोवाच !' द्भर सूत्र का श्रमंग, पर्व भी जनेक पार व्यापुरा है।

('इन्दं फेना' इत्यादि तथा 'गुणानों परम रूप' इत्यादि ) रलोकों की समानतांके आधारपर यदि इस विचार को ठीक मान लिया जाय तो इससे यह परिणाम निकल आता है, कि वार्षगण्यका अन्य भी 'पष्टितन्त्र' नामसे प्रसिद्ध था। ऐसा मानने पर भी हमारे इस निरचय में कोई वाधा नहीं आती, कि मूल 'पष्टितन्त्र' के मौलिक सिद्धान्तों को आधार बनाकर वार्षगण्य ने अपने प्रन्य की रचना की थी। इसीलिये उसके प्रन्थ भी इसी नामसे ज्यवहृत होते रहे। वार्षगण्य सांज्य सम्प्रदाय का एक मुख्य आचार्थ है। और इसने कई मौलिक साज्यसिद्धान्तों के सम्बन्ध में अपना विचारमेद भी प्रदर्शित किया है। इसंगवरा उन मतोंका हमने सप्तम प्रकरणमं उल्लेख किया है। इसंप्रकार मृल पष्टितन्त्र का रचियता कपिल ही माना जासकता है।

एक बात और यहां ध्यान देने योग्य हैं। वाक्यपदीय में उद्दुष्त इन रलोकों में से दूसरा रलोक, तैन्तिरीय आरएयक [१।१११४] में उपलब्ध होता है। परन्तु वृषमदेव के कथनानुसार यह रलोक पष्टितन्त्र प्रन्थका होना चाहिये। यह कल्पना नहीं की जासकती, कि यह रलोक 
तैन्तिरीय आरएयक में वार्षगण्य के पष्टितन्त्र प्रन्थ से लिया गया होगा। भारतीय परम्परा इस बात 
के लिये एक साधन कही जासकती हैं, कि तैन्तिरीय आरएयक, वार्षगण्यके काल से अवस्य प्राचीन 
माना जाना चाहिये। ऐसी स्थितिमें यहीं कहना अधिक युक्त होगा, कि वार्षगण्यने इस रलोक की 
किसी अन्य स्थल से लेकर अपने प्रन्थमें स्थीकार कर लिया है। यह भी संभव हैं, कि लोकोक्ति के 
रूपमें यह रलोक बहुत पुराने समय से इसी तरह चला आरहा हो। आवस्यकतानुसार प्रन्थकारोंने 
अपने २ प्रन्थोंमें इसको स्थान दिया। परन्तु प्रतीत होता हैं, व्याख्याकार प्रपनेदने इन रलोकोंको 
वार्षगण्यके प्रनथसे ही लिया। इसीतरह के एक और सन्दर्भ का हमने इसी प्रकरण में आगे 
निर्देश किया हैं, जिसको वाचरपति ने ४७ वीं कारिका की सांख्यतत्त्वकीमुदी व्याख्यामें वार्षगण्य 
के नामसे उद्दुष्त किया हैं, जो 'तत्त्वसमास' का १२ वां सुत्र हैं।

जिस पष्टितन्त्र के श्राधार पर ईरवरकृष्ण ने सांख्यकारिका की रचना की है, उस का रचियता वार्षगण्य इसलिए भी नहीं हो सकता, क्योंकि वह सांख्य के एक अवान्तर सम्प्रदाय का मुख्य श्राचार्य हैं। विन्ध्यवासी भी उसी सम्प्रदाय का एक श्राचार्य हुआ है। सांख्य के कई सिद्धान्तों के सम्बन्ध में बार्पगण्य और विन्ध्यवासी का एक ही मत है। परन्तु उन्हीं सिद्धान्तों के सम्बन्ध में ईरवरकृष्ण के साथ उनका विरोध है। इसलिए ईरवरकृष्ण की कारिकाओं का श्राधार प्रन्य, वार्पगण्य की रचना नहीं कहा जा सकता। इन मतमेदों का उल्लेख इसने इसी प्रन्य के सप्तम प्रकरण में किया है।

मृत त्राचार्यं त्रथवा मृत शास्त्र के नाम पर, त्रम्य रचना का उन्लेख—

हम यहां कुछ ऐसे प्रभाए दे देना चाहते हैं, जितसे पाठकों को यह निरचय है। बायगा, कि श्रन्य श्रायायों की रचनाश्रों को भी उस विषय के मूल प्रन्य यो मूल तेसक के नाम पर उद्देश्व किया जाता रहा है।

(१)-शृहत्सहिता के व्याख्याकार भट्टोत्पल ने अपनी व्याख्या में ईरवरकृष्ण की

२२ से २० तक की नो कारिकाओं को प्रारम्भ में ही 'तथा'चं किपलायायें:' कहकर उद्धृत किया है। यह एक निरिचत बात हैं, कि इन कारिकाओं को ईश्वरकुम्ण ने बनाया हैं, किएला-चार्य ने नहीं। परन्तु इस विचार से कि उन कारिकाओं में सांत्य के सिद्धान्तों का निरूपण किया गया हैं, सांख्य के मूल लेसक कपिलाचार्य के नाम से ही उनका उद्धरण कर दिया है।

(२)--सांस्यकारिका की जयमंगला नामक ध्याच्या मे २३वीं कारिका की व्यास्त्र्या करते हुए व्याख्याकार ने लिया है--

<sup>'यथीक्तं</sup> सारुवप्रचचने ९-ऋहिसासत्यास्तेवब्रह्मचर्यापरिग्रहा यमा । शीचसन्तोपतपः श्वाध्याचे-श्वरप्रशिधानानि' इति नियमाः ।

यम और नियमों का निर्देश करने वाले ये होनों मूत्र, पातंत्रल योगदर्शन [२१३०,३२] के हैं। परन्तु इनको जयमंगला के रचयिता ने 'सांख्यप्रयचन' के नाम पर उद्धृत किया है। जिसका श्रावार सांख्ययोग की समानशास्त्रता त्र्यथवा सांख्य की मौलिकता होसकता है। योगका 'सांख्य-प्रवचन' यह ऋपर नाम सांर्य की समानतन्त्रता के श्राधार पर निर्णय किया गया प्रतीत होता है।

(३)—मनुस्पृति की मेथातिथिकृत व्याख्या में कौटलीय अर्थशास्त्र के कुछ वचन, समानतन्त्र ' कहकर ही उद्भूत कर दिये गये हैं। इन होनों प्रन्थों की समानतन्त्रता का आधार यही कहा जासकता है, कि कौटलीय अर्थशास्त्र राजनीति का प्रन्य हैं, और मनुस्पृति के जिस अध्याम [सप्तम ] में अर्थशास्त्र के वचन उद्भृत हैं, उसमें भी राजनीति का वर्यन हैं। इतनी समानता पर ही मेघातिथि, वैटलीय अर्थशास्त्र को मनुस्पृति का समानतन्त्र समक्ता है। परन्तु लांख्य, योग तो हतने अधिक समान हैं, कि यदि उन्हें एक ही कह दिया जाय, तो इछ अनुचित न होगा । ऐसी स्थिति में वार्षगण्य के योगविययक प्रन्य के सन्दर्भ को 'पिटनन्त्र' के नाम पर कह देना वायशाति के लिये असम जस नहीं कहा जा सकता।

( ४ )-- 'सन्मति वर्क' नामक जैन गूंथ मे एक उद्धरण हैं।

तथा तत्रभगवता पतन्जलिनाऽप्युक्तम् भोगाभ्यासमनुवर्षन्ते ? रागाः कौशलानि चेन्द्रियाणाम्

१—योत का प्रयत्नाम 'साल्यप्रययन' भी है। देखें सर्वदरीनसमृद्ध का माज्यप्रकरण ॥ उदयनकृत न्यायकुसुमा ज्ञालि का 'अनुशिष्यते च सांज्यप्रययने ईरवरमण्यिमानय' [२१२७] - यह लेख भी वातण्यत्त वोग के 'इंट्यरमण्यिमानय' [११२७] - यह लेख भी वातण्यत्त वोग के 'इंट्यरमण्यिमानय' [११२०]

२-- मनुस्मृति ७११११ पर मेथातिथि लिपता है---

<sup>&#</sup>x27;ससानतन्त्रे वोत्तस्य-हे ग्रंत धतुर्या गत्या राजा तिष्ठेत प्रतिग्रहे । भिन्नस्याततार्थं तु न युध्येताप्रतिग्रहः ॥ इपको तुलना क्रीजिए कौरलीय व्यर्थशास्त्र, प्रधि० १० व्य० ४, सूत्र ६७ ॥ [ यह स्प्रसंख्या इसी ग्रन्थकार के तारा धतुरादित तथा लाहौर से १६२६ हेसयो में प्रकारित 'कीरलीयपर्यशास्त्र' के प्रतुसार दी गई है ] । श्रीर देखें—सदुर्सृतिं, मेशांतिथि व्यास्था, प्र० ७, रखोक २०१ ॥ की सुलना करें, कौर० प्रपेशास्त्र, प्रसिक्ष, व्यप्ता० २, सूत्र ७ ॥ ,

३--जोगसूत्र [ स११ ] स्वासमाप्य में 'अबुविवर्षन्ते' पाठ है।

इति । [ पृ० १५३। पं० १८ ]

सन्मतितर्क व्यारया के रचियता श्राचार्य श्रभयदेव मृरि ने पन जिल के नाम पर जिन वाक्यों को उद्धृत किया है, वे पत जिल के गृन्थ में उपलब्ध नहीं हैं। प्रत्युत पात जिल बोगसून [२।१४] के व्यासकृत भाष्य में ठीक उसी श्रानुपूर्वी के साथ उपलब्ध होते हैं। इससे स्पष्ट हैं, कि व्यास के वाक्यों को, उस दर्शन के मृत श्राचार्य पत जिल के नाम पर उद्धृत कर दिया गया है।

(४)—प्रतयोगि रे सूरिकृत 'धर्म सम्रह्णी वृत्ति' नामक जैन गृत्य के १०७ पृष्ठ पर एक उद्धरण इसप्रकार उल्लिखित हैं।

यदाह पाणिनि:--'द्विचचनं बहुवचनेन' इति ।

यह उक्ति पारिणनीय व्याकरण में कहीं नहीं है। केवल 'श्रासद्' पद के द्वियन की जगह बहुवचन का प्रयोग कियेजाने का नियम [शश्राध्में ] उपलब्ध होता है। उस सूत्र की रचना हैं—'श्रासदो द्वयोरच'। परन्तु मलयगिरि स्रि ने जिस प्राकृत नियम का संस्कृत रूपान्तर करके पार्शिन के नाम से उल्लेख किया हैं, वह पदानय सूत्र 'ललितविस्तरा चैत्यवन्दनवृत्ति' नामक जैन मन्य के १२ प्रष्ट पर 'उन्तव्य' कहकर उद्युत हुत्रा २ इसम्कार उपलब्ध होता हैं—

बहुवयणेण दुवयण छट्डिविमत्तीए भएण्इ च उत्थी।

जह इस्या तह पाया नमो ऽ स्थु देवाहिदेवाण ॥

इस खार्या के प्रयम चरण को ही संस्कृतरूपान्तर करके मलयगिर सूरि ने पाणिनि के नाम से उद्घृत कर दिया है। इसका कारण यही है, कि पाणिनि वर्तमान व्याकरण का उपझ है। इसलिये खम्य खाचार्य के कहे हुए भी व्याकरण सम्बन्धी किसी नियम को पाणिनि के नाम पर उद्घृत कर दिया गया है। इस उपर्यु कत सूत्र का पदिपर्यय के साथ 'आवश्यकसूत्र हारिमद्रपृत्ति व्यान को साम के साथ कि मन्य के ११ पृष्ठ पर भी 'दुव्ययणे बहुवयण' इसप्रकार निर्देश उपलब्ध होता है '।

(६)—हरिमद्रस्रिकृत पड्दुर्शनसमुच्चय° की, गुसरत्नस्रिकृत व्याख्या के

सांख्यमत प्रकरण में एक लेख इसप्रकार है-

''ब्राह च पतन्जलिः—'शुद्धोऽपि पुरुष. प्रत्ययं बौद्धमनुषश्यति, तमनुषश्यन्नतदारमापि तदा-

स्मक इव प्रतिभासते, इति ।',

इस खातुपूर्वी का लेख पत्रञ्जलि के अन्य में कहीं उपलब्ध नहीं है। पत्रञ्जलि के योग सूत्र—'द्वष्टा हरिामात्रः शुद्धोऽपि प्रत्ययानुपरयः, [२००] पर व्यामभाष्य में यह सन्दर्भ, इसी श्रानुपूर्वी के साथ उपलब्ध होता है। व्यासभाष्य का पाठ इसप्रकार है—

'शुद्धोऽष्यसो प्रत्ययानुपश्यः—यतः प्रत्यय बोद्धमनुपश्यति, नमनुपश्यन्नतदात्मापि तदात्मकः

इव प्रत्यवभासते ।

<sup>1—&#</sup>x27;सम्मति तक' नामक जैन प्रन्य की अभवटेव स्तिकृत प्यात्या के २७२ एट की म संख्यागन टिप्पणी के '

गृशियाटिक सोमायटी बंगाल, क्लकत्ता का १६०४ ईसवी सन का सस्करण, प्रष्ट १०४ ॥

इन पाठों की तुलना से यह राष्ट्र होजाता है, कि गुरारत्न सुरि ने भाष्यकार ज्यास के ही मन्दर्भ के ज्यापने अन्य में उद्धृत किया है, और उसको ज्यास के नाम पर न लिखंकर, उस दर्शन के मूल श्राचार्य पतञ्जलि के नाम पर लिखा है।

- घाचरपति के वार्षगण्य सम्बन्धी लेख को भी हम इसी शित पर समक्ष सकते हैं। वार्ष-गण्य ने सांख्य-योग शास्त्र पर किसी अन्य का निर्माण किया होगा। क्योंकि योग और सांख्य समानशास्त्र हैं, इसलिय वाचरपति ने, मूल प्रन्थ 'पष्टितन्त्र' के नाम पर ही उस शास्त्र 'का निर्देश करिया, जिस शास्त्र-विषय पर वार्षगण्य ने अपना अन्य लिखा था। आज भी हम गौतम के न्यायसुत्रों पर अथवा पाणिनि के न्याकरणसूत्रों पर लिखे प्रन्थों की गौतमीय न्यायशान्त्र या पाणिनीय व्याकरणशास्त्र के नाम से कहसकते हैं!

<sup>क</sup>् वार्षगएय के सम्बन्ध अन्य विचार—

वार्षगण्य के सम्बन्ध में जो नई सामग्री उपलब्ध हुई है, उससे यह सन्देह होता है, कि क्या यह कोई प्रथक आचार्य था ? या पञ्चशिष्य का ही दूसरा नाम वार्षगण्य था ? संभय है, एक ही व्यक्ति के ये दोनों नाम हों। सांस्कारिक नाम पञ्चशिष्य हो और वार्षगण्य गीत्रनाम हो। इनकी एकता वतलाने वाले प्रमाणों का हम यहां संकलन करते हैं।

(१)—योगसूत्र [३,१३] पर भाष्य करते हुए श्राचार्य व्यास ने लिखा है— 'उक्तञ्च—रूपातिशया युक्त्यातिशयारच परस्परेश विकप्यन्ते सामान्यानि त्वतिशयैः सह प्रवर्त्तन्ते ।'

इस पर व्याख्या करते हुए वाचस्पति मिश्र लिखता ई---'ऋत्रैय पद्धशिखाचार्यसम्मतिमाह---उक्तऋ इति।'

इस लेख से स्पष्ट प्रमाणित होजाता है, कि व्यासमाप्य में उद्घुत सूत्र, याचस्पति मिश्र के विचार से त्याचार्य पद्मशिख का है। परन्तु मांख्यमप्तित की १३वीं कारिका की युक्तिदीपिका नामक न्याख्या में व्याख्याकार ने लिखा है—

'तथा च भगवान् वार्षमस्य पठेति—रूपाविशया पृत्यविशयाश्च विकृष्यन्ते सामान्यानि स्वतिशयैः सह वर्षन्ते ।'

युक्तिद्वीपिकाकार के इस लेख से रषष्ट हैं, कि वह उक्त सुत्र को भगवान् वार्षगण्य की रचना समस्ता है। यद्याप इन होनों स्थलों पर उद्भुत सुत्रपाठ में थोड़ा सा अन्तर है। युक्ति होपिका में सृत्र का 'परस्परेण' पह नहीं हैं। और 'प्रवर्षन्ते' क्रियापह के स्थान पर केवल 'पर्यन्ते' पह हैं। परन्तु हनना साधारण सा पाठमेद, सूत्ररचिंपाओं के भेद का प्रवल प्रमाण नहीं कहा जा मकता। क्योंकि सृत्र की शेप आतुपूर्वी में किसी तरह का अन्तर नहीं है। नागोजी सट्टन बोग सुत्रहित में युक्तिदीपिकाकार के अनुसार ही पाठ दिया है, और इस सृत्र को पद्मिराव"का बताया है। वहां पाठ इस्त्रकार है—

ंतदुक्तं पञ्चिशिसाचार्यैः—रूपातिशयां वृश्यतिशयास्य विरूचम्ते सामान्यानि व्यतिशयैः सह

प्रवर्त्त ने 1' इति ।

केवल श्रन्तिम कियापट का पाठ व्यासभाष्य के पाठ से मिलता है। इस्लिये दोनों स्थलों पर एक ही सूत्र को उद्धृत मानने में कोई बाधा नहीं रह जाती।

यद्यि यह सन्देह किया जासकता है, कि वार्यगरयंन अपने अन्य में पर्खारार सूत्र का उद्धरण किया हो, और वहां से मुसिन्दिपिकाकार ने लेकर वार्यगरय के नाम पर ही यहां उल्लिखित करिदया हो। वार्यगरय सृत्र का प्रखिशिष्ट के द्वारा उद्भुत किया जाना तो माना नहीं जा सकता। क्योंकि इनको भिन्न आचार्य मानने पर पञ्चशिरा को अवश्य ही वार्यगर्य से प्रचीन माना जायेगा। पंचशिरा, कपिल का साहात प्रशिष्य था। परन्तु इसवात का भी हमारे पास कोई प्रमाण नहीं, कि वार्यगर्य ने पंचशिरा के गृन्य से अपने गृन्य में इस सूत्र का उद्धरण क्या होगा। क्योंकि युक्तिदीपिका कार जैसे विद्वान् के सम्बन्ध में इतनी अज्ञान मूलक वात का होना समक्ष में नहीं आता, कि उमने वार्यगर्य के गृन्य में उद्धत वाक्यको गर्य गर्य के नाम से यहां लिख दिया होगा।

(२) संभव हैं, ये दोनों नाम एक ही ज्यक्ति के हों, इसके लिये हम एक उपोहलक प्रमाश और देते हैं। योगवरान समाधिपाद के चौथे सूत्र का भाष्य करते हुए आयार्थ व्यास ने लिखा है—

> तथा च सूश्रम्—'एकमेव दर्शनं स्थातिरंव दर्शनम्' इति । इसक्तं क्वाख्या करते हुए वाचरपति मिश्र तस्ववैशारदी में लिखता हैं-एतच्य मतान्तरेश्रि सिद्धमित्याह—तथा च इति । पश्चशिखाचार्यस्य सूत्रम्—'एकमेर दर्शनं स्थातिरंव दर्शनम्' इति ।

वाचरपति मिश्र के इस लेख से स्पष्ट होजाता है, कि वह इस सूत्र को पद्धशिल की रचना मानता है। इसी सूत्र को युक्तिदीपिका व्याख्या मे ४ वीं कारिका की व्याख्या करते हुए ४१ वें पूष्ट की २४, २६ पक्तियों में दीपिकाकार ने इंसप्रकार लिखा है—

तेन यच्छास्त्रम् —'एकमेन दर्शनं ख्यातिरेन दर्शनम् १ इति तृद्धीयते ।

युक्तिदीपिकाकार ने यहाँ इस मृत्र को 'शास्त्रम' कह कर 'उद्भुत किया है। 'शास्त्रम' कह कर और भी अनेक उद्भारण यूक्तिदीपिकाकार ने अपनी ज्याख्या में दिये हैं। इन दोनों स्थालों के उद्भरणों की परस्पर संगति से यह परिणाम निकलता है, कि सभव है, जितने उद्भरण 'शास्त्र' के नाम से युक्तिदीपिका में उद्भुत किये गये हैं, वे सत्र पद्धशिख के हों।

यहां पर पुन हम अपने पाठकों का ध्यान योगदर्शन व्यासभाष्य के 'गुखानां परम रूप' उद्धरख की स्रोर आकृष्ट करना चाहते हैं, वहां आचार्य व्यास ने इस उद्धरख की 'शास्त्र' के नाम से ही उद्धुत किया है। यहा का पाठ हैं—'तथा च शास्त्रानुशासनम्'।' उद्धरखीं के

१---पोगदरीन, ध्यासनात्म ४ । १३ में बाचस्त्रति ने 'शास्त्र' पद से पृष्टितन्त्रशास्त्र किया है । इस् क्रिक्रि

श्वनंतरण की इस समानता के काशार पर इस इस परिणान तक पहुँचते हैं, कि इन दोनों स्थलों पर 'शास्त्र' पर का ताल्पर्य एक ही होना चाहिये। इससे 'गुणानां परमं रूपं' यह उद्धरण भी पश्चशिक्ष की रचना कहा जासकेगा।

- (३.) 'एतेन योगः प्रत्युक्तः' [ ब्रह्मसूत्र २.। १.।३ ] सूत्र के शांकर आण्य की भामती में इसी 'गुर्खानां परमं रूपे' उद्धरख को वार्षगण्य के नाम से उद्धृत किया गया है। उपर्युक्त केसों के साथ संगत होकर याचस्पति मिश्र का यह केस भी हमें, प्रख्वशिख और वार्षगण्य के एक होने की ओर खाकृष्ट करता है। इस सब लेखका सार निम्निलिखित तीन युक्तियों में खांजाता है--
  - (क) एकही सन्दर्भ, पञ्चशिख और वार्षगण्य दोनों के नाम से उद्धृत है।
  - (ख) एक ही उद्धरण, पञ्चशिख श्रीर शास्त्र के नार्म से उद्घृत है।
  - (ग) एक ही उद्धरण, शास्त्र और वार्पगण्य के नाम से उद्धृत है।

इस सरका स्वष्ट परिष्णाम यह निकल आवा है, कि पक्षशिख, वार्यगण्य, और शास्त्र इन तीनों पदों का प्रयोग, एक ही व्यक्ति या उसकी रचना के लिये किया गया है। इनमें से पद्धशिख और वार्यगण्य नाम उस व्यक्ति के हैं, और उसके वनाये प्रथ्य के लिये 'शास्त्र' पद का प्रयोग किया गया है। सांख्याचार्यों को नामसूची में एक स्थल पर पद्धशिख और वार्यगण्य का प्रथम उन्हें का पाठ खरिडत और सिन्दग्य हैं। अथवा प्रथम जातेलेख का कारण अम प्रमाद आदि भी हो सकता है।

यदापि निश्चित रूप से अभी हम इस बात को नहीं कह सकते, कि पक्षशिख और वार्यगट्य ये डोनों नाम एक ही ब्यक्ति के हैं। किर भी हमार सामने ये हो। विकल्प अवस्य उपस्थित होते हैं—

- (श्र)—पातो उपर्युक्त श्रावारी पर पद्धशिख और वार्षगस्य, दोनों नाम एक व्यक्तिकेमाने जाँय।
- (इ)—श्रधवा बरचरपति मिश्र श्रीर युक्तिर्दापिकाकार, दोनों में से किसी एक के लेख को श्रद्धानमूलक तथा श्रसंगत माना जाय।

इस सन्धन्य में हमारे। धारणा यह है, कि पञ्चशिख और वार्यगण्य होतों जाचार्य सर्वया भिन्न हैं। पञ्चशिख अत्यन्त प्राचित जाचार्य है, और वार्यगण्य उनमे पर्याप्त परचाहर्सी जाचार्य । बार्यगण्य का समय, महाभारत युद्ध और पाणिनि के मध्य में स्थिर किया जासकता है, तथा पञ्चशिख, महाभारत से भी पूर्ववर्ती जाचार्य हैं।

युक्तितः पिका में प्रदर्शित, सांरयाचार्यों की नाम सूची में पद्मीराख और वार्षेगाव्य का प्रथक् उटकेख, भ्रान्तिमूलक नहीं, प्रयुत उनके भेद का निरचायक है। उस प्रसंग में जो पाठ

में पहले हम स्वष्ट करचुके हैं, कि कविकरचित मुलक्रया-पष्टिकम पर पण्चिक्त धादि श्राचार्यों के म्बारुवा क्रम भी परिकास माम से ही स्वयहार में खाते थे।

's-युवितर्दाशिका, [सांस्यकारिका बताल्या] एट १७१ पं०, १४, १६॥

खिएडत नहीं, उसमें फोई सन्देह क्यों किया जाय ? इसके श्रतिरिक्त संख्या एक में जो श्रापित कीगई है, कि एक ही सूत्र की, युक्तिदीपिकाकार ने यार्थगण्य का और पाचरपति ने पद्धशिख का बताया है। इन परस्य विरुद्ध लेखों का समाधान यह किया जासकता है।

वह सूत्र मुख्यतः पश्चशिख की रचना है। वार्पगरय ने अपने अन्य में उस सूत्र की अपना लिया। अर्थात अपनी रचना में उसी रूप से स्वीकार कर लिया। यह नहीं, कि उसको उद्भृत फिया। अनन्तर युक्तिदीपिकाकार ने वार्पगरय के प्रन्थ से अपने प्रन्थ में उद्भृत किया। दोनों स्थलों में पठित इस सूत्र का थोड़ा सा पाठभेद, इस विचार का समर्थक कहा जा सकता है, कि परूचशिख की रचना को कुछ अन्तरके साथ घार्पगएय ने अपने प्रन्थ में स्त्रीकार करितया परन्तु ज्यासभाष्य में उद्घृत पञ्चशिए की वास्तविक रचना को, परम्पराज्ञान के अनुसार वाचस्पति ने उसी के नामपर निर्दिष्ट किया। न्यासभाष्य श्रवश्य वार्षमाण्य से पीछे की रचना है। एक बाक्य ' पर स्वयं भाष्यकार ने वार्षगण्य का नाम दिया है। योगसूत्र [श१३] में उद्धृत वाक्य को यदि भाष्यकार, वार्षगण्य की रचना समकता, तो यह उसका नाम देसकता था। एक ही वाक्य पर उसका नाम दिये जाने से यह परिएाम निक्तता है, कि श्रन्य रुद्धरण, वार्पगएय की रचना नहीं है प्रत्युत श्रन्य किसी श्राचार्य की है। उस सूत्र के 'परस्परेख' पद और किया के साथ प्रयुक्त 'प्र' उपसर्ग की उपेत्ता करके वार्षगण्य ने पञ्चशिक्ष के सूत्र को अपने प्रन्थ में स्त्रीकार किया, उसीकी युक्तिदीपिकाकार ने उद्युत किया। इसलिये वह वार्पगएय के नाम पर उद्घृत होना सर्वथा संगत था। यदि एक ही प्रनथकार' एक सूत्र को, टोनों आचार्यों के नाम पर उद्धृत करता, तो अवश्य सन्देहजनक होता। संख्या दोमें जो आपत्ति उपस्थित कीगई है, उसका समाधान स्पष्ट ही है । बाचस्पति

सच्या दो म जा आपात उपायत काग्रह है, उसका समायान स्थ है। है। वाजस्मात ने उस सूत्र को पद्मशिख का बताया है। युत्तिदीपिकाकार उसे 'शास्त्र' के नाम से उद्धृत करता है। इसका स्पष्ट क्यर्थ यह हैं, कि उसने पद्मशिख के मन्थ को 'शास्त्र' पद से स्मरण किया है।

इसी आधार पर संख्या तीन की आपित भी कुछ नहत्त्व नहीं रखती, जिसप्रकार एक खल पर प्रवाशिल के प्रत्य को 'शास्त्र' पद से स्मरण किया गया है, उत्तीप्रकार दूसरे थ्यल पर वार्षगण्य के प्रत्य को भी 'शास्त्र' पद से स्मरण किया जासकता है। सांख्य-प्रत्य में प्रवशिल की रचना को 'शास्त्र' और योग-प्रत्य में धार्षगण्य की रचना को 'शास्त्र' लिखा गया है। इसप्रकार योगस्त्र [शाश्त्र पर] ज्याद भाष्य का वार्षगण्य के प्रत्यके लिखे 'शास्त्र' एव का प्रयोग अगत ही है। प्रस्तुत तथा अगले पर पर में हमने इस धात को स्त्र ही अत्र (पिटनन्त्र' कियत मा मीलिक प्रत्य था, परन्तु पद्मिल आदि के द्वारा राज्य उत्तर के जाल्या अगले पर हमना से अथवा 'पिटनन्त्र' का में के च्या ही है। अगले वा स्त्र को मा से अथवा 'पिटनन्त्र' को मा से उपयव्हत किया जाता रहा है। क्योंकि प्रथम 'पिटनन्त्र' एक प्रत्य का नाम होते हुए भो, अनत्तर काल में यह सार्यशास्त्र प्रत्य कि लिये भी प्रयुक्त होने लता था। इसलिये युक्तिद्विक्तार और वाचस्पति मिश्र के केखों में परस्पर कोई विरोध नहीं कहा जा सकता। वे सर्वधा संगत और युक्तियुक्त हैं।

१-चोगदर्शन [ ३।१३ ] स्यासमान्य में ।

वार्षगण्य के नाम पर दो उद्धरण चौर भी उत्तर होते हैं । चोगदरीन, व्यासभाष्य [३।४३] में पाठ हैं—

(फ)—"सन उक्तम्—'मृनिव्यवधिजातिमेदाभावान्नास्ति मृलपृश्यदश्मे' इति वार्षगरयः । सांख्यतस्यकोमुदी, चाचस्यति मिश्रकृत । कारिका ४७ पर —

(स)—''श्रत एव-'पञ्चपर्वा श्रविदां' इत्याह भगवान वार्पगरयः।''

इन में से पहिले उद्धरण के सम्बन्ध में यह विचारणीय है, कि सूत्र से पहले उल्लिखित 'श्रत उक्तम्' पर, श्रीर सूत्र के श्रन्त में कहे हुए 'इति वार्पगण्यः' पट, परस्पर श्रसंबद्ध प्रतीत होते हैं। यदि यह मान हिया जाय, कि 'छत उत्तम्' पढ़ व्यास के ही हिस्ते हुए हैं, तो छादि श्रीर श्रन्त के पदों के असंबद्ध होने में कोई सन्वेह नहीं रह जाता। उस स्थिति में इन पदों का श्चन्वय इसप्रकार (कया जासकेगा-- 'श्रतः वार्षगरयः इति उत्तम्'। याक्य को यह रचना सर्वथा उन्मत्त प्रसाप के समान है। 'उक्तम्' के साथ 'वार्षगण्यः' पद प्रथमान्त नहीं होसकृता। 'तथोरेव कृत्यक्तवलर्थाः' [ पास्मिनीयाष्टक, ३।४।७०] इस पार्स्मिनिनयम के अनुमार 'क्त' प्रत्यय, माव ू और कर्म अर्थ में ही होता है, कर्ता में नहीं। अतः प्रत्यय के द्वारा कर्त्ता के अनुक्त होने से 'कर्टकर एयोररनेया' [२।३।१=] इस पाणिनीय सूत्र के अनुमार 'वार्रगण्य' पद के,साथ यहां तृतीया विभक्ति होनी चाहिये । अर्थाम् 'वार्षगस्यः' के स्थान पर 'वार्षगस्येन' यह तृतीयान्तप्रयोगं संगत हो सकता है। ऐसी स्थिति में इसके अतिरिक्त हमारे सामने और कोई मार्ग नहीं रह जाता, कि हम 'इति वार्पगण्धः' के ऋतिरिक्त शेप सम्पूर्ण पाठ की व्यास के द्वारा उद्धृत किया हुआ समक्ते । इसका ऋभिप्राय यह होता है, कि ज्याम ने वार्षगयय के प्रत्थ में "श्रव उक्तर्म्मृति-ु व्यवधिज्ञातिमेदाभावान्नास्ति मूलद्रधक्त्वम्" यह पाठ देखा, श्रीर उसे वहां से उसी तरह उद्भृत करके, अन्त में 'इति वार्पगस्यः' ये पद लिख टिये। इसका परिसाम यह निकलतां है, कि उक्त मृत्र वार्षगण्य की अपनी रचना नहीं है प्रत्युत उसने अपने प्रन्थ में कहीं से उद्धृत किया, श्रीर ्यास ने वार्षगण्य के प्रन्थ से, उस उद्धरण के रूप में ही श्रापने प्रन्थ में उद्घृत कर, अन्त में 'इति वार्षगरयः' जोड़ दिया । संमव है, व्यास को यह निरुचय न होसका हो, कि यह स्पन्न चरतुनः किस प्रन्थ का है, इसलिये उसने ऐसा फिया हो।

्का हु, ब्यास ने अन्तर की जासकती है। संभय है, ब्यास ने अन्त में 'वार्षगएयः' पद न एक और भी फल्पना की जासकती है। संभय है, ब्यास ने अन्त में 'वार्षगएयः' पद न लिया हो, 'इति' तक ही उसने अपने वाक्य को समाप्त कर दिया हो। अनन्तर फिसी प्रतिलिपि क्षेत्रक स्रयया स्रव्येता ने पूर्वापर पत्रयोजना का विचार न करके, कर्षापरम्परा के स्राधार पर इसको बापेगएय की रचना जान इसके साथ 'बापेगएय:' पत्र जोड़ दिया हो। प्रतिलिपि केसक, प्रायः ऋषिक विद्वान् भी नहीं होते रहे हैं। इस तरह वह पर, मृलपाठके साथ जुड़ गया, श्रीर श्राज तक उसी अनस्था में चला आगहा है। किसी ने इस की युक्तता अयुक्तता पर ध्यान नहीं दिया। यह कल्पना आपाततः अवश्य रमाणीय प्रतीत होती है, परन्तु पाठ के सम्बन्ध में

इसके लिये कोई आधार हमें आज तक उपलब्ध नहीं हुआ। जितने संस्करण अमी

तक व्यासमाण्य के प्रकाशित हुए हैं, उन सब में एक ही पाठ है। तथा 'वायेगएयः' पदके, बाद में जोड़े जाने का और भी कोई प्रमाण नहीं मिलता। इस फल्पना के ठीक मान लेने पर तो, उक्त सूत्र के वार्यगण्यप्यित होने में और सन्देह होजाता है। तब हमारे पास-प्रमाण ही क्या रह जायगा, कि यह वार्यगण्य की रचना है। कुछ भी हो, हमारा केवल इतना इभि-प्राय है, कि व्यास के वर्तमान पाठ के अनुसार उन पढ़ों का यह खर्य संविष्ध हो जाता है, कि यह सुत्र वार्यगण्य की रचना है।

परन्तु इसके लिये एक मार्ग सम्भव है, जो युक्त भी प्रतीत होता है। पक्ति की योजना वस्तुतः इसप्रकार होनी चाहिये। 'श्रत उक्तम्' ये पद उद्धरण के श्रंश नहीं हैं। क्योंकि ऐसा मान लेने पर प्रकृत में, उद्भृत वाक्य का पूर्वप्रकरण के साथ संगति का निर्देश करने वाला कोई भी पद नहीं रह जाता। जो बन्यकार उकर बाक्य की इस प्रमण में उद्धृत कर्रहा है, उस प्रसंग के साथ इस वाक्य की संगति-प्रदर्शन की स्चित करने वाला कोई पद मन्थकार के द्वारा प्रयुक्त हुआ २ श्रवस्य होना चाहिये। ऐसे स्थानों पर 'अतः', 'ग्वंडच', 'तथा च', 'यथा', 'यत्' 'तत्', इत्यादि पदों का प्रयोग किया जाता है। इसलिये यहां भी 'अत उक्तम्' पद, व्यास के अपने होने चाहियें। श्रीर पंक्ति का शेष सम्पूर्ण भाग उद्धरण माना जाना चाहिये । उद्धरण का स्वरूप श्रव यह होगा, श्रत उक्तम्—''मृतिज्यवधिजातिभेदाभावान्नास्ति मूलपृथक्तम् इति वार्षगण्यः", इसका अभिप्राय यह होता है, कि आचार्य व्यास ने इस पनित की वार्पगण्य के नाम से उद्घृत हुआ २ किसी प्रन्थ में देखा। उसने उक्त उद्धरण की उसी रूप में, 'श्रत उत्तम' लिखकर श्रपने प्रन्थ में उद्धृत कर दिया। व्यास ने वार्पगरय ने मृत प्रन्थ को देखकर वहां टसपंक्ति को उद्धृत नहीं किया। यद्यपि यह कहा जासकता है. कि उद्धरण के राख्प का वोधक 'इति' पद व्यास ने यहां नहीं लिया। परन्तु 'इति' पद का ऐसे स्थलों पर सर्वथा प्रयोग होना ही चाहिये, . ऐ.सा कोई निश्चित नियम नहीं हैं। यह केवल हेस्त्रकंकी शैली श्रथवा इच्छा पर निर्भर हैं। इसप्रकार उक्त उद्धरण ना विवेचन नरने से यह वात श्रवश्य प्रकट हो जाती है, कि उक्त सूत्र वार्षगण्य की रचना संभव है। इन पंत्तियों के आधार पर विद्वान सहियों से यही अर्थ समक्ते चले आरहे हैं। योगमूत्रों पर बूंचि लिखते हुए नागोजी भट्ट ने इस शिश्यों सूत्र की बृत्ति मे लिया है-

ं , नित्यद्ग येषु पृथक्षं विशेषपदार्थे नास्ति' इति ।

्यद्यपि नागोजी भट्ट ने 'वार्षगण्य' पद के स्थान पर 'वार्षगण्येन' लिखकर पूर्वापर पदों का समन्वय कर दिया है। पर बस्तुतः 'उथतम्' और वार्षगण्यः' पदों का परस्पर कोई सम्बन्ध नहीं है। भाष्यकार को भी यही खपेसित है, जैसा कि पूर्व कहा जा चुका है। विज्ञानमित्तु भी इस

रू—ः । ' 'त्रात एनोक्त वार्पगएयेन— ' मूर्त्तन्यवधिजात्यादिभ्यो मेदातिरेकेसः विशेपस्याभावानमूर्लेपु

<sup>1—</sup>হুম দুজ का यह अर्थ करने में नागोजी अह ने विज्ञानभिष्ठ का अनुषरण किया है, दिज्ञानभिष्ठ का भी ४ह , अर्थ विरुष हो है।

२--- योगदर्शन, विज्ञानभिञ्चकृत भाष्य, [ शश्य सूत्र पर ].

सूत्र को वार्पगएय का हो सममता है।

वार्षगएय का दूसरा उद्धरण इसप्रकार है-

"अत ए-- (पश्च पर्या अनिया' इत्याह गगमान् वार्षणाव्यः" [ सांख्यतत्त्व कौ सुदी, का० अर्ज ] 'पंचपर्या अविया' यह तन्यसमास का १२ वां सूत्र है। यायस्यित के इस लेख से यह पिएणा निकल सकता है, कि तत्त्वसमास, वार्षणाय की रचना हो। परन्तु यह वात सत्य नहीं है, 'तत्त्वसमास' वार्षण्य के काल से अत्यन्त प्राचीन है और कियल की रचना है। प्रतीत होता है, वार्षण्य ने वत्त्वसमास से इस सूत्र को उसी रूप में अपने प्रत्य में लेलिया है। श्रीर वाचस्पति ने वार्षण्य के प्रत्य से इसको यहां उद्धूत किया होगा। इसमें सन्देद नहीं, कि सूत्र की इस अत्युप्ति का मूल आधार तत्त्वसमास है। यह ठीक ऐमी ही शात है, तीमी कि हम अभी पष्टविश्व और वार्षण्य के एक सूत्र के सन्वन्ध में विवेचन कर आये हैं। सांख्य में विषय-विवेचन के दो मार्ग—

सांख्य का 'पष्टितन्त्र' नाम, आध्यास्मिक दृष्टि से तत्त्वों का विवेचन करने के आधार पर इसका प्रया हैं। और आधिमौतिक तत्वों का विवेचन होने के आधार पर इसका 'सांस्यदर्शन' अथवा 'सांख्यप्रयचन' भी नाम हैं। आध्यास्मिक दृष्टि से परार्थों के विवेचन में दृरा मौतिक अथवा मृतिक अर्थ और पचास प्रत्यय सम्में की गएना होने के कारण साठ पदार्थ परिगिष्णत होते हैं। उसी आगार पर इस ज्ञास्त का नाम 'पिट्रेनन्त्र' हैं। सथा आधि-भौतिक विवेचन में पच्चीस नत्त्वों का प्रतिपादन किया जाता है, जिनमें चौदीम अङ्गत और पुक्त में पिट्रेन महित के कार्य हैं। प्रकृति और पुक्त के विवेचन में पच्चीस नत्त्वों का प्रतिपादन किया जाता है, जिनमें चौदीम अङ्गत कहा और पुक्त के विवेचक ज्ञान होजाना ही 'सांख्य' हैं। इसी को मोच अथवा अद्योग कहा जाता है। ऐसे ही विवेकजान का इस शास्त्र में प्रयचन होने से इसका नाम 'सांख्यप्रवचन' अथवा 'सांख्यदर्शन' भी कहा जाता है। इन दोनों ही नामों का मृत हम पद्धाराक्ष के प्रथम स्व्य में पाते हैं। 'तन्त्र' और 'प्रोवाच' ये पट, शास्त्र के 'पष्टिनन्त्र' और 'सांख्यप्रवचन' इन नामों की ओर संकेत करते हैं।

'प्रवासन' में श्रवश्य ही शास्त्रीय विषय का विस्तार्र्य के विषेचन हैं। उसी का विषय-मेंचेप प्रदर्शन करने के लिये 'तत्त्वममास' सूत्रों का संकलन किया है। 'प्रवचन' श्रीर 'समाम' ये होनों पद प्रस्परिची हैं। इससे इनका पारस्परिक सम्बन्ध प्रनीत होता है। जो इन दोनों प्रन्थों के एक रचयिता को प्रकट करता है। इसप्रकार इन नामों के श्राधार पर भी यह स्पष्ट ध्वनित होता है, कि पष्टितन्त्रापरनामक सांच्यप्रवचन श्रीर तत्त्वसमास का रचयिता एक ही व्यक्ति है। तथा उनत श्राथारों पर वह व्यक्ति पद्धिरास श्रथवा वार्षग्य नहीं होमकता। प्रस्तुत वह श्राविनिद्धान् परमिष्ठ किपल है।

त्तैन श्रयवाजैनेतर साहित्य से इस प्रकरण के प्रारम्भ में जो पैसे वाक्य उद्भृत किये गये हैं, जिनके द्वारा पष्टितन्त्र श्रथवा सांख्यशास्त्र के साथ कपिल का मम्बन्ध प्रकट होता है, उन सव मे शास्त्र के लिये कपिल के प्रयत्तन व्यथवा प्रोक्ता के भाव स्पष्ट हैं। इस भावना के व्याधार पर भी यह निर्धारित होता है, कि कापिल पष्टितन्त्र, कपिलप्रोक्त प्रथम सांख्यप्रन्थ था।

फलतः कपिल ही पष्टितन्त्र का कर्ता है---

इस लेख से हम यह प्रमाणित कर चुके हैं, कि मृत पष्टितन्त्र का लेखक वार्षगण्य नहीं हो सकता । वार्षगण्य के सन्यन्ध में और भी प्रसंगागत खानेक वातों का निर्देश किया गया है। श्रव मुख्य, प्रसग प्राप्त विचार यह हैं,—६८ना कारिका से ७१वीं कारिका तक ईश्वरकृष्ण ने जिन वातों का निर्देश किया है, उनसे यह स्पष्ट परिणाम निकलता है, कि मोत्तोपयिक ज्ञान के प्रतिपादक जिस 'तन्त्र' का महर्षि कपिल ने सर्वप्रथम प्रकाश किया, वहां 'तन्त्र' शिष्यपरम्परा द्वारा ईश्वर-कृष्ण तक प्राप्त हुआ है। और उसी का ईश्वरकृष्ण ने इन कारिकाओं में सन्तेष किया है।

यशिप साख्यकारिका के व्याख्याकारों ने श्रापनी न व्यार्याओं में शिष्यपरम्पराके श्रानेक साख्याचाय्यों का नामोल्लेख ' किया है। परन्तु ईरवरकृष्ण श्रापने केख में साख्य के तीन श्रावि श्राचार्यों का नामोल्लेख करता हैं—क्षिल, श्रामुरि श्रीर इस तरह मूलमन्य के श्राधार पर श्रापने मन्य की वह कियत के साथ सम्प्रद्ध करता है। श्रीर इस तरह मूलमन्य के श्राधार पर श्रापने मन्य की रचना का निर्देश कर उसने कारिकाओं की प्रामाणिकता को ही पुष्ट किया है। इस वात को सब व्यार्थाकारों ने एक स्वर से माना है। यदि वार्षगय्य, उस मूल पष्टि-तन्त्र का रचिवता होता, तो ईरवरकृष्ण श्रावस्य कहीं न कहीं श्रापनी कारिकाओं में उसका उल्लेख करता। यह एक श्रासम्य सी श्रोर श्राप्त्रय में मन्यकार का कहीं नामनाप्र के भन्य का सन्तेव किया जारहा हो, और उस प्रसंग में मन्यकार का कहीं नामनाप्र को भी उल्लेख न हो, तथा दूसरे श्राचार्यों के नामों का उल्लेख किया जाय। इसिक्तेय यह एक निर्मित्त मत है, कि ईरवरकृष्ण भी वार्षगण्य को 'पष्टितन्त्र' का रचिवता नहीं मानता, जो स्वयं श्रीर सालान उसका सन्तेपकर्ता है।

प्रकरण का उपसंहार---

ईश्वरकृष्ण इसीलिये ७ वीं कारिका मे श्रपने इस सम्पूर्ण उल्लेख<sup>ा</sup> का उपसंदार इस प्रकार करता है—

सप्तर । किन येऽर्थास्तेऽर्था इत्स्नस्य पप्टित-त्रस्य । श्रारुगयिकाविरहिता परवादविनजितारुचेति ॥

<sup>1—</sup>मादर = भागंत, उल्हेक, वाल्मीकि, हारीव श्रीर देवल नामक श्राचार्यों का उल्लेख करता है।
युषितदीपिकाकार = वमक, विगट, हारीत, बादलि, कैरात, पीतेक, अपभेरवर [श्रथता अपभ, ई.वर],
पद्मापिकरण, पत्रभीत, पार्यगण्य, कींरिकरण, मूक, इन मारणावार्यों का उल्लेख करता है। युक्तिशैषिक्य
की मुद्दित पुस्तक में हस पनि का पाठ बुल खरिटत है। समय है, बहा कुल और नाम भी निर्दिष्ट हों।
जयसम्बा शिक्षा हैं= 'गोगीकामभृतिशैराम व मन्या [० रिन्मं राम स मन्य, ख]'गेमा पाठ
है। यह पाठ अप्ट और सदिग्प है। यहों गां और गोतम हो नाम सप्ट हैं।

लगभग सत्तर फारिकार्थों के इस प्रन्थ में जो अर्थ प्रतिपादित कियेगये हैं, वे सम्पूर्ण पष्टितन्त्र के हैं। उनमें से आख्यायिका और परवादों को छोड़ दिया गया है। ईरवरकृष्ण की इन चार कारिकार्त्यों का सुहम विषेचन करने से तथा पूर्वप्रदर्शित व्यन्य प्रमाण एवं गुफ्तियों के श्चाधार पर हम जिस परिएाम तक पहुँचते हैं, उसका सार निम्न रूप में प्रकट किया जासकता है।

- (२) कपिल ने 'तन्त्र' श्रथवा 'पष्टितन्त्र' नामक सांख्यविषयक प्रथम प्रन्थ का निर्माण किया, श्रीर उसे श्रामुरि को पढ़ाया।
  - (२) श्रासुरि ने वहीं 'तन्त्र' पद्मशिख को पढ़ाया।
  - (३) पद्मशिख ने अध्यापन, व्याल्यान, लेखन श्रादि के द्वारा उसका घहुत विस्तार किया।
  - (४) वही 'तन्त्र' शिष्यपरम्पराद्वारा ईरवरकृष्ण को प्राप्त हुन्त्रा, जिस परम्परा में भागिय, उल्लूक, बाल्मीकि, हारीत, देवल, जनक, वशिष्ठ, पतल्लाले, वार्पगर्य, गर्ग, गौतम आदि
  - (v) उस 'त त्र' के सिद्धान्तों को खरुड़ी तरह समझ कर, ईश्वरकृष्ण ने उसका खार्या श्रतेक श्राचार्य हुए । छन्द में संत्तेप किया। जो सांस्यसप्तति तथा सांख्यकारिका के नाम से प्रसिद्ध हैं।
    - (६) इसिलये जिन विषयों का विवेचन सप्तिति में हैं, वे सव 'पिट्टवन्त्र' के हैं।
    - (७) अर्थोको स्पष्ट करने वाली पष्टितन्त्रगत आरूथायिका और परवादों को छोड़ दिया गया है। उपर्युक्त वर्णन हमें अन्तिम रूप से इस निर्णय की श्रीर लेजाता है, कि 'पिटतन्त्र' कपिल की रचता है। पद्धशिख, वार्षगण्य या अन्य किसी प्राचीन अथवा अर्वाचीन आपार्थ की नहीं।
    - . श्रीयुत कालीपद भट्टाचार्य महोदय ने भी श्रपने एक रोख<sup>ा</sup> में इसी मत को स्वीकार किया है, कि 'पष्टितन्त्र' फांपल की रचना है। तत्त्रसमास सूत्रों को तो आधुनिक श्रनेक भारतीय तथा पारचारय विद्वानों ने भी कपिल की रचना माना है।

[ I. H. Q. Sept. 1932, P. 518. ]

२—महामहोवाष्याय इरप्रसाद शास्त्री त्रादि | JBORS. Vol. 9, 1923. A. D., PP. 151-162. ३-मेक्समूलर श्रादि।



<sup>1-</sup>He [Kapila] expounded his doctrire in the 'Sastitantia' and started a school of his own with Asuri as his first pupil.

# तृतीय प्रकरण

# षष्टितन्त्र अथवा सांख्यषडध्यायी

[ साख्यपडध्यायी ही पष्टितन्त्र है ]

सांख्यकारिका मे पष्टितन्त्र का स्वरूप-

7

'पष्टितन्त्र' कपिल की रचना है, इस वात को प्रमाणपूर्वक पिछले प्रकरण में सिद्ध किया जाचुका है। अत्र यह वितेचन करना आत्ररयक है, कि वह पष्टितन्त्र इस समय भी उपलब्ध होता है या नहीं ? यदि उपल<sup>-</sup>त्र होता है, तो वह कौनसा प्रन्थ हैं ?

(१) - इसके उत्तर के लिये दूर न जाकर प्रथम हम, ईश्वरकृष्ण की श्रन्तिम वहत्तरवी

कारिश को एक बार यहा श्रीर दुहरावेना चाहते हैं। कारिका इसप्रकार है—

'सन्तरमं निन्न येऽश्रीरतेऽश्री कृस्स्तस्य पष्टितन्त्रस्य । ऋारुनानिकाविरहिता परनादनिकतिसचिति ॥'

'लगभग सत्तर क्रांरिकाञ्चा के इस प्रस्थ मे जो व्यर्थ प्रतिपादित किये गये हैं, निश्चित ही वे सम्पूर्ण पष्टितन्त्र के हैं। त्रर्थात् पष्टितन्त्र मे च्योर कोई तनीन व्यर्थ ऐसा नहीं वचा हे, जिसका यहा प्रतिपादन न किया गया हो, परन्तु उनमे से त्रार्थायिका च्योर परवादों को छोड़ दिया गया है।' कारिका का यह वर्णन स्पष्ट कर देता है, कि पष्टितन्त्र का विषयक्षम च्योर रचनाक्षम क्या होगा। इससे हम यह चन्छी। तरह पह्चान जाते हैं, कि ईश्वरकृष्ण ने जिस प्रन्थ का सच्चेप किया हे, उसका क्या रूप होना चाहिये। यह निश्चित है, कि उसने जिस प्रन्थ का सच्चेप किया, वह वर्तमान साह्य पड़-पाथी ही है। इसी का प्राचीन नाम पष्टितन्त्र है।

सांख्यकारिका मे वर्श्यत पष्टितन्त्र की वर्चमान पडध्यायी से तुनना-

ईरवरहुन्ए की ६- कारिकाक्रा का सिद्धान्तभूत प्रतिपाध विषय, सार्य पडःयायी के प्रथम तीन प्र-नायों म विस्तारपूर्वक विश्ति है, जिसमा ईरवरकृष्ण ने उसी आलुपूर्वी के साथ संत्तेष किया है। दोनों प्रन्थों की विषयालुपूर्वी की समानता सचमुच हमे आरचर्य में डाल देती है। दोनों प्रन्थों की विषयालुपूर्वी की समानता सचमुच हमे आरचर्य में डाल देती है। श्रोर यह समानता इतने में ही समाप्त नहीं होजाती, प्रत्युत आगे भी चलते है। क्यों कि सार्यग्रिकाओं में प्रतिपादित सम्पूर्ण अर्थ पष्टितन्त्र से लिये गये हैं, इसका निर्देश करने के कान्तर ईश्वरकृष्ण लिखता है, चेने पष्टितन्त्रीक्त प्राख्यायिकाओं और परवादों की छोड़ दिया है। ये होनों वाले, वर्षनान सार्यग्रहध्यायी में ठीक इसी हम से उपलान होती हैं। चतुर्थ अध्यायमें आरयायिका, आरेर प्रक्रम पष्ट अध्यायों में परवादों का वर्णन है। इससे यह स्पष्ट होनाता है, कि जिस तरह कोई भी व्यक्ति किया प्रन्थ का सत्तेष या उसके आराय को लेकर अपना प्रन्थ किया ग्रास्म करता है, ठीक उसीतरह ईश्वरकृष्ण ने भी सार्यप्रध्यायी का सत्तेष क्या वर्णन है। इस क्या पर क्या तथा उसके आराय को अपने प्रन्थ की लिया, तथा उसके आराय को अपने प्रन्य की स्वाय पर । तथा कही पर इकट्ट आपार पर ही एक नारिका लियात्र है, और कही अपने हमें के आयार पर । तथा कही पर इकट्ट पाप

छ: आठ दम स्नासक छोड़ देता है। वह इस वात का भी पूरा वस्त करता है, कि जहां तक होसके, कारिका में वे पट भी खाजांवे, जो सुत्र के हैं। वहां वह खावश्यक है, कि सब कारिकार्थ्या की तुलता उन सुत्रों के साथ करें, जिनके जावार पर ने लिया गई हैं।

### पडध्यायी सत्र

श्रथ त्रिविधतु स्थान्यन्तिनृत्तिस्यन्तपुरपार्थ १९१९॥ न द्यात्तिस्विनिवृत्ते स्प्यतुवृत्तिदर्शनात् १९१२॥

प्राप्यहिककुरामीकारवक्तमतांकारवेष्टनात् पुर पार्वे प्रम् । ११३॥ सर्वोसमवात् समेवःथि सता समवाद्ये प्रमाणकुराते । ११४॥ उत्करीदृषि मोणस्य सर्वात्कपश्चेते । ११४॥ व्यविरेपण्योमयो । ११६॥ मोनुश्रिकाद्यि ससिद्धि, साध्यत्वेनात्र सिर्वोगाद्युर्पार्थदास् ११८२॥ तत्र प्रास्विवेक स्थानाद्युत्तिकृति । १९८३॥

सरवरजरतमसा साम्यादस्था मकृति मकृतेमीहान् महतोऽहकारोऽहकारात् पत्रच तम्मात्राणि उभय-मिन्द्रच स्थूलभूगानि पुरुष इति पत्रचित्रशिकांणः १९१ ६१॥ इयोरेस्तरस्य चाप्यमधिकृष्टार्थयरिच्छितः श्रमा, सस्साधकतमं थन्, त्रिविध प्रमाणम्, सस्साधं

सर्वसिद्धे भीधिक्यसिद्धि । ११८७ सम् ॥ ३ उभयसिद्धि प्रमाणास्त्रुषय्य । १११०२॥

## सांख्यकारिका

दु स्वयमियाताम जिज्ञामा तद्दवयातके हेती । दण्ट साडपाधी चेन् नेकान्ताडस्यन्ततोऽभावान् ॥१॥

रष्टवदानुश्रविक सः स्विद्यस्तिस्थातिराययुक्तः । सद्विपरोतः श्रेयान् स्यन्तास्यम्तञ्चिज्ञानान् ॥२॥

बूलमहातित्विहतिर महताया प्रकृतिविहत्तय सन्तः। पोडशकस्तु निकारो च प्रकृतिचै निकृति पुरुष ॥३॥ दृश्मतुमानमाञ्जव चन च सर्वप्रमायसिस्टरनात्। विविध्व प्रमायसिस्टरनात्।

श्मेयसिद्धि प्रमाणादि ॥४॥

९ वे दोनों सून, पहण्यारी में मकरणपण श्रामे लिखे गये हैं। इसका श्रारयमान ३, ९, ४ स्ट्रों में भी प्रवासन्तर से भागपा है।

२ कारिका में यहां केवल उद्देश रूप से २४ पदार्थी की गणना को गई है। सूत्र के उत्पत्तिक्रम झारा का निर्देश २२ वीं कारिका में किया गया है,

३ यह सूत्र प्रकरणका धाने लिला गया है। इसका श्राशय प्रकारन्तर से ६६ सूत्र के ऋतिसम मान में भी श्रानय है।

## ं पडम्यायी सूत्र

'यरसम्बन्धमित्र्' तदाकारोल्लेखिविजानं धठारय• चम् । १। ५६॥ प्रतिबन्धरणः प्रतिबन्नज्ञानमनुमानम् १९।१००॥ श्वाप्तोपदेशः शब्दः । १।५'०१॥

सामान्यते। उष्टाहुभयसिक्षिः ।१।१०३॥

यचासुपाणामनुमानेन बोधो धूमादिमिरिव चह्ने 191608

विषयोऽविषयोऽव्यतिवृरादेर्हानोपादानाभ्यामिन्दि॰ यस्य ॥१।१०८॥

सीचम्यादनुपलिधः ।१।१०६॥ कार्यदर्शनासदुप-लब्धेः । १।११०॥ चादिविप्रतिपत्ते स्तदसिद्धिरिति चेत् १९१९ ११॥ तथाप्येकतरदृष्ट्याऽन्यतरसिद्धीर्गा-पलापः ५।११२॥ त्रिविधविरोधापरतेः। १।११३ ॥ महदाख्यमाधं कार्यम् । १।७५॥

नासदुरपादी नुश्र'गवत् । ११६१६॥ । उपदिनिन-यमात् । १|११२॥ सर्वत्र सर्वदा सर्वासंभवात् 1919 ५ हा। । हायतस्य शक्यकरणात् । १९१९ पा कारणभावाच्च ।१।११८॥ -भावे भावयोगस्चेन्न वाच्यम् ।१।११६॥ न श्रभिन्यक्तिनिबन्धनौ न्यवहा-राज्यवहारी। १।१२०॥ नाशः कारण्लयः ।१।१२१॥ हेत्सदनित्यं सकियमनेकसाधितं लिङ्गम् ।१।१२४॥ मूलै मृलाभावादमृलं मृलम् - । ५ । ६० ॥ - पारम्पर्येप्येकर्त्रं परिनिष्टेति संज्ञामात्रम् '।११६८॥

श्राजस्यात्रभेदती वा गुलसामान्यादेस्तरिमंदिः मधानव्यपदेशाहा । १ |-१२२ ॥

### <sup>•</sup>सांरुयकारिका

- प्रतिविषयाध्यवसायो द्रष्टं, त्रिविधमनुमानमाग्यातम्। तिहसद्वतिद्विपूर्वक-

<sup>ः</sup> माप्तप्रतिराप्तवचनं तु ॥६॥ सामान्यतस्तु दष्टा-दतीन्द्रियाणां प्रतीतिरतुमानात् । वस्माद्दि चासिखं परोक्तमान्तागमात् सिद्धम् ॥६॥ श्रतिदृरात् सामीप्यादिन्द्रियघातान्मनोऽनवः स्थानात् । सीव्स्याद् श्यवधानादमिभवात् • समानाभिहाराच्च ॥७॥

सीच्यारतदनुपलव्धिर् , नाभाषात् कार्यतस्तदुपलब्धेः । सहदादि सच्च कार्य प्रकृतिसरूपं विरूपं च ॥ ⊏ ॥

' " श्रसद्धरणातुपादा-ः रम ब्रह्मात् सर्वसंभवाभावात्। शक्तस्य शक्यकरणात् -- कारशभाषाच्य-सःकार्यम् ॥६॥

हेतुमद्**नित्यम**ब्यापि -सिकयमनेकमाश्रितं लिङ्गम् । ''सात्रयवं परतन्त्र' स्यक्तं विपरीतमस्यकम् ॥ ५० ॥ त्रिगुएमविवेकि विषयः -सामान्यमधेतनं प्रसवधमि ।

<sup>- ।</sup> यह सुत्र प्रमंगवश पहले सिन्धा गया है, इसका अर्थसंबन्ध यहाँ पर भी है।

| किष्कप्रसीत पष्टितन्त्र                                                                                                                                                                                                                                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| पहस्यायी सृत्र  तिगुण्योजनस्वादि द्वयो । १ । १२६ ॥ जनकारायोगास्त्रकारा । १ । १४४ ॥ प्रीरक्यां विचादार्गगुँ वानामन्योऽस्यं वीचस्येम् । १ । १२७ ॥ सम्बादियमे सायार्यं वीचस्ये च गुण्यानाम्।१।१२८॥                                                                                                    | सांस्यकारिका स्वन्त, तथा प्रधान तिहररीतन्त्रपा च पुनान ॥ ११ ॥ प्रीरविद्यादान्तः स्मनः प्रकारप्रपुत्तिनियमार्था । स्वन्तेत्रयामिमवाध्य- ननतिस्प्रत्युत्त्रपरत गुला ॥ १२ ॥ सत्य लसु प्रधानक- मिष्टमुपरम्भक चल च रतः । गृह परस्वस्ये नम प्रदीपवरपार्यती पृति ॥ १३ ॥ |
| स्पृतात प्रजनमात्रस्य । १ । ६२ ॥<br>बाह्यायनसम्यां सेरवार्तवास्य । १ । ६३ ॥<br>तेतान करणस्य । १ । ६४ ॥<br>वेत प्रकृते । १ । ६४ ॥<br>उभयान्यप्यार् कार्यत महददियंगदिवार । ११३२६<br>चरिमावार् । १ । १३० ॥<br>समन्यवार । १ । १३० ॥<br>स्वित्तरस्योत । १ । १३० ॥<br>स्वारे महति सुन्यों या । १ । ३३३ ॥ | श्चित्रवेषया विदित्<br>श्रीपृत्याचिद्वर्ययाभाषात् ।<br>कारणगृष्णागमग्यात्<br>धार्थस्यायकतमपि सित्तम् ॥ १७॥<br>भेदानां परिमाणात्<br>समन्ययात्र ग्रावितन प्रयुच्चे रेण ॥<br>बारणकार्ययानमात्र<br>बारभागार्येश्वरम्व्यस्य ॥ १५॥                                     |
| तयोग्नयन् तृरसम्बद्धः । १३४॥<br>कार्याकारसानुमान तत्यान्त्रियात्रः । १३४॥<br>कारयस्य त्रिपुणान्त्रियातः । ११३६॥<br>नादार्यसस्यान्यन्त्रे गीपसारः । ११७॥                                                                                                                                            | कारामस्यव्यक्षः ।<br>इत्यक्तं नित्रमुखनः मसुद्रभाष्यः ।<br>परिकामनः स्रोत्स्वयन्यः<br>सनिप्रतिपुरमध्यपिष्टे पार् ॥ १६ ॥                                                                                                                                          |
| रारोसिंदियात्रिकत पुमान् । । १३६० ॥<br>संत्रापसार्थात्रा । ११४० ॥                                                                                                                                                                                                                                  | मचानपार्षं गाद<br>त्रिमुखादिविषर्यमादिक्यानम् ।<br>पुरुषोऽस्ति भोतनुमानस्                                                                                                                                                                                        |

#### पडध्यायी सन्न

### सांस्यकारिका

ष्यधिव्हानाच्चेति । १ । १७२॥

भोवतृभावात् । १ । १४३ ॥ कीत्रत्यार्थं प्रवृत्ती । ११४४ ॥

संघातपरार्थस्वात् पुरुपस्य ११ । ६६ ॥

जन्मादिच्यवस्थात पुरपगहुत्वम् । १ । १४६ ॥ एवमेक्येन परिवर्त्तमानस्य न विरद्वधर्माध्यातः । १ । १४२ ॥

वामदेवादिमु बतो नाई तम् । १ । १२७ ॥ श्रनादावद्य यावदभावाद् भविष्यद्य्येवम् १।१२८॥ इदानीमिव सर्वत्र नास्यन्तोष्हेद् १ । १२६॥

ब्यावृत्तोभयरूप । १ | १६० ॥ श्रवसम्बन्धान् सावित्तम् । १ । १६१ ॥ नित्यमुत्तरसम् । १ | १६२ ॥ श्रोदासीन्यं चेति । १ | १६३ ॥

व इंप्ट्रत्यादिशामन । २।२६॥

उपरागात्कर्तृत्व चित्सान्निध्याच्चित्सान्निध्यात् । ।१ १९६४ ॥ कैयायार्थं प्रशृत्तीरच ॥ ५७॥

जननमरणकरणानां प्रतिनियमादयुगपप्रवृत्ते स्च । पुरपप्रहुत्व सिखं न्रीगुरुवविपर्यवास्त्रीय ॥ १८ ॥

तस्मारच विषयीसात् सिद्ध साजित्वमस्य पुरपस्य । केवत्य माध्यस्य म्रष्टुत्यमकर्तृभावस्य ॥ १६ ॥

तस्मानस्मयोगा दचेतन चेतनावदिय लिद्धम् । गुणकर्यः च चतथा कर्त्वेष भवस्यदासान ॥ २०॥

#### पडध्यायी का प्रथमाध्याय समाप्त ।

विभुक्तविमोत्तार्थं स्वार्थं वा प्रधानस्य । २। १॥ वितनोद्देशन्त्रियमः कपन्कमोत्त्रवत् ॥ २। ७॥ व्यन्ययोमेऽपि सस्तिकिनौत्तस्येनार्थादाह्वत् ॥२। इ रागनिरागयोर्थोगः सृष्टि ॥ २। ३॥ पुरुपस्य दर्शनार्धं केंबल्यार्थं तथा प्रधानस्य । पर्यवस्थवहुभयोरपि सयोगस्तत्कृतः सर्गं ॥ २५ ॥

<sup>😵</sup> यह सूत्र प्रकरणपरा अपूर्व वसु पर पहले आजुका है।

<sup>🗯</sup> यह सूत्र अपने क्षम के अनुसार आगे आया है।

# **पडध्यायी स**त्रे

सहदादिकमेण पद्ममूतानाम् ॥ २ । ९० ॥

प्रवृतेर्महान् महनोऽहङ्गारोऽहङ्गारान् पद्म सन्मात्राणि उभयभिन्द्रियं तनमात्रेन्य स्यूलभ्वानि॥१। ६१॥

श्रध्यवसायो उहि ॥२।१३॥ त जार्यं घर्मादि ॥ २ । १८ ॥ महदुपरागाद्विपरीतम् ॥ २। १५ ॥

ग्रमिमानोऽहद्वार ॥२।१६॥

पुकादशपद्यतः मात्र सस्कार्यम् ॥ २ । ९७ ॥

सारितक्रमेवादशक प्रवर्गते वेकृतादहृद्वाराम् ।

રાક્ષ્મ ॥

कर्मे निद्रबद्धकीनिद्रवैशान्तरमेकाणशकम् ।

२११६ ॥

उभयाग्सक्य सन् । भर्द् ॥

गुणपरिणामभेदास्नाना यमप्रस्थावत् । २१२७ ॥

# सांख्यकारिका

प्रकृतेर्महास्ततोऽहद्वारस्

तस्माद् गणुरच पोडगक । --तस्माद्वि पोडशकान्

पज्ञस्य पञ्चभृतानि ॥ २२ ॥

श्रध्यवसायो बुद्धिर् धर्मी ज्ञान विराग ऐश्वर्थम् ।

साचिक्रमेत्रपूप

तामसमस्माद्विपर्यम्तम् ॥ २३ ॥

श्रभिमानोऽहडारस

तस्माद् द्विविध प्रवत्तंते सर्ग ।

एकादशकद्य गण्य

तनमात्रपञ्चकरचैत्र ॥ २४ ॥ मारिवक एकादशक

प्रवर्शने घेष्टतारहङ्गारात् ।

भूतादेस्तनमात्र

म तामसस्तैजमादुसयम् ॥ २५ ॥ बुढीन्द्रियाणि धोत--

चक्चसूरसानासिकारयानि ।

वात्रपाखिपादपायू---परधान कर्मे न्द्रियाण्याहु ॥ २६ ॥

उभया सकस्य मन मक्रपविभिद्यस्य साधम्यातः।

गुरापरिणामविशपान्

नानाप्य बायभेदाश्च ॥ २७ ॥

स्वन्यक्रमत्र सनस्तरचेन्द्रियमुभयथा सम्मान्यानम् ।

श्चरनिवक्तालविषय नस्मानुभयप्रवार सन् ॥ गृह्यहिता की भन्नेत्पलहा स्थानमा [ १० ७ ] में भी यही पाठ है । परमार्थ क चीना अनुवाद में पूर्वार्थ का पाठ इसके अनुसार है, सीर उध्रार्थ का संबंद शानि के श्रनुसार ।

यह सूत्र प्रवरणवरा अपने मस वे शतुमार पूर्व लिन्हा गया है। मान्यकारिका की 'युनिदीपिका' नामक प्यान्या मं इमप्रकार पान है—

### परस्यायी-सूत्र

सांख्यकारिकाः-

रूपादिरसमलान्त उगयोः। २१२८॥ करण्यमिन्द्रियाणाम्। २१२६॥-

त्रयायाः स्वालक्त्यम् । २१६० ॥ सामान्याः करणवृत्तिः प्रांशाशाः चायवः पञ्जाः २१६९॥

प्रमशोऽक्मराश्चे न्द्रियवृत्तिः । २।३२ ॥ इन्द्रियेषु साधकतमःवयोगाम् कुठारवत् । २।३६ ॥

पुरुषाधं करणोद्धयोऽप्यदशेहामात् । २।३६॥ आपेक्षिको गुण्यप्रधानभावः कियाविशेषात् । २।४६॥ सम्बद्धाः स्थाप्यद्धाः स्थाप्यदेशमात् । २।४६॥ स्थाप्यद्धाः स्याप्यद्धाः स्थाप्यद्धाः स्थापः स्यापः स्थापः स्य

बुचय : पञ्चतस्य · बिलप्टा द्यविलप्टाश्च । २।३३ ॥

रूपादिषु पञ्चामाम् धालोचनमाग्रमिष्यते वृत्तिः । धचनादानविहरको-रसर्गानन्दाश्च पञ्चानाम् ॥ २**=** ॥ स्वालस्ययं बृत्तिम् १ चदस्य सैया भषस्यसामान्या । ी सामान्यकरणपृति: प्राणास्त्रा घायचः पञ्च ॥ २६ ॥ युगपच्चतुष्टयस्य तुः वृति : अमगस्य नस्य निदिष्टा । इप्टे तथाऽप्यइप्टे त्रयस्य तत्पुर्विका बुधि: ॥ ३० ॥ स्वां स्वां प्रतिपद्यक्ते परस्वराङ्ग्नहेतुकां वृश्विम् ॥ पुरपार्थ एव हेतुर् न केनचित् कार्यते करणम् ॥ ३१ ॥ परण त्रयोदशविधं तदाहरणधारगप्रवाशकरम् । कार्यं च तस्य दशधा हार्थे धार्य प्रकारयं च ॥ ३२ ॥ द्धन्त करण त्रिविध दशधा बाह्य त्रयस्य विषयाख्यम् । माम्प्रतकाल बाह्य त्रिकालमाभ्यन्तर क्रयम् ॥ ३३ ॥ बुद्धीन्द्रियाणि तेपां पद्ध विशेषाविशेषविषयाणि । चामस्वति शस्त्रविषया मेपालि सुपद्मिययाणि ॥ ३४ ॥

# पडध्योयी सूत्र

दशारे पर्तरकाराधारत्वात् । ःशश्य ॥
स्वरवानुमानाच । ःशश्य ॥
व्यापिको गुषप्रधानभावः ः क्रियाविशेषात् ।
शश्य ॥
सरकर्माकितत्वात् सदर्थमधिचेद्याः सोकवत् ।
शश्य ॥
सरमाकितत्वात् स्वर्थमधिचेद्याः सोकवत् ।
समानकर्मयोगे सुद्धे : प्रधान्यं सोकवहोकवत् ।

## •सांख्यकारिका

सान्तःकरणा जुन्ति । सर्वे विषयमवगाहते यरमात् । तरमात् त्रिविधं करणं प्रास्ः वागणि शेपाणि ॥ ३१ ॥ गृने मदीपकल्या : ्यरस्यवित्तत्त्वा गुज्यविशेषाः । इतनं पुरुषस्याभं नकारत् पुर्वे। प्रवन्द्वन्ति ॥ ३६ ॥ सर्वे प्रसुपमोगं यरमानुरुषस्य साध्यति जुन्तिः । स्वैव च विरित्ताष्टि पुनः प्रधानपुरुषात्वरं सुरुषम् ॥ ३० ॥

#### पडध्यायी का द्वितीयाध्याय समाप्त।

श्रविशेषाङ् विशेषारम्भः । -३।१॥

तस्माध्युरीरस्य । २।२॥
तद्धीताम् संमृतिः । २।३॥
शाविषेकाम्य प्रवर्त्तं नमिवरोपाणाम् । ३।४॥
उपमीतादितरस्य । ३।४॥
'''माठापितृजं स्यूलं प्रायमः''हतरस्र तथा २। ।०॥
पर्योतपोस्तरकार्यस्यं भोगादिकस्य नेतरस्य ।
३।॥
'सस्तर्यकं लिहस् । ३।१॥
क्यक्तिनेदः कर्मविरोपात् । ३।१०॥

भूषिऽति न संघात्र्यसाम् करस्यित् । ३११३॥ पुरुषार्थं संस्तृतिसिद्धानां सूपकारयङ्गाः । ३१९॥

सक्षिष्ठानाश्रये देते बद्वादाचढादः। ३।५५॥

न स्थानस्थात्तहने भाषाविध्यवन । ३१६२॥

सन्मात्रावविषयेपास् तेष्यो भूतानि पञ्च प्रशस्यः । यते स्मृता विशेषाः शान्ता घोताश्च मृत्राश्च ॥ ३८॥ सूच्या मार्वापगुनाः सह प्रमूर्वविष्या विशेषाः स्युः । सूच्यास्त्रेष्या निष्यता मार्वापितृता निष्यतंन्ते ॥ ३६॥॥

वृतायक्षमसस्तं निवरं महदानिस्पापर्यन्तम् । समर्गतं निरपभोगं भावरिषयागिनं लिहस् ॥ ४० ॥ विशं यसाश्रयस्ते स्थाप्यादिश्यो विला यगान्कृत्या । नहृद्विता विशेषंद् म निरुक्ति निराश्यं सिद्धस् ॥ ४१ ॥ - - -पुरुषार्थहेत्सम् विभिन्तवैभित्तिकसम्योग । प्रकृते-

चिभुत्वयोगान्मटबद् स्पर्वतिष्ठते लिह्नम् ॥ ४० ॥

### पडध्यायी सन्न

तथारोपसंस्काराधारस्वात् । २।४२॥ पाञ्जमीविको देह । ३।१९॥ न सासिद्धिक चैतन्य प्रत्येकादण्टे । ३।२०॥

ज्ञानारमुक्ति । ३।२३॥ बन्धो विषययात् । ३।२४॥ नियतकारकृत्वान्न समुज्ञयत्रिकटपा । ३।२४॥

स्वकर्मं स्वाध्रमविहितकर्मानुष्ठानम् । ३।३१॥ वैराग्यादभ्यासाय । ३।३६॥ न कारणलयात् कृतकृत्यता मग्नवदुत्थानात् । ३।४९॥

विपर्ययमेत् पञ्च । ३।३७॥ श्रशकरष्टाविशतिथा । ३।३८॥ तुष्टिर्मवेषा । ३।३६॥ सिद्धिरथा । ३।४०॥ श्रवान्ससेदा पूर्ववद् । ३।४९॥

एवमितरस्या । ३।४२॥

थाध्यात्मिकादिभेदाश्रवधा तुष्टि । ३।४३॥

कहादिभि सिद्धिरष्ट्या । ३।४४॥

### सांख्यकारिका

सासिडिकाथ भाग प्राकृतिका वैकृताश्च धर्माया । इष्टा क्ररणाश्रियण कार्याध्रयिण्थ कललाद्या ॥ ४३ ॥

धर्मेख गमनमृष्की गमनमधस्ताद् भवत्यधर्मेख । ज्ञानेन चापवर्गा विपर्ययादिष्यते धन्ध ॥ ४४ ॥

चैराग्याम् प्रकृतिसय ससारो भवति राजसाद्रागाम् । एश्वयोदविधातो विपर्यपारद्विपर्याम् ॥ ४५ ॥

एप प्रत्यसमों विषयँयाशिक्तृष्टिसिङ्गारम । गुण्यैपम्यपिमर्दात तस्य च मेदास्तु पञ्चारत् ॥ ४६॥ पञ्ज विपर्ययमेदा भावत्यसम्बद्धाः करस्यवैकल्यान् । श्रष्टाविशकिमेदा सुष्टिनैयधाऽप्रधा सिङ्घ ॥ ४०॥ भेदस्तमसोऽप्रविधो मोहस्य च दशवियो महामोह ।

तासिसोऽष्टाद्सधा तथा भवत्यन्धतासिस ॥ <sup>१०२</sup>॥ एकादशैन्द्रियवधा सह द्वद्विचधैरशक्तिहिष्टा । सप्तद्रशवधा द्वद्वेषे विषयैयात तुष्टिसिद्धीनाम् ॥ ४६॥

श्राध्यात्मिकाश्चतस्य प्रकृत्युपादानकालभाग्याच्या । बाह्या विषयोपरमात् पञ्च, नव तृष्टयोऽभिमता ॥ २० ॥

ऊह रा दोऽध्ययन दुःखविद्यातास्वय सुहत्मासि । दानळ सिदयोऽद्यो सिद्धे पूर्योऽज्जुरुस्त्रिविध ॥ ४१ ॥

# पडध्यायी सत्र

मेत्रादितरहानेन दिना । ३।४४॥

दैवादिप्रकेषा । ३।४६॥

भावसरुक्षपर्यन्तं सत्सृते चृष्टिराविषेकात् । १६१७॥ उत्तर्यं सत्त्वविशाला । ११४८॥ समोविशाला मृतलः । ११४६॥ । मत्त्वे रजीविशाला । ११४०॥

समानं जरामरणादिजं दुःखम् । ३।१३॥ ब्रावृशिस्तप्रापि उपरोत्तरयोनियोगाद्येयः ।

३११२॥

धकार्यसेऽपि तथोगः पास्वरशात् । ३।५२॥
प्रधानसर्षिः परार्थः स्वतेऽप्यमोनस्वादुष्ट्रदु मुग्रहनतत् । ३।६८॥
विमुक्तविमोत्तार्थः स्वयं या प्रधानस्य । ३।९॥
प्रभेतनस्यैऽपि चीरवप्येष्टितं प्रधानस्य । ३।९॥
प्रभेतनस्य प्रधानः । ३।६९॥
कर्मस्य प्रदेशं कालादेः । ३।६९॥
स्वभावाप्येष्टितमनसिसंभान प्रस्पवत् ।३।६९॥
पर्माकृटेयांप्यमादितः । ३।६२॥

विविक्तवोधात् सृष्टिनिवृत्तिः प्रधानस्य सृद्यत्पार्कः । ३१६॥ कोशिवत् प्रयत्तंकस्यापि निरृत्तिशारिवास्योत् । ३१६॥

## सांख्यकारिका

न विना भावेलिंड न विनासिंड न भाविन है तिः । लिंडाल्यो भावाल्यस् तस्माद् द्विविधः प्रवर्णते सर्गः ॥ १२ ॥

स्टिविकरपो दैवस् ग्रैयंस्योनभ्र पञ्चपा भवति । सानुत्यश्च कविचाः समासतो भौतिषः सर्गः ॥ २६ ॥

डध्वं सम्बदिशालस् तमोदिशासश्च मूलतः सर्गः । मध्ये रजोदिशालो प्रद्मादिस्तम्बपर्यन्तः ॥ १४ ॥

तप्र जरामरणकृषं दु.खं प्राप्ते ति चेतनः युद्धः । विज्ञस्याविनिकृषेस् वस्माद्दुःखं समारेन

(1 **2**2 H

ह्रत्वेप प्रकृतिकृतो सहत्तादिषिरं पंभूतपर्यन्तः । प्रकृतिपुरप् वेसोशार्थ स्वार्थं हव परार्थं ज्ञारम्भः ॥ २६ ॥

वस्तिवृद्धितिमितं शिरस्य दघा प्रशृतिस्हस्य ।
पुरपवितोवितमितं तथाप्रमृतिः प्रधानस्य ॥ ४७ ॥
श्रीसुरयित्मृत्यर्थे
यथा क्रियासु प्रवर्धते स्लोकः ।
पुरुषस्य विमोजार्थे
प्रवर्तते रहद्वस्यकम् ॥ ४८ ॥
स स्य दर्शियत्या
निवर्णते सर्चाकं यथा दृश्यात् ।

पुरुपस्य राधाःमानं प्रकारय त्रिनिवक्तं से प्रकृतिः ॥ १६ ॥

#### षडध्यायी सन्न

नैरपेच्येऽपि प्रकृत्युपकारेऽविवेको निभित्तम् । शहमा द्येषये घेऽपि नोपसर्पणं प्रधानस्य बुलवध्वत् । ३ (७०)। नैकान्ततो बन्धमोशी पुरुपस्याविवेकादते । ३।७१॥ प्रकृतेराक्षस्यास् ससङ्गरवात् पशुदत् ।३।७२॥ रूपैः सप्तभिरात्मानं बध्नाति प्रधानं कीर कारचत विमोचयत्येकेन रूपेण । ३।७३।। तत्वाभ्यासान्नेति नेतीति स्यागाद् विवेकसिद्धिः । ३।७४॥ इतर इतरज्जदाति तद्येषात् । ३।६४॥ जीवन्मुक्तश्चा ३।७८॥ उपदेश्योपदेव्द्रत्वात्तत्तिद्धिः । ३।७६॥ त्रश्चित्रचाञ्चपशान्तोपरागः स्वस्थः । २१३४॥ इयोरेकतरस्य चौदासीन्यमपवर्गः । ३।६४॥ थन्यसृष्ट्युपरागेऽपि न विरज्यते प्रबुद्ध-रज्जतत्वस्थेघीरगः । ३।६६॥ निमित्तत्वमिववेकस्येति न इष्टहानिः । ३।०४।। कर्मनिमित्तयोगास । ३।६७॥ षाधितानुवृत्तेर्मध्यविवेकतोऽप्युपभोगः । ३।७७॥ चक्रभ्रमण्वद् ध्वरशेरः । ३।=२॥ संस्कारलैशतस्तिसिद्धिः। ३।⊏३॥ विवेकान्नि रोषदु सनिवृत्ती कृतकृत्यो

नेतरान्नेतरात् । ३१८४॥

#### सांख्यकारिका

मानाविधैरपायैरपकारिण्यदुपकारिणः पु'सः I गुण्यत्यगुण्स्य सदस्दस्यार्थंमपार्थंकं चरति ॥६०॥ प्रकृतेः सुरुमारहरं न किञ्चिदस्वीति मे मदिर्भवति । या दृष्टाऽस्मीति पुनर् न दृर्शन तुपैति पुरुषस्य ॥६१॥ तस्मान्त बध्यतेऽद्धां न सुच्यते नापि संसरति कश्चित्। संसरति बध्यते मुच्यते च मानाश्रया बकृतिः॥६२॥ रूपैः सप्तभिरेच तु बध्नात्यात्मानमात्मना प्रकृतिः। सैव च पुरुषस्यार्थं प्रति विकोचयत्येवरूपेण ॥६३॥ एवं तत्वाभ्यासान् नास्मि न से नाहमित्यपश्शिषम् । श्रविपर्ययाद्विशुद्ध देदलमुत्पद्यते ज्ञानम् ॥ ६४ ॥ तेन निवृत्त्रप्रस्याम् द्यर्थं वर गरसप्तरूपविनियुत्ताम् । प्रकृति परयति पुरुषः प्रेक्कवद्वस्थितः स्वस्थः ॥ ६५ ॥ दृष्टा मयेख्युपेत्तक एको दृष्टाऽहमित्युपरमत्यन्या । मति संयोगेऽपि तयोः प्रयोजनं मास्ति सर्गस्य ॥ ६६ ॥ सम्यग्ज्ञानाधिगमात् धर्मादीनामकारणप्राप्ती । विष्ठति संस्कारवशाच चक्रअमिवद् धतशरीरः ॥ ६७ ॥ प्राप्ते शरीरभेदे चरितार्थस्वात् प्रधानविनिवृत्तौ । ऐकान्तिकमास्यन्तिकमुभयं कैवल्यमाध्नोति ॥६**८॥** 

पडच्यायी का तृतीयाध्याय समाप्त ।

कारिकामिमत परिचन्त्र का विषय, परध्यायी में है-

√ सांख्यस्त्र और कारिवाओं की इस तुलनासे यह स्पष्ट होजाता है, कि <u>प्रथम बीस का</u>रि-कार्त्रों का प्रतिपाश विषय, सांस्वपड थायी के प्रथमाध्याय से; इक्कीस से सेंतीसवीं कारिका तक सत्रह कारिकाओं का प्रतिपाद विषय, सांख्यपडा-यायी के दूसरे श्रश्याय से; तथा अवतीसवीं कारिका से लगाकर अइसठवीं कारिका तक इकत्तीस कारिकाओं का प्रतिपादा विषय, सांख्यपदध्यायी के तीसरे श्रध्याय से लिया गया है। यहां ईश्वरकृष्ण की बहत्तरवी कारिका के वर्णन के अनुसार कारिकाओं का सम्पूर्ण प्रतिपाद्य अर्थ, पडध्यायां के तेन अध्यायां में परा होजाता है। कारिकानिर्दिष्ट कम के अनुसार ही महण्यायी के चतुर्थ आध्याय में भाष्यायिकाश्रों का प्रासंगिक उल्लेख हैं, श्रीर पञ्चम तथा पण्ड अध्याय में परवादों का। इन दोनों ही प्रसंगों को कारिकाओं में छोड़ दिया गया है। ईरबरकृष्ण का यह स्वलिखित वर्शन इस बात को पूर्ण रूप से सिद्ध कर देता है, कि जिस कपिल-प्रणीत पष्टितन्त्र से उसने अपने प्रन्थ के तिये प्रतिपादा श्रथों का संप्रद्व किया, यह पष्टितन्त्र, चर्त्तमान सांख्यपडण्यायी ही होसकता है। इस कथन से हमारा यह दात्रा नहीं हैं, कि यह सम्पूर्ण सांख्यपडण्यायी इसी आनुपूर्ण के साथ कपिलप्रणीत पष्टितन्त्र है। यह संभव ही नहीं, प्रत्युत किसी श्रारा तक निश्चय हर में कहा जा सकता है, कि इसमें सुत्रों की न्युनाधिकता हो गई है। अथवा और भी कुछ परिवर्तन हो गये हों। फिर भी कपिल की कृति इसी में निहित है, यह निश्चित मत है। इसका विशेषन हमने इसी प्रन्थ के चतुर्थ और पद्चिम प्रकरण में विस्तारपूर्वक किया है।

पडध्यावी के अर्वाचीन होने का प्रथम आधार-

पडध्यायी के सत्र कारिकारूप हैं---

पिछले प्रकरण के प्रारम्भ में पडण्यायों की अर्थाचितवा के तीन आधार बताये गये हैं। इनमें प्रधम एक प्रवल युक्ति यह उपस्थित की जाती है, कि अनेक सुत्रों की रचना कारिकाओं से मिलती है। यह बात स्त्रामाधिक नहीं माल्म होती, कि सुत्र या गया रचना में परा का मित्रण हो। परन्तु : सांस्थ्रपडण्यायों में अनेक सुत्र खोकरूप हैं, जो भी लेक सुत्रपचना में म होने चाहियें। कारिकाओं की रचना तो सभावतः प्रवास है। सुत्रों के बीच में पदारचना स्वामाधिक अथवा स्वारसिक नहीं कहीं जासकती। इसकियें पत्री रचना अनायास ही इसारे मिलेक्ट को इस और आहुष्ट कियें जिना नहीं रहती, कि इन सुत्रों का प्रथम किसी ने कारिकाओं के आधार पर ही कर दिया होगा, तथा इन सुत्रों के दमन का समत्र भी सावश्च के परवाह ही, माना का सकता है। क्योंकि सावश्च ने सुत्रों को छोड़, कारिकाओं के आधार पर ही कर स्वांकि सावश्च ने सुत्रों के हम सुत्रों के स्वांक स्वांक हम का सकता है। क्योंकि सावश्च ने सुत्रों को छोड़, कारिकाओं का ही अपने मन्य में उन्लेख किया है। ऐसी स्थिति में

<sup>• &#</sup>x27;The Samkhya Sutra is a late text, it is not used in the Sarvadareanasaugraha", A. B. ভাগ যখিল হি ছিল্লা আঁজ संस्कृत जिल्ले আহি ১২২৮ কা संस्कृत, বুল ৪০৪ ।

कारिकाओं के आधार पर ही सूत्रों की रचना मानना अधिक युक्तिसंगत प्रतीत होता है।

श्रापातवः इस युक्ति के सुनने पर कोई भी क्यिक यही सोच सकता है, कि संभवतः संख्यपढण्यायी में श्रानेक सूत्र रलोकरूप होंगे। वे कितने भी हों, परन्तु यह केवल लेखक की श्रापनी शैली पर निर्भर होता हैं, कि यह पद्मगन्धि गरा की रचना करदे, श्रायना विशुद्ध गद्म या विशुद्ध पद्म को ही रचना करे। गद्म रचना में भी कहीं रलोक रूप रचना हो जाना कुछ श्रारप्र की वात नहीं है। इस तरह की रचना संस्कृत साहित्य में जहां तहां देशी जाती है। सारयपढण्यायी में भी ऐसे सुत्रों की रचना संभव है। यह हम प्रथम दिराला चुके हैं, कि सांख्यकारिका की श्रावस कारिकाश्रों का प्रतिपाद्य विषय सांस्थ्यध्यों के प्रथम तीन श्रथ्यायों में श्राजाता है। इन तीन श्रथ्यायों में केवल तीन सुत्र ऐने हैं, जिन की रचना रलोकमय या कारिकारूप कही जाती है। वे सुत्र इतप्रकार हैं—

(१) हेतुमद्िरयमव्यापि सिक्तयमनेकमाश्रितं लिङ्गम् । [सो०स्०१। १२४॥ वारिवा१०,पूर्नार्थ]

(२) सालिकमेनाइशकं प्रवर्तते पेष्टरायहङ्कारात् । [ सा० स्० २।१८ ।। नारिना २५, पूर्वार्ष ]

(३) सामान्यकरणदृतिः प्राणा न वायवः पन्च । [सां० सू० २।२१ ॥ वारिवा ६६, उत्तरार्ष] इन तीनों सूत्रों में से पहले दो सूत्र, दो पृथक् कारिकाओं के प्रथम आर्द्ध भाग हैं। और तीसरा सूत्र, एक कारिका का द्वितीय आर्द्ध भाग है। इन सूत्रों की रचना कारिकाओं के आधार पर . है, इसके लिये साधारण उत्तर, जो तीनों सूत्रों के लिये समान रूप से लागू होंगे, आगे लियेंगे। पहले हम प्रत्येक सूत्र का पृथक् २ विवेचन कर लेना चाहते हैं।

वस्तुत: इन सूत्रों को कारिका-रूप वाद में निला है-

्रह्ममें से पहले सूत्र के सम्बन्ध में वत्तृत्य हैं, कि इस के ऐसे प्रामाणिक प्राचीन पाठ वपतृत्य हैं, जिनके अनुसार यह सूत्र, रजोकरूप नहीं कहा जातकवा। सांस्थमुत्रों की वर्त्तमान व्याख्याओं में सब से प्राचीन 'व्याख्या जिन्ददर्शन हैं। वहां सूत्र का पाठ निम्नलिखित हैं -'हेतमदनिलं संक्रियमनेकमाश्रितं लिहमं।'

अतिरुद्ध, इस सुत्र में 'श्रव्यापि' पट नहीं पढ़ता, और न उसने इस पट की व्याख्या की है। एक हस्तिलिखत प्रित में 'सिक्रिय' के स्थान पर 'सिक्रियक' पाठ भी है । यह पाठ भी सुत्र के, रलोक रूप होने में वाघक है। समयतः अतिरुद्ध के समय तक इस मृत्र में 'अव्यापि' पदका समारेश नहीं था। यद्यपि कारिकाकार ने छन्दरचना और अर्थकृत सम्बन्ध के आधार पर भी सुत्र में 'श्रव्यापि' पद बढ़ाकर अनिरुद्ध से बहुत पहले ही कारिका को वर्तमान रूप दे दिया था। अनिरुद्ध के श्रवन्तर व्यर्थनृत सम्बन्ध की विशोषता को

<sup>े</sup> अनिरह के समय का निर्णय, इसी प्रत्य के 'सूत्रों के स्वाल्याकार' नामक इसे प्रवरण में किया गया है। \* अनिरहत्त्वित, सूत्र 11,72, पुरुष की टिप्पणी । प्रकाशक J. W. Thamas, Baptist Mission Press, Calcutta, 1888, सम्पादक Dr. Richard Garbe,

सममकर किसी लेखक अथवा व्याख्याकार ने या किसी अध्येता ने सूत्र में भी कारिका के संखार-धरा, इस परका समावेश कर दिया । विज्ञानिमन् के समय सूत्र में 'अव्यापि' पद समाविष्ट किया जाचुका था। अनिरुद्ध ने जब सूत्र के अन्य प्रत्येक पद की व्याख्या की है, तब 'अव्यापि' पदकी व्याख्या न किये जाने का फोई कारण अवश्य होना चाहिये। और वह कारण रुपष्ट हैं, कि उस समय सूत्र में 'अव्यापि' पद का समावेश नहीं था। ऐसी स्थिति में यदि कोई यह आशंका करे, कि अनिरुद्ध के द्वारा 'अव्यापि' पद की व्याख्या ने किया जाता; 'अव्यापि' पद को सूत्र का अंश न मानने में कारण नहीं हो सकता; को आशंकावादो का यह कथन निराधार ही होगा, क्योंकि व्याख्या न किये जाने का कारण उसे अवश्य बताना चाहिये।

दूसरा सूत्र भी कारिका के आधार पर जिल्ला गया नहीं कहा जासकता, प्रत्युत कारिका ही सूत्र के आधार पर जिल्ली गई कही जाती चाहिये। इस निरचय को स्वयं सूत्र 'की रचना स्पष्ट कतदेती है। सूत्र का पाठकम इसप्रकार है—

'सालिकमेकादराकं भवतीते वैकृतादहदारात्।'

परन्तु सांस्थकारिका में इस कारिका के प्रथम चरण का पाठ है 'सास्थिक एकादशकः'।
श्राजतक जितने भी सांस्थकारिका के संस्करण प्रकाशित हुए हैं, उन सब में वही पाठ उपलब्ध होता है। वदापि कहा जासकता है, कि यह इतना महत्त्वपूर्ण पाठभेद नहीं है, जो सूत्र के फारिका-रूप होने में कोई बाघा उपस्थित कर सके। यह ठीक है, कि इन दोनों पाठों में केवल लिक्नभेद हैं। दोनों ही पाठ छन्दरचना की दृष्टि से एक समान श्रानुकृत हैं। परन्तु यहां यह लिक्नभेद भी छुछ विशेषता रखता है।

सूत्र में नषु संकलिङ्ग पाठ है, और कारिका में पुल्लिङ्ग । सूत्रकारने सामान्य रूप से 'कार्य'; 'इन्द्रिय' या 'करण' को उदेश्य मानकर नषु सकलिङ्ग का प्रयोग किया है। परन्तु चौद्यीसदीं कारिका में, छन्द रचना से बाध्य होकर कारिकाकारने, 'इन्द्रिय' आदि पदों का समावेश न होसकने के कारण, 'सगें' और 'गण' पदका प्रयोग किया है, जो होनों पुल्लिङ्ग पद हैं। इन्हीं पदों का अगाली कारिका में अनुवर्धन होने से, इन पदों के सम्बन्ध से वाधित होकर कारिकाकारने पद्धीसदीं कारिका में प्रतुक्त पदों का ही प्रयोग किया है।

अन यदि यह माना जाय, कि सुजकार ने इस सूत्र की रचना कारिका के आधार पर की है, तो उसी रूप में भी कारिका की लिखकर सूत्र की रचना में कोई अन्तर नहीं आसकता था। सूत्रकार तो छुन्द रचना से वाधित नहीं था। पेसी थिति में पदों का केवल लिइमेद करदेना अनावर्गक और निर्दर्गक था। परन्तु कारिकाकार के लिये यह वात नहीं कही जासकती। क्यों कि उसी, छुन्द रचना में 'इन्द्रिय' आदि पदों के अयोग की अनुकूलता न देखकर 'सगें' और 'गर्हें' पदों का प्रयोग करना पदा। तथा उसी के अगुरुत कारिका में पुल्लिक पद का अयोग आवश्यक और सप्रयोजन था। यदि यह कहा जाय, कि सुक्रकारों कारिका से छुन्न भेद करने के

लिये ही स्त्रमें लिक्समेद कर दिया है, तो यह कथन भी छुछ वल नहीं रखता, क्योंकि अन्य कारिकाओं का रूपान्तर कर देने के समान स्त्रकार इममें भी सर्वाधा परिवर्तन कर सकता था। श्री फिर ऐसा परिवर्तन तो सर्वधा निष्प्रयोजन है, जो छुन्द प्रतिक्षि में भी वाधक नहीं। इसलिये सूत्र की रचना, कारिका के आधार पर कारिका की रचना, कारिका के आधार पर कारिका की रचना मानना अधिक संगत और युक्ति-युक्त होगा।

एतीय स्व का पाठ, श्रादिराङ्कराचार्य-निर्दिष्ट पाठ के श्रानुसार 'सामान्या करणपृत्तिः प्राणावा वायवः पञ्च' होना चाहिये। शङ्कराचार्य ने वेदान्त स्त्रों के शाङ्करभाष्य में [२।४।४ स्व पर] सांख्य के उक्त सूत्र वो उद्धत किया है। उसने जो पाठ दिया है, वह आर्थाह्मप कदापि संभव नहीं होसकता। प्रतीत यह होता है, कि वह स्त्र का ही वास्तविक पाठ है। कारिकापाठ के अध्यास के कारण, वाद में लेखक श्रादि के प्रमाद से स्त्रपाठ को भी कारिकानुसारी बना दिया गया। उन्होंने इस पाठभेद के मइन्त्र को नई समज्ञा। वर्श्वनः शङ्करावार्य के पाठ के श्रवसार इस स्त्रकी रचना भी छन्दोबढ़ नहीं कई। जासकती। ईश्वरकृष्ण ने ही स्त्र के पृथक् पहीं को समस्त करके उसे कारिका का रूप दिया। शङ्करावार्य के समय तक स्त्र का पाठ यथावस्थित था, उसके अनन्तर स्त्रपाठ वो कारिकानुसारी बनाया गया। परन्तु शाङ्करभाष्य में श्रव भी पूर्ववत पाठ बना हुआ है। इन्हीं दिनों कुत्र नये भाषा के संस्करणों में इस पाठ को भी भ्रष्ट किया गया है। इसके सम्बन्ध में विशेष विवेचन इसी प्रन्य के चतुर्थ प्रकरण की (१४) संरया में वेखना चाहिये। ऐसी स्थित में वास्तविक स्त्रपाठ का श्राधार, कारिका को नहीं कहा जासकता।

सांख्यसूत्रों की रचना का श्राधार, कारिका नहीं हैं --

श्रव हम उन युक्तियों का निर्देश करते हैं, जो उपर्युक्त सब ही सूत्रों की रचना के <sup>लिये</sup> समान रूप से इस बात को प्रकट करतो हैं, कि सूत्रों की रचना कारिकाओं के आधार पर

नहीं होसक्सी।

्र/(१)—सांख्यकारिकाकार आचार्य ईरवरकृष्ण ने अपनी ७१ और ७२ वीं कारिकाओं में स्वयं इस वात को स्त्रीकार किया है, कि उसने अपनी कारिकाओं के प्रतिपाश विषय 'पष्टितन्त्र' से लिये हैं। और आज वे विषय उसी कम के अनुसार पडध्यायी में उपलब्ध होते हैं, अन्यत्र नहीं। वया सांख्यसप्ति की अनितम कारिका ईरवरकृष्ण की रचन। नहीं हैं ?

बी॰ बी॰ सोवनी का मत, श्रीर उसका विवेचन-

हमारी प्रथम पुलित का आधार, सांहवकारिका की आन्तिम कारिका ही हैं। परन्तु इन-आन्तिम कारिकाओं के सम्बन्ध में आधुनिक विद्वानों थे। बुख विग्रतिपचि हैं। श्रीरुत मी० बी० के.बनी पम्० ए०, अपनी पुस्तक 'A critical study of the Samkhya System' में क्रिकते हैं—"बहत्तरवीं कारिका इस वात की बतलाती है, कि सप्तृति के प्रतिपाश विषय का आधार पष्टितन्त्र है।पष्टितन्त्र में कही आख्यायिकाओं और परवादों की यहां छोड़ दिया गया है। सम्भवतः यह कारिका बाद में प्रतिप्त हुई मालूम होती है।क्योंकि सप्तति, उनहत्तरवीं [६६] कारिका तक समाप्त हो जाती है, जहां कि गौडपाद का आप्य समाप्त होता है।"

"गौडपाद' भाष्य में अन्तिम तीन कारिका लुन्त हैं। सांख्यकारिका में के<u>व</u>ल ६६ आर्थ हैं, और एक आर्था लुन्त हो चुकी हैं, इस वाव का निर्देश करने वाला सबसे पहला ब्यक्ति विलसन था। लोकमान्य तिलक ने इकसठवीं [६१] कारिका के गौडपाद भाष्य से उस लुन्त आर्था को द्वंद निकाला। इस सम्बन्ध में उनका विचार था, कि इस अर्था में अनीरशरवाद होने के कारल किसी ने इसे लुन्त कर दिया। परन्तु किस आधार पर एक कारिका का लुन्त होना प्रकट होता है, यह कथन कुड़ सपट नहीं है। क्योंकि यदि वर्तमान सप्तति के [अतिपाद्य विपयों मूँ से किसी भी विषय के वर्णनस्य ] आत्ररयक आंगको पूरा नहीं करती, तो उनइत्तरमें [६६] आर्थाको भी वसी आधार पर आत्राह्मीय मानना चाहिये, क्योंकि उसमें भी किसी प्रतिपाद विषय [सांख्य-सिद्धान्तभूत] का वर्णन नहीं है। सांस्थक सिद्धान्तों का प्रतिपादन तो विद्यमान ६६ वीं कारिका में ही समान होजाता है। अब यदि वर्त्तमान ६६ वीं कारिका इसलिये आवरयक है, कि वह इस प्रन्थकी प्रामाखिकता को बतलाती है, तो ७० वीं कारिकाभो इसलिये आवरयक है, कि वह इस

<sup>&</sup>quot;"Karika 72 declares that the subjectmatter of the Saptati is based on Sastitantra with the exclusion of akhyayika and paravada, The Karika is penhaps a later interpolation because the Saptati ended at Karika 69 where Gaudapada bhasya finishes," [P. 8, line 1-5.]

<sup>\*&</sup>quot;The last three Karikas are missing in Gaudapada Bhasya, Wilsoln was the first man to point out that the Sankhya-Karika had only 69 verses and one verse was lost. Mr. Tilaka reconstructed the missing verse from bhasya on Karika 61 and thought that it was dropped because it was very atheistic. But it is not clear on what ground the loss of one Karika is manifest. If the already existing 70th verse is to be rejected as not forming an essential part of the Saptati, the 69th verse can also be rejected on the same ground, Disquisition of the piniciples of the Sankhya is over the 68th Karika and if the 69th Karika is necessary to impress the authenticity of the work, the 70th in neaded to give the line of succession of the old teachers, and the uninterrupted tradition of the system.

श्राचार्यों की परम्परा को वतलाती है, श्रीर सांत्य परम्परा की श्रविच्छिन्तताका मी निर्देश करती है।"

श्रीयुत सोवनी के मत का वर्गीकरण-

र्श्र युत सीवनी महोदय के इस लेखका सारांश यह होता है--

(१)—गौडपादभाष्यके आधार पर सर्वप्रथम विल्सनने सारपकारिकाओंकी ६६ आर्या यतलाई, उनके अतिरिक्त एक और आर्या के लुन होजानेका निर्देश किया। अं बुन सोवनी महोदय के लेखासुसार यह उर्त त होता है, कि विल्सन ने सांस्थकारिका में ७० आर्या मानी हैं। संभवतः उपलभ्यमान शेप तीन आर्या विल्सन के विचार से प्रसिन्न हैं।

(२)—उस लुप्त स्त्रार्या की, जिसकी लुमता का उद्गानन विल्सन ने किया, लोकमान्य

तिलक ने ६२ वीं कारिका के गौडपादभाष्य के श्राधार पर, पुनःरचना कर डाली।

(३)—परन्तु श्रीयुत सीवनी महोदय इस रचनासे सहमत नहीं प्रतं त होते। उनका कृहता है, िक सांख्य सिद्धान्तों का वर्षन ६= वीं कारिका में ही समाप्त होजाता है। श्रव यदि सांख्य सिद्धान्त प्रतिपादिका कारिका श्री ही समत संख्या मानी जाय, तो तिलको प्रज्ञ कारिका के होने पर भी सम्तर संख्या पूरी नहीं होती, और 'भांचतेऽपि लशुने न शान्तो व्याधि ' वाली वहायत चरितार्थ होती है। श्रव और एक कारिका को रचना के लिये दूसरे तिलक कहां से श्रावें ? इसलिये श्रीयुत सोवनी महोदय का कथन है, िक सांत्यांसद्धान्त का प्रतिपादन न करने पर भी यदि वर्तमान ६ धीं श्रावं नो इस श्रावा पर कारिका श्रो का श्रंग मान लिया जाता है, िक यह परमिष विपक्त से नाता जोड़कर इस प्रन्यकी प्रामाखिकता का निर्देश करती है, तो वर्तमान ७० वीं श्रावं को भी इस श्राधार पर कारिका को का श्रंग मानना श्रावश्यक है, िक वह प्राचीन श्रावा श्रीर संख्यासिद्धान्त की परम्पराज्ञी श्राविन् प्रन्नता का निर्देश करती है। इस तरह तिलकोपज्ञ न्यार्थो और संख्यासिद्धान्त की परम्पराज्ञी श्रीयन्त्रिन्तता का निर्देश करती है। इस तरह तिलकोपज्ञ न्यार्थो को हटाकर भी कारिका श्रोकी सत्तर संख्या पूरी होजाती है।

#### श्रीयुत सोवनी के मतका विवेचन--

हमने श्रीयुत सीवनी महोदयके लेखका सारांश तीन भागों मे विभक्त कर दिया है। श्रव

इस सम्बन्ध में यथाक्रम विवेचन किया जाया है।

(१)—श्रीषुत सोवनी महोदय ने ७२ वीं कारिका को प्रचित्त वताया है, और विल्सन के द्वारा निर्देश की हुई सत्तर संरयाको कमीको पूरा करने के लिये आपने वर्त्तमान सत्तरवीं कारिका की प्रमत्न विवास की है। ७१ वीं कारिका के सम्यन्य में आपने वोई निर्देश नहीं किया। अब थोड़ी देर के लिये मान लीजिये, कि ७२ वीं कारिका प्रांत्त हैं। ईश्वरकृष्णने उसकी रचना नहीं की। इस कारिका में वर्णन किया गया है, कि 'सप्ततिमें प्रतिपादित सम्पूर्ण सांख्य सिद्धान्त पष्टि सन्तर से लिये गये हैं। अब कारिका को प्रक्तिस्त सम्पूर्ण सांख्य सिद्धान्त पष्टि सन्तर से लिये गये हैं। अब, जब कि हम इस कारिका को प्रक्तिप्त मान लेते हैं, हमारे पास क्या

प्रमाण है, कि इंश्वरकृष्ण ने सक्तर कारिकाश्रों में ही सारयमिद्धान्त का प्रतिपादन किया है ? मारय-विषय का प्रतिपादन करने वाली कारियाश्रोकी सक्तर संरया का बोध तो हमें, इस श्रनितम कारिका के शिश्राधार पर होता है, उसीको हम प्रक्लित मान बेते हैं। जिस टहनी पर चैठे हैं, उसी की जह पर कुन्हाडा चलाते की तथार हैं। शास्त्रवया में यह यंगना श्रन्थाय है। हम पृक्ष्ते हैं, श्रीयुत विरुत्तन श्रीर उनमें सहमत श्रन्थ विद्यानों ने मिनिष्य में यह भागना कहा से खाई? कि मारयार्थ-प्रतिपादिका कारिका सक्तर होनी चाहिये।

कहा जासकता हैं, कि इस आवजारी उत्पक्तिमें परस्पराभी कारण होस कती है। परस्परा में इम मन्य का जाम भी सार्यसाति साथि कहा जाता रहा है। इमीमें समभा जासकता है, कि इममें मत्तर कारिका रही होगी। ऐसी स्थिति में खितम सारिका खनावश्यक और प्रत्मित कही जामकती है । परस्तु हम किर पहले हैं, कि इम मन्यके नामके साथ 'सप्रति' परका प्रयोग होने परमी, उस सत्ति पहके प्रयोग मात्रमें यह बात कैमें आल्पा होमकी, कि उन सप्रती मन्तर कारि-काम में माल्य सिद्धान्त का प्रतिपादन हा होना चाहिये ? खितम तीन कारिकायों में प्रतिप्रत होने का विचार रापने वाले सवही खाद्यांनक विद्धान यही लियते हैं, कि सार्य मिद्धान्ते ना प्रतिपादन करने वाली सत्तर कारिका होनी चाहिये। इस भावना का उद्गम, केवल सप्ति पटके प्रयोग से कैसे होसकता है ? इसलिये यह धारणा खसगन नहीं कही जासकती, वि श्रीयुत विल्सन खादि विद्धानोंने इस भावना को खिल्सम कारिका के स्थार पर ही खपन मिताकों में स्थान दिका है,

यन्तिम कारिकायों को प्रक्षिप्त मानने में प्रिन्सन के मत का आधार, आर उसका विवेचन\_

श्रीमुत विरसन आदि का, अन्तिम कारिश आं को प्रचित्व बतान के लिये यह आधार, कि इन पर गौटपाद का भाग्य नहीं हो, सर्पथा असगत है। यदि गौडपाद ने उन पर भाष्य नहीं किया है, तो अग्य मन ही ज्याध्याकरों ने उन कारिश औं पर भाष्य किये हैं। कहा जासकता है, कि गौडपाट के समय तक इन कारिकाओं का प्रचेप नहीं हुआ था। उमलिये उमने भाष्य नहीं विया। अनन्तर प्रचप होने पर वाचक्पति आदि ने इनका भाष्य निया। परन्तु यह क्यन मर्पथा असंगत हैं। गौडपाद से अल्पनत प्राचीन आचार्य माटर ने इन मश ही अनितम कारिकाओं का ब्याप्यान किया है और युक्तिइंगिका, तथा परमाये के चीनी अनुवाद में भी इन सब आयों को ज्याख्या किया विश्वान है, जिनका समय निश्चित ही गौडपाद से प्राचीन है। गर्मा स्थिति में यह कैसे नहा जा मकता है, कि गौडपाद के समय में ये वारिकार्य नहीं थी। अष्टा यायी के अनेक सूत्रों पर

यद्यपि स्रोक्सान्य टिखक मे इत्यारे प्रविष्य न मानकर डेन्यररृत्यको रचना हो बनलाया है।
 [ गीता सहस्य, प्रथम हिन्दी सस्वरण, १० १६० की निप्पणी ]

पतञ्जलि का 'भाष्य नहीं है। क्या वे प्रक्षिप्त मान लिंगे जाये ? यजुर्नेंट के कई मन्त्रों पर उव्यट का भाष्य नहीं है. तो क्या यह मान लिया जाय, कि उव्यट के समय तक वे मन्त्र नहीं थे, बाद में किंसी ने बनाकर जोड़ दिये। इसके श्रांतिरिक्त यह भी होलकता है, कि गौखपह ने इन पर भाष्य किया हो श्रीर यह किसी कारण से खांपडंत हो गया हो। खिरडत होने के निम्म लिखित कारण हो सकते हैं:—

- (क)—प्रतिलिपि फरते समय लेज्य के प्रमाद से ऐसा हो गया हो, और आगे के लिये बंही प्रतिलिपि, अन्य प्रतिलिपियों का आधारमून धन गई हो, तथा पहली प्रतिलिपि नष्ट हो गई हों।
- (ख)—मूल इस्तिलिखित प्रन्थ का अन्तिम पत्र किमी तरह [वर्षा, टीमक, अन्ति, बायु आदि कें सम्पर्क से ] नष्ट हो गया हो, और वहीं खरिष्डत प्रन्थ 'शागे की प्रतिलिपियों के लिये खादार बना हो।

गौडपाट माध्य के श्रानितम भाग का खिरिडत होना, सांस्यकारिका के उपलम्यमान श्रान्य व्याख्यानों के श्रानितम भाग की उससे तुलना करने पर भी स्पष्ट हो जाता है। हम कुछ व्याख्यानों के श्रानितम भाग, पाठकों के सुभीते के लिये यहां उद्भुत करते हैं—

> 'ऋाल्यायिकाविराहिताः परवादविवर्षितास्त्रेति । परेग्ण सह वादः परवादः तेन वर्विनाश्त्र । इति परिसमा नामिति ।' [ ऋानार्य माठर ]

> 'परमर्पादियथोश्वागमेन प्रमाण्यपं पुरस्कृत्य तर्कदृशा विचारः इतः । न चास्य मूलकनषः पिएडस्येव स्टलमपि दोपजातमस्त्रीति ।' [ युनितदीपिका ]

युक्तिद्विपकाकार ने इसके आगे चार रत्नोक और तिखकर श्रपने श्रन्थ का उपसंहार किया है।

'परं वर्षमोक्तिकोनिनोऽर्धाः दर्शिता इति तस्मात्त सःपूर्णेनं सप्ततिरिति ।' [ जबस्यासा ] 'प्रेम पष्टिपदार्थी कथितीत सकत्वरागत्रार्थकथनानोदं प्रकरण्म , श्रापे तु शास्त्रमेपेदमिनि सिदम् ।' [ श्राचार्य याचस्यति मिश्र ]

'तथा चार्त्रेतरपष्टिपदार्थविषेचनारने, प्रकरण् क्रिन्तु तन्त्रमेनेति सिदम्।' [ नारायण्तीर्थरून सांस्थ्यनिक्रमः न

'येगा विचागत् मस्यक्ष्यन्यित्रानिनस्यविचेचनात्मिम् मपयते संवित्तिरितः' [गीडपार गाप्प] डम मय ही व्यार्थानों की व्यन्तिम पंक्तियों को परस्पर मुखना करने पर यह स्पष्ट होता है. कि जैसे इत्तर के व्यन्य मय व्यार्थानों में अस्थ की समाप्ति शीतक भावना ध्वनित होती है.

<sup>े</sup> ब्याकरण सामात्य, स॰ ४, पा० ३, सूत्र ४, २, ६, ३३, १२, २३, २४, २८, २६, ४१,–४० इत्यादि ।. यह फेदेक निर्देशमात्र विधा संघा है, छाष्टाध्यायों के सन्य स्रोतक सुनों पर मान्य मही मिलता ।

<sup>ै</sup> यनुर्धेद, सक २४ मन्त्र ३-११ और २१-४० पर उच्चट का भाष्य नहीं है।

वैसी गौडपाद भाष्य की पंक्तियों में नहीं है। केवल 'इति' पद का प्रयोग तो उसने ऋनेफ कारि-काओं के अन्त में किया है। इसलिये यह संभावना होती है, कि कदाचित गौडपाद के भाष्य का श्रन्तिम भाग खरिडत हो गया हो।

गौडपाद भाष्य के अन्त में एक श्लोक भी मिलता है-

'सांरु । कविलमुनिना प्रोवतं संसारविमुस्तिकारणं हि । यत्रैताः सप्ततिरार्था माप्यन्यात्रः गीदवादकलम् ॥'

गौडपाद भाष्य के बनारस संस्करण में सम्पादक महोदय ने इस पर एक टिप्पणी लिखी है—'एतत् पद्य के क्विचल्लेखकाटिता निर्मायोपिद्यन्तम्, न अन्यकृत्निर्मितम्, आर्याटिप्यनन्तर्भा-वादिति'। सम्पादक महोदय के इस हेतुपट से सन्देह होता हैं, कि क्या वे टिप्पणी के इस 'ग्रन्थ-कृत्' पद से ईश्वरकृष्ण का निर्देश करते हैं ? आर्याचों में इस का अन्तर्भाव न होने के कारण यह अन्यकार की रचना नहीं हैं, इस कथन के अनुसार 'अन्यकृत' पद का अयोग यहां ईश्वर-कृष्ण के लिये ही संभव हो सकता है। क्योंकि प्रकृत आर्याचों का अथन उसने ही किया है। इस श्लोक के सन्यन्थ में सन्पादक महोदय का वह विचार संगत माल्म नहीं होता। वस्तुतः इस खोक का ईश्वरहृष्ण से कोई सन्यन्थ महीं है। श्रीयुत हरदत्त शर्मा एस० ए० द्वारा सन्पादित गौडपादभाष्य के पूना संस्करण में कोई टिप्पणी या कोई सन्देह चिन्ह इस श्लोक के साथ नहीं है।

यदि 'आर्यादिषु' के आदि पद से सम्पादक महोदय ने भाष्य का भी महण किया है, तो इसका अभिप्राय होगा कि, यह स्लोक, न आर्याओं में अन्तर्भूत हो सकता है, और न भाष्य में ! वस्तुत: ऐसी श्यित में हेतु के 'आर्या' पद का उल्लेख व्यर्थ था। आर्याओं में तो इस स्लोक के अन्तर्भाय का प्रश्त ही नहीं उठ सकता। रलोक स्वयं कह रहा है, कि ईश्वरफ्रण्ण से भेरा कोई सम्प्रत्य नहीं। गौडपाद भाष्य में इसके अन्तर्भाव की सम्भावना हो सकती हैं और संगत भी यहीं प्रतीत होता है, कि अपने भाष्य का उपसंहार करते हुए गौडपाद ने ही उस रलोक को लिया हो। यदि इस पात को मान लिया जाय, कि यह रलोक गौडपाद का ही लिया है, तो यह स्पष्ट है, कि गौडपाद मत्तर आयांओं का साहात् निर्देश कर रहा है, और उन पर ही अपना भाष्य यतला रहा है। इससे यह परिणाम निकलता है, कि गौडपाद माण्य के आधार पर तिलक हारा अथित कारिका की विचाना कारिकाओं में यथास्थान जोड़ देने से कारिकाओं की सत्तर संस्था पूरी होजाती है, और विकसन तथा तिलक के लेखों वा समन्त्य होता है।

परन्तु हमारा प्रस्त इसके आगे उसी तरह विद्यमान है। गौडपाद भाष्यपुत इन सत्तर कारिकाओं में अनिवम कारिका सांख्य-सिद्धान्त का वर्णन नहीं कर रही, फिर भी सत्तर कारि-काओं में सांख्य-सिद्धान्त के वर्णन का उन्लेख, गौडपाद के इस श्लोक में भी स्पष्ट है। यहां लिखा है, कि—किपलक्षोक्त, मोजकारख, शास का इन सप्तित [७०] आर्थाओं में वर्णन किया गया है। परन्तु तिलकोपन्न आर्या को मिलाकर भी, शास्त्रीय अर्थ की प्रतिपादक सत्तर आर्या पूरी नहीं होती। तद गौडपाद के भी लेख का मामजस्य कैसे ?

इस सम्बन्ध में हमारा अनुमान है, कि गौडपाद का यह रलोक, बहत्तरहीं आर्या के भाष्य के अन्त में लिखा गया होगा । इस रलोक का 'सप्तित' पद, बहत्तरहीं आर्या के भाष्य के अन्त में लिखा गया होगा । इस रलोक का 'सप्तित' पद का स्मरण करा रहा है । और उसी आर्या के भाषार्य को गोडपाद ने, अपने अन्य के उपसंहार रूप में, इस रलोक से प्रकट किया है । इसिलिए भी बहत्तरवीं आर्या को प्रतिपत कहना संगत न होगा । वस्तुत: 'सप्तित' पद, सम्पूर्ण अन्य का द्योतक हैं, पिनतीं की मत्तर आर्याओं का नहीं । चाहे शास्त्रीय अर्थ का प्रतिपादन सत्तर से कम आर्याओं में ही हो, और सम्पूर्ण आर्या चाहे सत्तर से अधिक हों, पर प्रन्थ का व्यवहार 'सप्तित' पट से ही होता रहा है। ऐसी ही अवस्था में बहत्तरवीं आर्या का, तथा गोडपाद के अन्तिम रलोक का भी 'सप्तित' पद प्रयोग संगत कहा जासकता है । प्रन्थ के 'सप्पति' नाम के सम्बन्ध में अभी आगे आवश्यक निर्हेश किया जायगा।

श्रन्तिम कारिकाओं के प्रचिप्त न होने का एक और कारग-

इसके श्रातिरेक्त 'एक और कारए हैं, जिसके श्राधार पर ६६ वीं आर्या से अगली तीन श्रार्थाओं का प्रचिप्त होना, असंभव कहा जा सकता है। मान लीजिये, अनितम तीन श्रार्था नहीं हैं, वर्त्तमान ६६ वीं आर्या ही, अनितम आर्या है। वह वतलाती हैं, कि 'पुरुपार्थ ' के उपाय भृत झान का प्रतिपादन करने वाले इस सास्त्र को परमर्षि किपल ने कहा।' इस कथन के आधार पर हमारे सामने एक नई समस्या लड़ी होजाती है। क्योंकि इस कथन से रपष्ट प्रतीत हो रही हैं, कि इस मांख्यकारिका रूप शासत्र को किपल ने कहा, वब किपल ही उसका रचिता मानाजाने लगेगा। इस प्रन्य सेईश्वरकृष्ण का सम्बन्ध वताने वाला कोई साधन हमारे पास नहीं रह जाता। केवल परम्परा, इस माचात् उल्लेख की वरायरी नहीं कर सकती। क्योंकि अन्तिम कारिका का जब साचात् लेख तमें यह वतायेया, कि यह शास्त्र किपल का कहा हुआ है, तो इमके विकड़ केवल प्रावृत परम्परा पर कौन विश्वास करेगा ? अभिन्नाय वह है, कि यदि ६६ वीं कारिका ही को अन्तिम मान लिया जाय, तो उसमें कहा थर्प, श्रष्ट्रा आरे अग्रासंगिक प्रतीत होता है। ऐसी स्थिति में यही नहीं, कि यह आयो प्रन्थ की प्रामाणिकना पर ही छुद्ध प्रभाव नहीं डालती, प्रत्युत एक तथा ध्वासे मी हमारे मामने उपस्थित कर देती हैं, कि श्रव क्षत्र का ही इस प्रन्थ का रचिता मानने की संभावना हो जायगी।

प्रस्तुत मन्थ की प्रामाणिकना पर यह तभी प्रभाव हाल सकती है, जबकि खगली फारि-फाओं के माथ उसका सम्यन्य माना जाय, अन्यथा इस कारिका का उन्लेख व्यर्थ और अप्रामं-निक स्पष्ट है। यन्तृतः इन खन्निम खार्याओं की मत्ता, गौहपाट भाष्य पर खाधारित नहीं है, फारिकाओं की प्रपत्ती रचना, परस्पर खार्थिक प्रथन और खर्य की पूर्णता ही उनकी मत्ता के मृत

<sup>ै</sup>पुरपार्थःगनसिदं गुद्धां परमर्पिका समान्यातम् ।'

श्राधार हैं। कारिका प्रथम और भाष्य पीक्षे हैं। उन पर फैबल गौडवाद कृत भाष्य का न होना, उनकी श्रावस्यक सत्ता की नष्ट नहीं कर सकता।

सांख्यसप्तति के लिये लोकमान्य तिलक द्वारा एक आर्या की कल्पना-

(२)--श्रीष्ठत वी० वी० मोबनी के लेखानुसार, विल्सन सहोदय ने एक कारिका को लुप्त हुआ बताया। लोकसान्य तिलक ने, वर्तमान ६१ वीं कारिका के गौडपाद भाष्य के आधार पर उस कारिका की पुनः रचना की है। यह कारिका इसप्रकार है--

कारणामीदवरमेके मुचते ' कालं परे स्वभावं या । प्रजाः कथं निर्मु श्वातं व्यवतः कालः स्रभावश्च ॥'

लोफमान्य तिलक का कहना है, कि यह करिका किसी ईश्वरपन्तपाती व्यक्ति ने यहां से निकाल दी, क्वांकि इस कारिका में ईश्वरपाद का न्यरडन है। इस खाधार पर लोकमान्य विलक्ष के इश्वरकृष्ण को भी कहर निरीरवरवादी बताते हैं। श्रीयुत विल्सन महोदय के कथनाशुसार, वे मूल विषय पर ६६ धार्या मानते हैं, खौर शेष तीन खार्याकों को उपसंहारात्मक कहते हैं। परन्तु इनको ईश्वरकृष्ण की ही रचना मानते हैं। उन्होंने इन खन्तिम खार्याकों को प्रक्तिं नहीं माना है?

#### उसका विवेचन-

इस सम्बन्ध में हमारा विचार है, कि मूल विषय पर ६६ आर्याओं के मानने में ही लोकमान्य तिलक और विल्सन महोदय को मौलिक भ्रान्ति हुई है। हम यह नहीं कह सकते, कि उन्होंने यह किस आत्रार पर समक लिया, कि वर्त्तमान ६६ आर्याओं में मूलविषय का प्रतिपादन है, जब ि मूलविषय का प्रतिपादन ६० वी कारिका में ही समाप्त होजाता है। सम्भव है, ६६ आर्याओं पर ही गौडवाह का भाष्य देखकर मवीप्रथम श्रीयुत विल्सन महोदय को यह भ्रान्ति हुई, और इसी के अधार पर लोकमान्य तिलक की किएत आर्या ने इस श्रान्ति की जब को और हटू कर दिया। यह आर्या की वात हैं, कि लोकमान्य तिलक ने मी विल्सन महोदय के कथन को आंख मूं दक्ष स्वीकार कर तिया और वर्षमान ६६ वी आर्या के प्रतिपाद विषय पर प्यान नहीं दिया। प्रतीत होता है, कारिका कल्पना की असरन्ता से प्रमाधित होकर उनकी दृष्ट ६६ वी आर्या के विषय तक न पहुंचतकी; और मूल विषय पर अपान स्वार्थ के विषय तक न पहुंचतकी; और मूल विषय पर अपानी पूरी न होसकी। भित्र करित प्री हुई समक्तर कृतकृत्य होगई। परन्तु किर भी मूल विषय पर ए आर्या पूरी न होसकी। भित्र केरिय लाहीन न भानते ज्यािश का न्याय यहां पूर्ण कुस से चिरारार्थ होता है। वस्तुत: उपसंद्वारक्षक अन्ति म

श्रीयुत इत्यक्त शर्मा एम्॰ ए॰ महोदय ने 'मूबते' पद के स्थान पर 'पुरुपं' पद स्कार 'इसमें' संशोधन किया है ! [गाँडपाद माप्य, कारिका ६९ की टिप्पणी में, पुना मंस्कत्य, २९० ११]।

<sup>।</sup> गीतप्रहस्य, मधम हिन्दी संस्काया [ सन् १६१६ ईसवी ], पृ० १६२॥

जीता रहस्य, प्रधम हिन्दी संन्करण [सन् १६१६ ईसवी ] पृ० १६२, १६३ की टिप्पाणी

प्पार्याखों की संख्या, चार है, और मृल विषय ६८ श्रार्याखों में समाप्त होता है। जैसा कि हम पडथ्यायीसूत्र श्रीर कारिकाश्रों की परस्पर तुलना में स्पष्ट कर आये हैं। इसलिये तिलकोपज्ञ श्रार्या की कल्पना का कोई भी स्पष्ट श्राधार नहीं कहा जासकता।

# तिलक कल्पित आर्यो का शास्त्रीय विवेचन-

श्रव इस किएत श्रार्या की विवेचना, हम शास्त्रीय दिष्ट से भी करना चाहते हैं। इसमें इंरवर, काल और स्वभाव की मुलेकारएता का निषेध किया गया है। श्रार्थात् ये तीनों पदार्थ, सिष्टि के उपादान कारए नहीं होसकते। जिस गौडपाद भाष्य के श्राधार पर इस श्रार्या की कल्पना की गई है, वहां इस कारएमाला में चौथे पदार्थ 'पुरुंप' का भी निर्देश किया गया है। परन्तु लोकमान्य तिलक ने इस श्रार्था में उसे प्रथित नहीं किया, उसे खोड़ देने का कोई कारए भी उन्होंने नहीं वताया। पंट हरदत्त शर्मा एम्ट एट महोदय ने 'श्रुवते' पद के स्थान पर 'पुरुंप' पद स्थान हो प्रयोग स्थान स्थान स्थान पर 'पुरुंप' पद स्थान हो स्थान स्यान स्थान स

हम पूछते हैं, ईरवर को सृष्टि का उपादान न मानने के कारण कोई भी व्यक्तिनिरीश्वरवादी कैसे कहा जासकता है ? पातञ्जल योगदर्शन भी ईश्वर को सृष्टि का उपादान कारण नहीं मानता, परन्तु उसे निरोश्वरवादी नहीं कहा जासकता । न्याय-वैशेषिक भी ईश्वर की सृष्टि का उपादान कारण नहीं कहते, पर वे भो निरीश्वरवादी नहीं हैं; और न कोई अन्य दार्शनिक उन्हें निरीश्वरवादी कहता है। ईश्वर की तरह पुरुष की भी उपादानकारणता का यहां निषेध होने से, ईश्वरकृष्ण को तब पुरुषवादी भी नहीं माना जाना चाहिये। इसका अभिप्राय यह होगा, कि लोकमान्य तिलक के कथनानुसार वह केवल जड़वादी रह जायगा। **ई**रवरकृष्ण के सिद्धान्त के सम्यन्ध में यह वात कहा जानी शास्त्रविरुद्ध ऋौर श्र*संगत* हैं। याँद पुरुष की उपादानता का प्रत्याख्यान करने पर भी वह पुरुष की मानता है, तो ईरवर की उपादान-कारणता का खरडन करने पर भी वह निरीश्वरवादी नहीं कहा जासकता, श्रौर न ऐसी कारिकाकी जिसमें इस श्रर्थ का उल्लेख किया गया है, निरीरवरवाद का प्रतिपादन करने वाली कहा जासकता है। ऐभी स्थिति में इस आर्था के, मूलप्रन्थ से निकालेजाने का कोई भी आधार सम्भव नहीं होता। याद केवल ईरवर की उपादानकार एता का प्रतिपादन न करने से ही इसकी मूल भन्य से किसी ने निकाल दिया, तो केवल शंकरमतानुयाची दर्शन भन्थों में वर्णित ईरवर सम्बन्धी स्थलों के त्र्वतिरिक्त कान्य सब ही ईरबरवर्णनपरक स्थलों को निकालने का-क्यों नहीं यत्न (भया गया ? यस्ततः इस श्रार्था के निकाल देने का यह श्राधार कल्पनामात्र है, श्रीर राभ्योय दृष्टि से सर्वशा असंगत हैं।

संख्यकारिकान्त्रों पर गौडवाह भाष्य सं श्रत्यन्त प्राचीन न्यान्यान, श्रापार्य माठर का है। यदि इन दोनों न्याक्यानों को परस्पर मिलाकर देगा जाय, तो यह स्पष्ट होजाता

है, कि गौडपाद का भाष्य मांठर के व्याख्यान का अनुकरणमात्र है। ६१ वीं आर्था के मांठरकृत न्याख्यान को सुद्दारष्टि से विचारने पर यह स्पष्ट हो जाता है, कि न्याख्याकार ने स्वयं, कारिका वर्णित प्रकृति की मुद्रमारतरता को रपष्ट करने के लिये. ब्याख्या के मध्य में उन पंक्तियों को लिया है, जिनके श्राधार पर इस श्रार्या की कल्पना की गई है। गर्स्थारतापूर्वक विचारने पर भी हम इस बात को न समक्रमके, कि इस उपादानकार एता निवेध के प्रसंग में लोकमान्य तिलक ने पुरुष की छिपाने का क्यों यत्न किया है ? गीतारहस्य के १६३ प्रष्ट की टिप्पशी में उन्होंने किसी वहाने भी पुरुप का उल्लेख नहीं आने दिया । मालूम ऐमा होता है, कि संभवतः वे सांख्यदृष्टि से, प्रकृति के समान, पुरुव की भी सृष्टि का मूलकारण " समकते हैं। यदि मूलकारण से उनका अभिशाय उपादान करण है। है, वे उन्होंने साँएय सिद्धान्त को सममने में भूल की है। यहि मूल कारण से उनका और अभिप्राय है, तो कुछ नहीं कहा जा सकता, यदापि उन्होंने इन पट्टों का अपना पारिमा-पिक अर्थ प्रकट नहीं किया है, और कारणता की दृष्टि से पुरुष को प्रकृति के समकत्त्व ही रक्का है। यदि इसी विचार में उन्होंने ईश्वर, काल और स्वभाव के माथ पुरुष का उल्नेख नहीं किया है, तो यह क्रम कटापि अर्थजनोचित नहीं कहा जा सकता। उन्होंने इस आया के निकाले जाने का श्राधार कल्पना करने के लिये ही यहां निरीश्वरबाट की उहाई की मालम होगी है. श्रीर इसीलिये उपादान कारण निषेध की सुची में पुरुष का उल्लेख नहीं किया। जब कि गौडपाद और माठर दोनों ही के ज्यास्यानों में, इस प्रसंग में पुरुष का उल्लेख है।

संभवतः पं० हरहत्त राभी एम्० ए० महोदय का ध्वान, लोकमान्य तिलक की इस सूक्त
रिष्ट तक नहीं पहुँच पाया, खौर उन्होंने किन्तित क्यार्य में 'तृयते' पट के स्थान पर 'पुरुषं' पट्
रचकर मंशोधन कर दिया। थव लोनमान्य तिलक के अनुसन्यान खौर राभी जी के संशोधन के
खाधार पर ईरवरकृष्ण न इरवरबादी रहता है, न पुरुषादी, केवल प्रकृतिवादी या जड़वादी रह
जाता है। इसप्रकार 'पट्टकुट्यां प्रमातः' न्याय के अनुसार फिर वे उमी रिथित में पहुँच जाते हैं।
क्यार्य इरवरकृष्ण के केवल प्रकृतिवादी रह जाने की संभावन का कोई भी समाधान उनके पास
नहीं है, जो इस किन्यत खार्या की स्वीकार करते हैं। इसलिय न तो मूल प्रम्थ से इस आर्या के
निकाल जाने का कोई खाधार है, और न इमकी पुनः रचना का ही कोई खाधार है। यह केवल
लोकमान्य तिलक की करूपना, श्रीयुत विकस्त महोदय की 'आन्ति पर ही खाधारित है। पाश्चास्य
विचारों से प्रमावित होकर ही वे वास्तविकता की न देख मके '।

 <sup>&#</sup>x27;इसलिये, उन्होंने [ सांक्यों ने ] यह निश्चित सिदान्त किया है, कि प्रकृति कौश्चरप की छोद, इस स्पृष्टि का और कोई नीमरा मृत कारण नहीं है ।,

<sup>[</sup> शीतारहस्य, पृ०१६३,पंकि २---६ । प्रथम हिन्दी मंस्करण ]

लोकमान्य निलंक को हमने मदा ही हार्दिक श्रास्था से देखा है, किर भी उनके विचारों से सहमत न होने

<sup>े</sup> के कारण हमें ये सब्दे शब्द लिखने पहें हैं। इसके लिये हम उनकी दिवंगत थारमा से चमा के प्रार्थी है।

तिलकोपज्ञ आर्यो के लिये, टा॰ हरदत्त शर्मा की प्रवल्त वकालत, और उतका आजस्यक विवेचन ।

श्रीयुत हरपत्त शर्मा एम्०ए०महोदय ने इस तिल होपड़ा आर्यो की यथार्थता श्री मीलि किता को सिद्ध करन के लिये वहा होर मारा है। आपने लोकमान्य तिलक के लेखानुसार इस बात को स्तीकार करके, विश्व हरवीं आर्या का गौडपाट भाष्य एक आर्या का भाष्य नहीं, प्रत्युत दो आर्या आं माप्य है, आगे यहा तर कल्पना कर डाती है कि यह हर्गी आर्या का भाष्य भा हमें इस समय मौलिक आनुपूर्वों में उपल मही हो रहा। आपकी आरणा है, कि ईश्यर निश्च को महन न करने वाले किमी छुटिलमित ने पहले इन [तिल कोपज़ ] आर्या को मन्य से लुल किया, फिर किसी ने यह समक्ष कर, कि यह भाष्य विना आर्या के हैं, दश्वीं आर्या के भाष्य के वीच में मिला दिया।

शर्मा जी की यह क्तिनी भोली कल्पना है। हम पूजते है कि उस जमान में किसी को यह कैसे मालूम हो गया, कि यह भाष्य विना आर्या के है। श्रायत मोवनी महोत्य और लोज्मान्य तिलक आदि विद्वानों के लेखानुसार तो शीयत विल्मन महोत्य ही सर्वप्रथम ऐसे व्यक्ति है जिन्होंने एक कारिका के लप्त होने का सबसे पहले निर्देश किया। यदि उस उाल में भा किसा को यह मालूम हो गया था, कि भाष्य विना आर्या के ने, आर्या लप्त होगई है तो उस समय व पाहित्य में वहीं न कहीं प्रसम्बंश इसका उल्लेख श्राया होता। उल्लख मो भी जाने दीजिये, जब किसी वे ज्ञान में यह बात आयार्ड थी, ता कम से कम, परम्परा में ने यह चली आती। इम सम्बन्ध में यह कल्पना तो व्यर्थ ही होगी, कि जिसे यह बात मालूम हुई या, उसने पाप की तरह इसे दिपा के रक्या। फिर भाष्य का उलट फेर की दूसरे विद्वाना ने कैमे सहग किया होगा ? फिर जिस प्रतिलिपि म यह उलट फेर किया गया, क्या भारत भर म इम बन्ध की वह एक हा प्रति थी ? जिस प्रति से कारिका लुप्त की गई, उसके सम्बन्ध म भी ये प्रश्न समान हैं। फिर गौडपाद भाष्य की ही उलट फेर नहीं, उससे श्रत्यनत श्राचीन माठर वृत्ति के उलट फेर की भी करपना करनी पडेगी। क्योंकि उसके व्याख्यान से भी यही प्रकट होता है, कि यह एक ही श्रार्या का भाष्य है, दो का नहीं। शर्मा जी के कथनानसार, श्रव न मालम कितने छटिलमित व्यक्तियों नो दृढना पडेगा। सचमुच यदि कोई कुटिलमति होता, तो यह कारिका के साथ भाष्य को भी कभी न छोड़ता'। यह कसा अंटिलमति था ? जो एक आरिका की निकाल कर ममम बैटा, वि यस श्रद ईरवर को श्राच न श्रासकेगा। हम तो यह मति का मौटिन्य श्रीर ही जगह मालूम हो रहा है।

रामां जा लियते हैं, कि ६१वी श्रायां के वर्त्तमान गौडपाद भाष्य का श्रातुपूर्वी में श्रयंकृत सामक्जस्य नहीं है। श्राप कहते हैं, कि " तत्र मुकुमारतर वर्णयति' इसके श्रन-हर, भाष्य का 'न पुनर्दर्शामुष्याति पुरुषस्य' इस्यादि श्रीतम भाग पदना चाहिये। 'सुकुमारन- यर्णयति' इसके श्रनन्तर 'केविदीरवर' कारणम् बुवते' उत्यादि पाठ श्रस्यम्त श्रमंगत है। क्योंकि ईश्वरादि की कारणना का कथन, प्रकृति की मुकुमारतरता का वर्णन नहीं है, इस वात को कोई श्यृलवुद्धि पुरुष भी भांप सकता है'। "

प्रतीत यह होता है. शर्मा जी को इस प्रन्थ के समफने में कुछ भ्रम हुन्ना है। यह कहना तो ठीक है, कि ईश्वरादि की कारणता का कथन, प्रकृति की सुकुमारतरता का वर्णन नहीं हैं। परन्तु **ईरवरादि की उपादानकारणता** के निवेध द्वारा, प्रकृति की उपादानकारणता का प्रतिपादन ही, प्रकृति की सुकुमारताता का वर्गान है। इसीलिये 'सुकुमारतरं वर्णयति' इम पंक्ति का संबन्ध, श्रनन्तरपठित 'केचिदीरवर' कारएएम व वते' इतनी ही पंक्ति के साथ नहीं है। प्रत्युत ईश्वरादि की उपादानकारणता का निषेध करके केवल प्रकृति की उपादानकारणता को सुपुष्ट किया है; श्रीर इसीलिये पुरुष जब उस के स्वरूप को जान लेता है. तो प्रकृति यह समक्षकर कि इसने मेरे स्वरूप को पहचान लिया है, पुरुष के सन्मुख फिर नहीं आती। यहां तक प्रकृति की सुकुमारतरता का वर्णन है, और यहां तक के प्रन्थ के साथ उस पंक्ति का सम्बन्ध है। अभिष्राय यह है, कि प्रकृति की उपादानकारणता मान जाने पर ही यह संभव है, कि वह अपने स्वरूप के पहचाने जाने पर पुरुप के सामने अपना खेल नहीं रचती, उस से लिप जाती हैं। ईश्वरादि की उपादानकारणता में यह संभव नहीं है। यही प्रकृति की सक्तमारतरता का वर्णन है। और इतने प्रन्थ के श्वनन्तर ही भाष्य में 'न पनर्दर्शनमुपयाति प्रत्यस्य' यह पक्ति है। इसलिये 'सुकुमारतर' वर्णयति' और 'न पुनर्दर्शनमुपयाति पुरुषस्य' इन पंक्तियों के मध्य का अन्य, ईश्वरादि की उपादानकारणता का निषेध करके केवल प्रकृति की दपादान-कारणना की पुष्टि द्वारा, विशेकज्ञान होने पर उम पुरुष के लिये फिर सुष्टिरचना न करना ही प्रकृति की मुकुमारताना का वर्णन करता है। इसी का 'न पुनर्दर्शनमुपयाति पुरुषस्य' इस पंक्ति के द्वारा उपमंहार किया गया है। इसोलिये भाष्यकार ने इस सम्पूर्ण धन्थ का उपसंहार करते हुए श्रन्तिम पंक्ति में लिखा है-

'श्रतः प्रकृतेः पुकुमारतरं सुमोग्यतरं न किञ्चिदीय्यसदिकारणमस्तीति मे मतिर्भयति ।

'इसीलिये प्रकृति से सुकुमारतर श्रर्थात् सुसीरयतर कोई मी ईरवराटि कारण नहीं है, यह मेरी घारणा है'। भाष्यकार की इस श्रत्तिम उपमहारात्मक पंक्ति का सामञ्जल्य, श्रीयुत शर्माजी के द्वारा निर्दिष्ट प्रस्थ योजना के अनुमार मर्जथा श्रमंभव है। माल्म होना है, इसीलिये उनकी यहां एक श्रीर निराधार कल्पना करनी पढ़ी है।

<sup>&#</sup>x27; 'तत्र सुकुमारवरं वर्षायति'—्राहदनन्वरं भाष्यचरमनागः 'न पुनर्दर्शनमुपयानि पुरुषस्यः इति पदलीयः । 'मुकुमारवरं वर्षायतिः दायनन्वरं 'केषिदरिष्दरं कार्या सुप्तरेः इत्याविष्ठारस्य निवसानसंतत एव । महोत्रवा-ट्रीनां कारायायं प्रकृतेः मुकुमारवरत्ववर्णनम् । यत्रो धृषं केनियदीस्वरित्रतातिहत्युना कारिकेयं क्षोपिता । प्रान्येन च वेनियद्वरादेख भारवर्सवनम् सकारिकाविद्वहीनिमिन मत्या वर्षक्षपष्टितमनारिकामाच्यान्यनिविद्यातं यथा स्यूचद्वर्यतिरित्रं विभाज्यते ।'

भीयुत हरदत्तरामी एम. ए. महोत्रयमनगदिन, गाँडपादमान्य, पूना संस्करण, ६१ कारिका भारवः की टिप्पणी, एन्ड १६ ।

शर्मा जी लिखते हैं, कि इस पक्ति को भाष्य की उलटफर करने वाले व्यक्ति ने अवनी श्रोर से यहां जोड दिया है'। परन्तु शर्माजी ने इसके लिये कोई भी युक्ति उपस्थित नहीं की! केवल कल्पना के वल पर इस वात को कैसे स्वीकार किया जामकता है, कि यह भाष्यकार <sup>की</sup> श्रपनी पक्ति नहीं है, प्रत्युत किसी ने प्रित्तप्त करदी है। पहिले तो एक निराधार आनितमूलक आर्यी की कल्पना, फिर ईश्वरकृष्ण को बलात् निरीश्वरवादी ठहराकर, मूलप्रन्थ से आर्था के निकाल जाने की दूसरी कल्पना, पुन एक ही आर्या के भाष्य को उसके कान पूंछ मरोडकर दो आर्याओं के लिये श्रसामञ्जस्य पृर्णरीति पर तय्यार करने की तीमरी कल्पना, उस श्रसामञ्जस्य को सामञ्जस्य का रूप देने के लिये भाष्य के उलटफेर करने की चौथी कल्पना, उलटफेर से भाष्यगत ष्ट्रार्थी का समन्वय न होने पर उसके लिये भाष्य में प्रत्तेप की पांचवी कल्पना, यह कल्प<sup>ना</sup> परम्परा कहा समाप्त होगी? यह कल्पनाजाल का किला इन्द्रजाल ही बन रहा <sup>है।</sup> त्रापातरमणीयता में ही इसका ऋस्तित्व है। यह श्रीयुत शर्माजी की सहसहिष्ट का ही मामर्थ्य श्रीर साहम है। यह तो केवल गौडपादभाष्य के ऊपर ही कल्पनार्ग हैं। मा<sup>इर</sup> व्यारयान के समन्वयका तो श्रभी सवाल ही नहीं। श्रीयुत शर्माजी ने माठरव्याख्यान<sup>१</sup> के सम्य<sup>र्ध</sup> में 'यथाकथित्रत् संप्रन्थनं' कहकर पीछा छुड़ा लिया है। वस्तुस्थिति यह है, कि माठर छीर गौडपाद के ये व्याख्यान एक ही आर्या के हैं, दो के नहीं । दो आर्याओं के व्याख्यान की आर्ति ने ही यह अनर्थपरम्परा राडी की है। ऐसी स्थिति में, ६१वी आर्या के भाष्य को, टो आर्याक्षी ता भाष्य कोई स्थूलबुद्धि ही समम सकता है।

हमें श्राहचर्य है, वि वन्ध श्रीर तत्वितपादित श्रायों का श्रमामञ्जस्य भने ही होजा<sup>त</sup>, भने ही उममें श्रमेक निराधार कल्पनाणें करनी पडें, परन्तु श्रीयुत विल्मन महोदय का श्रान्ति मूलक कथन, उस में मस नहीं होना चाहिये, वह तो परथर की लक्षीर है, यह मितप्कर्ताते, दासतापूर्ण फनोशुन्ति, न सालूस सारतीय विद्वानों को कहर ले आकर पटयेगी है

तिलकोपन आर्या की रचना भी शिथिल है-

<sup>े</sup> श्वत एवं न पुनर्दर्शनमुपवाति पुरुषस्य इत्येतद्दनन्तरं तेन 'श्वन प्रकृते, सुक्रमारवर सुभोग्यतर म किन्छिं मीरवरादिकारवामर्ताति से मतिसंबतिः इति सह्तारवर्षे प्रषिटनम् । थया च मैत्तरंतगरुते नथा सुरुमेष । परे च, ईरवरादीना सुनोगयःवादिकयनमपि मृशमन्यंकम् । वय साटरपुत्तावपि वयाक्यिन्यन्तप्रस्थनमेव ।' श्रीयुत हरदत्तरात्री एम ए सहोदय द्वारा सम्पाटित, मीडपादभाष्य, पूना संस्करण, ६१ क्रारिका भाष्य व । निष्पची, पुट्ट २६ ॥

<sup>&#</sup>x27; एवं माटरपुणार्यात् यमाक्ष्मण्यत् समाध्यत्रेष । शिवुत हरहण शर्मा वस्० व० द्वारा सम्पारितः गोहरपाहमान्य, तृता संस्वरण, ६९ वारिका भान्य वी टिल्प्यो, २८ २६ ।

खन्दःशास्त्र की दृष्टि से तिलककिन्यत आर्या की रचता भी शिक्षिल है। छन्दःशास्त्र के अनुसार आर्या के विषय गर्णा [१,३,५ आदि ] मे जागण का प्रयोग करापि नहीं होता। परन्तु इस तिलकोपज्ञ आर्या में द्वितीय आर्द्ध का प्रथम गर्ण जगण है। आर्या मात्रिक खन्द है, इसमें चार मात्राओं का एक गर्ण लमका जाता है। मध्यपुर्त [151] जगण होता है। इस नियम के अनुसार प्रमृत तिलकोपज्ञ आर्या के उत्तराद्धं का प्रथम गर्ण [प्रजा: क] जगण है, जिसका प्रयोग यहां इन्दःशांस्त्र के सर्वथा प्रतिकृत है। ईश्वरकृष्ण रचित ७५ आर्याओं में किसी भी जगह ऐसा आर्या अंश्वरकृष्ण की रचना नहीं कही जा सकती।

श्रीयुत सोवनी के श्रवशिष्ट मत का विवेचन-

(३)—श्रीयुत सोवनी महोदय ७२ वी कारिका को प्रत्युत यतलाते हैं। ७१ वी कारिका के सम्प्रस्थ में ये सीन हैं। ७० वी कारिका को सम्ब्रित का अप बताने के लिये उन्होंने काफी यमालत की है। ७०वीं कारिका को सम्त्रित का अप सानने तक हम उनसे सहस्त्रे हैं, परन्तु जिस आधार पर ये ७०वीं कारिका को सम्त्रित का अप सानने तक हम उनसे सहस्त्रे हैं, परन्तु जिस आधार पर ये ७०वीं कारिका को सम्त्रित का अप सताने हैं, ठीक वहीं आधार ७१ और ७२ कारिकाओं को भी इस अन्य का भाग मानने में लाग् होजाता है। इसके विवेचन के लियें हम इस्-७२ कारिकाओं को यहां १,२,३ और ४ की संस्थाओं से निर्देश करेंगे।

सांस्यतक्षयों अर्थात् सिद्धान्तों का प्रतिपादन न करने पर भी पहली करिका इसलिये आवश्यक है, कि वह इस अन्य की प्रामाणिकता पर प्रभाव डालती है। दूमरी इसलिये इस प्रन्य का भाग होना आवश्यक है, कि वह प्राचीन आवारों की परम्परा का निर्देश करती है। तीसरी इस प्रन्य का भाग होना इसलिये अत्यन्त आवश्यक है कि वह शिष्यपरम्परा के द्वारा उम मृत्याक्षत्र को ईश्वर्क्षण्य तक पहुँचने का निर्देश करती है। और चौथी सबसे अधिक इसलिये आवश्यक है, कि वह उसी मृत्य प्रन्य के आधार पर—जिसका परमर्पिक पित ने सर्वण्यं अपरेश किया—इस अन्य की रचना का निर्देश करके इसकी प्रामाणिकवा को सुपुष्ट करती है। तात्पर्य यह है, कि इस कारिकाओं में से एक भी पित को यदि कीई अत्यना करने की कल्पना करे, तो प्रतिवाश अर्थ अपूरा रहकर अनर्थ ही होगा। इन चारों आर्थों को परस्पर आर्थिक साम अर्थ, हो प्रतिवाश अर्थ अपूरा रहकर अनर्थ ही होगा। इन चारों आर्थों को परस्पर आर्थिक साम अर्थ, इतना संघटित और संस्तित है, कि उसमें से एक पर भी हटाया जोना अनर्थ को हो हो सकता है। इसलिये इनमें से किसी भी कारिका को प्रनिष्ट बनाना दु:साहसमात है।

त्वर्धातत् सप्तराणाः गोपेता भवति मेह विषमे जः ।
 पच्छोऽयं न स्वयुवां प्रथमे अर्द्धो नियत्तमार्थाताः ॥
 पच्छोद्वितीयसात् परके त्से मुख्साच्य स यतिपद्गियमः ।
 चनमेद्वी पण्यमके तस्मादिह सर्वात पन्दो तः ॥ [ युत्तरत्वाकर ]

बस्तुतः भन्य के पूर्वापर का परस्पर श्रासामज्ञस्य, रचना की विशुंग्वलता, आर्थिक सम्बन्धों की अभाव या परस्पर विरोध, मौलिक सिद्धान्तों का विरोध आदि प्रवल कारखों के रहते हुए ही किसी शन्थारा को प्रचिप्त कहा जा सकता है। मूल प्रन्य के किमी भाग पर केवल एक भा<sup>एव</sup> का न होना, प्रचेप का कारख मानना तो शास्त्र के साथ सर्वथा उपहास ही करना है। कारिकाओं की संख्या पर अथ्या स्वामी शास्त्री का विचार—

सांख्यसप्तित और उसकी चीनी व्याख्या के मंस्कृतरूपान्तरकार श्रीयुत अध्या स्वामी शास्त्री ने उक्त प्रनथ की भूमिका में लिखा है, कि वर्तमान ६३ वीं आर्था का तथा उसकी व्याख्या का परमार्थ ने चीनी भाषा में अनुवाद नहीं किया। इन आधार पर उन्होंने परिएाम निकाला है, कि परमार्थ के अनुवाद के अनन्तर किसी ने इस कारिका को यहां प्रक्तिक कर दिया है । वस्तुतः परमार्थ के समय यह कारिका और इसकी व्याख्या थी ही नहीं। इसीप्रकार वर्तमान अन्तिम आर्था की अवतरिएका में चीनी अनुवाद का संस्कृतरूप है—

'इह मेधावी कश्चिदाहार्याम्—'

'यहाँ पर किसी मेघावी ने इस आयां को कहा-'। इस लेख से यह परिणाम निकलता है, फि किसी बुद्धिमान व्यक्ति ने इस आर्या को यहां मिला दिया है', यह आर्या ईश्वरकृष्ण की रचना नहीं है। इसप्रकार इन दोनों [ ६२ और ७२ ] आर्याओं के, मूलप्रन्थ में न रहने से कारि काओं की संख्या केयल ७० रहजाती हैं। न एक न्यून, न एक अधिक। और न लोकमान्य विलक्त के समान किसी अन्य आर्या की कल्पना ही करनी पढ़ती हैं।

अय्यास्वामी के विचार का विवेचन-

यह ठीक है, कि अध्यास्वामी शास्त्री के विचारानुसार तिलकोपक्ष आर्या को ईश्वरकृष्ण की रचना मानने की आवश्यकता नहीं रह जाती। और आर्याओं की समित मंख्या भी पूर्री हो जाती है। परन्तु अब इन विचारों के साथ यह भावना नहीं रहती, कि सत्तर आर्याओं में सांख्य सिद्धान्त विषय का ही प्रतिपादन होना चाहिये। क्योंकि अध्यास्वामी के विचार में सिद्धान्त विषय का प्रतिपादन होना चाहिये। क्योंकि अध्यास्वामी के विचार में सिद्धान्त विषय का प्रतिपादन ६७ आर्याओं में ही समाप्त हो जाता है। और उपसंहार की चार आर्याओं में से अन्तिम को निकालकर शेष तीन को इनमें जोड़ने से ७० संख्या पूरी हो जाती है।

<sup>ै</sup> परमार्थ ने मोहयसप्पति और उसकी एक व्याध्या का चीनी भाषा में जो अनुवाट किया था, उसीका श्रीयुत करूया स्वामी शास्त्री ने पुनः 'सुवर्णसप्पति शास्त्र' नाम से संस्कृत रूपान्तर कर दिया है।

<sup>ै</sup> सुवर्णसप्तितिशास्त्र की भूमिका, पृष्ट ४३ *।* 

मुष्यंसप्तिशास्त्र, श्रार्था ६३ की टिप्पणी, सं० १।

४ सुवर्षसप्तितज्ञास्त्र की भूमिका, पृष्ठ ४३ l

यशिष खपने विचार की पुष्टि के लिये कथ्यास्वामी ने भी उसी द्याधार का खाश्रय लिया है, जिसका विक्सन खाहि ने अपने विचारों के लिये। और वह खाधार है—कारिका, पर ज्याख्या का न होना। अन्तर इतना है, कि विल्सन खाहि उन खार्याखों को प्रक्षिप्त कहते हैं, जिन पर गौडपाद का माध्य नहीं हैं। और खय्यास्वामी उसको प्रक्तित कहते हैं, जिस खार्या पर चीनी खनुवाद नहीं हैं। यह वात निश्चित है, कि चीनो खनुवाद, गौडपाद से प्राचीन हैं। ऐसी स्थिति में डॉ० विल्सन खाटि का कथन मर्वथा निराधार रह जाता है।

श्रव श्रव्यास्वामी के इस विचार के ितये, कि ६२ घी खार्या पर चीनी अनुवाद न होने से यह प्रचिप्त है, हम पहले ही इन पूछों में कह चुके हैं, कि माठरवृत्ति खादि प्राचीन व्याख्याखों में इम खार्यों की व्याख्या विद्यानन हैं।

तिलक ने अपनी कल्पित कारिका को मूलप्रत्य से निकाले जाने का कोई कारण [ उसमें ईरबर का सरहन होना ] बताया, जाहे वह कारण कल्पित हो हो । इसीप्रकार व्यक्तिम कारिकाओं को प्रत्तिम कहने वाले व्यक्ति, उनके प्रत्येप का कारण वताते हैं, कि उनमें मूल विषय का प्रतिपादन नहीं है। और पत्थ में जोवे जाने का कारण वताते हैं, कि उनमें प्रस्तुत प्रत्य और प्रत्य कार के सक्वन्य में ब्रानेक व्यक्त्र स्वार्य स्वताओं का वर्णन है। परन्तु व्यव्यास्थामी ने जिस ६३ वीं कारिका को प्रत्यान वताया है, उसका यहां प्रत्येप होने में कोई भी कारण निर्दिष्ट महीं किया क्ष्यांत् जिस किसी विद्वान ने भी इस कारिका को यहां प्रत्येप किया होगा, उसने किस कारण से अथवा किस प्रयोजन के लिये इसका प्रत्येप किया; यह स्पष्ट होना चाहिये। परन्तु व्यव्यास्थामी ने इस पर कोई प्रकार नहीं डाला है।

चीनी अनुवाद का आधार माठरष्टिक को मानने पर यह आशंका हो सकती हैं, कि चीनी में इसका अनुवाद क्यों नहीं हुआ ? इसके लिये निम्न विचार प्रस्तुत किये जा सकते हैं—

(क)—६२ वी खार्या के लीनी अनुवाद के खन्तिम भाग में, ६३ वी खार्या का भी कुछ खादाय खाजाने से, तथा ६४ वी खार्या में प्रकारान्तर से इसी खर्य का पुनः कथन किये जाने से, संभव है खनुवादक ने यहां इसके खनुवाद की उपेदा करदी हो।

(ख)-साठरष्टित में भी ६३ वीं आर्या की कोई विशेष व्याख्या नहीं। केवल आर्या के पदों का अन्वय मात्र ही दिखा दिया गया है। यह भी अनुवाद की उपेका का कारण हो सकता है।

(ग)—बह भी संभव है, कि उपलम्बमान चीनी अनुवाद में, किसी समय वहां का पाठ क्लिडत हो गया हो, और इसी कारण आज वह अनुपत्तव्य हो।

इस के अतिरिक्त प्रस्तुत अर्थकम के अनुसार, ६३ वी आर्था को प्रन्थ से बाहर किया भी

<sup>•---</sup>यदापि श्रय्यास्यामा शास्त्रों ने माठरपृष्ति का काल बहुत श्रवीचीन [ 1000 A. D. के लगभग ] बताया है, परन्तु इस विचार की तथ्यता के लिये इसी प्रत्य के सप्तम प्रकरण का माठर-प्रसंग देखें ।

नहीं जासकता। ६२ वीं खार्या में प्रकृति को बन्ध श्रीर मोच दोनों का खाधार कहा हैं। इसके खाने ही किस रूप से प्रकृति बन्ध का खाधार है, खौर किस रूप से मोच का, इसी को ६३ वीं आर्या में विश्वित किया गया है। इसके खाने, जिस एक रूप से प्रकृति मोचका खाधार है, उस विवेकज्ञान का निरूपण ६४ वीं खार्या में हैं। इसप्रकार खर्यकान के खनुसार, ६३ वीं खार्या को यहां से हिलाया नहीं जा सकता। इस खर्य का खार्याखों में खौर भो कहीं इस रूप में निरूपण नहीं है, जिसमें इसे गतार्थ समक्ता जाता। ऐसी रियित में केवल चीनी खनुवाद उपलब्ध न होने के कारण ६३ वीं खार्या को प्रचित्त बताना निराधार है। यहीं वात खनितम खार्या के सम्बन्ध में भी कहीं जा सकती हैं। खनितम खार्या के, पहली खार्याखों के साथ खर्य सम्बन्ध को इसी प्रकरण में विस्तारपूर्वक स्पष्ट किया जाचुका है।

क्योंकि इस आर्या का चीनी अनुवाट उपलब्ध हैं, अतः अध्यास्वामी शास्त्री ने यह स्वीकार किया है, कि इस आर्या का प्रह्मेप, चीनी अनुवाद होने से पूर्व ही हो चुका था। यद्यपि यह अनुमान किया जाना भी कठिन हैं, कि चीनी अनुवाद से कितने पूर्व इस आर्या का प्रह्मेर हुआ। परन्तु हम यह स्पष्ट कर देना चाहते हैं, कि इस आर्या के चीनी अनुवाद की अवतरिषका के आधार पर इसके प्रह्मित होने का भी अनुमान नहीं किया जा सकता।

(क)—पहली बात तो यह हैं, कि चीनी 'श्रुवाद की इस अवतरिएका के पाठ के सम्बन्ध में भी हम सर्वथा निःसन्दिग्ध नहीं हैं। संभव होसकता है, अनुवाद के बाग्तविक पाठ में लेदाकादि प्रमाद से कुछ अन्तर आकर, पाठ का यत्तेमान उपलब्द आकार बन गया हो। और बास्तविक पाठ कुछ इसमकार का हो—

'इहापि स निपश्चिदाहार्याम्-'

उपान्त्य श्रार्थी में ईरबरकृष्ण ने श्रपने लिये 'श्रार्थमित' पट का प्रयोग किया है। मभव हैं, चीनी श्रानुवादक ने इसी समीप संस्मरण से उसका 'स विपरिचत' इन पदों के द्वारा उल्लेख किया हो। परन्तु चीनी लिपि में इन उच्चारखों के लिये जो श्राकृतियां हैं, उनकी समानता श्रसमानता के सम्बन्ध में हम निरिचत सम्मति नहीं देसकते।

( त )-दूसरी यह भी विचारणीय बात है, कि माठरपृक्ति में इस तरह की कोई अवतर-िएका नहीं हैं। इन दोनों मन्यों [ माठरपृक्ति और चीनी अनुवाद ] की उपान्त्य कारिका की अव-तरिणका तथा अन्तिम आर्या की न्याख्याओं में अत्यधिक समानता है। इससे यह अनुमान किया जानकता है, कि चीनी अनुवादक, माठरपृक्ति के प्रतिकृत, अन्तिम आर्या की अवतरिण्वा में ऐमा लेख नहीं लिख सकता, जो इस आर्या के ईश्यरकृष्ण रचित होने में सन्देह उत्पन्न करे।

( ग )-इसके ऋतिरिक्त व्यन्तिम व्यार्था का व्यन्तिम पर, इस बात को रुष्ट करता है, कि प्रत्य की समाप्ति यहीं पर होनी चाहिये। वह एक विशेष ध्यान हेने योग्य बात है, कि यह क्रान्तिम 'इति' पद, माठरशृचि श्रीर सुवर्णसप्तित्यास्य के पार्टी में ही है। माठर में इस पद का विवर्ण किया है। श्रीर चीनी व्याख्यान में भी इसका व्याख्यान उपलब्ध है। श्रीर चीनी व्याख्या में श्रीर चीनी व्याख्या में श्रीन पद 'इति' उपलब्ध नहीं होता। वहा वालान्तर में किसी वारण 'इति' पर वे स्थान पर 'अपि' पर श्रामाया है। इससे यह श्रामुगन विया जासकता है, कि चीनी श्रमुवादक इस श्राची को मध्य की समाप्ति सममता था। श्रीर इस श्राची पर ही अन्य की समाप्ति सममता था। श्रीर इस श्राची पर ही अन्य की समाप्ति सममता था। किर यह इस श्राची के श्रीर श्री श्रीर वार्टी किरा सकता था, जो इस भावना के शिन स्था है। ऐसी स्थित में ६३ वी श्रीर ७२ वी श्राची को प्रस्थित मानना, श्रामीत ईश्वरकृष्ण की रचना न मानना श्रीनस्ता नहीं कहा जास कता।

यदि यन्तिम ७२ वी चार्या भी श्रवत्रिक्षिक का वही रूप ठीक मान लिया जाय, जो पीनी अनुवाद के संस्कृतरूपान्तर में दिया गया है, और उसका वही अर्थ समका जाय, जो अरथा स्वामी शास्त्री ने समका है, तो उससे यह अभित्राय भी स्पष्ट होजाता है, कि चानी अनुवादक पर्-मार्थ इस बात को निश्चित रूप में जानता था, कि यह कारिका ईरवरकृष्ण की रचना नहीं है किर भी उसने इसके चीनी श्रमुबाद में स्वों श्राहर किया ? यह स्पष्ट नहीं होता।

यह निश्चित है, कि परमार्थ ने सार यसप्ति की किसी प्राचीन सस्कृत व्याख्या का ही चीनी भाषा में अनुवाद किया था। यह प्राचीन सम्कृत व्याख्या—माठरपृत्ति ही सभव हैं। त्रम माठरवृत्ति में भी इस भावना का कुछ निर्देश होना चाहिये था, जो ७२ वी आर्था की अवतरिक्षक्त के चीनी अनुवाद में प्रकट की गई हैं। परन्तु माठरवृत्ति में इस भावना की गत्थ का भी न होना, स्पष्ट करता है, कि चीनी अनुवाद का पाठ सन्दिग्ध है। फिर यदि परमार्थ, इस बात को जानमा था, कि अनितम कारिका इर्तरकृष्ण की रचना नहीं है, तो इसका कुछ सूत्र भारतीय परम्परा में भी मिलना चाहिये था, वहरहाल उसने इस बात को भारत म रहते हुए ही जाना होगा। परन्तु इस विषय के भारतीय साहित्य में तथा परम्परा या अनुश्रुति में भी किसी ऐसी भावना का पत्न नहीं लाता। । न माख्यसप्ति के ही किसी अन्य व्याख्याकार ने ऐसा लिखा है। इसलिये भी ७२ वी आर्या की अवतरिक्षक के चीनी अनुवाद और सस्कृतस्पान्तर का वर्तमान पाढ़, सन्दिग्ध समक्ता जाना चाहिये। जिससे अन्तिक आर्या के, मृत्यक्ष्य का भाग माने जाने में कोई वाथा नहीं रहती।

### सप्तति संख्या और तनुसुखराम शर्मा-

चौदान्या मंस्कृत सीरीज् बनारस से प्रकाशित माठरवृत्ति की भूमिका में श्रीयुत तनुसुद्ध-राम शमा महोदय ने, कारिकाओं की मप्तित सल्यापृत्ति का एक और मार्ग भी मुम्मया है। आपका चिचार है, दि—"मन्य के—साल्यसप्तित्—इस नाम के काधार पर, साल्यसिद्धान्त का प्रति

<sup>· ---</sup> बनारस से प्रशाशित गीडपाइभाष्य की भूमिका [सस्कृत मे ], पृष्ठ व !

पादन करने वाली कारिकार्क्यों की संख्या सत्तर होनी चाहिये। परन्तु सब पुस्तकों में ६६ 'श्रार्याश्रों के द्वारा ही क्यं का प्रतिपादन देखा जाता है। इसलिये वाल गंगाधर तिलक ने ६१ वीं कारिका की माठरपृत्ति को मुहमदृष्टि से विचारपूर्वक देखकर एक श्रार्या का सकलन किया।"

"इस प्रसङ्घ में यह भी विचारणीय हैं, कि वराहमिहिरकृत बृहत्सहिता [११७] की भट्टोत्पलकृत 'विवृत्ति' नामक ब्याच्या में सांख्यसप्तित की २७ वी आर्या का पाठ इसप्रकार दिया गया है—

रांकल्पकमत्र मनश्नच्चेन्द्रियमुभयथा समाख्यातम् । श्रन्तस्त्रिकालविपयं तस्मादुभयप्रचारः तत् ॥"\*

यहां उत्तरार्थ का पाठ प्रचलित पाठ से भिन्न है। इसलिये यह मंदेह भी किया जा सकता है, कि प्रस्तुत पाठ के उत्तरार्ध भाग का, वास्तविक पूर्वभाग नष्ट हो गया है । उस नष्ट

\*—परन्तु गीतारहस्य प्रिथम संस्करण्, पृ॰ १६२] में स्वयं तिलक ने लिला है, कि उन्होंने गौडपाटमाध्य कं ब्राधार पर इस ब्रायों का सकलन किया है।

· -- वह श्रायां इसप्रकार है--

'कारण्मीश्वरमेके मुवते काल परे स्वभावं वा । प्रजाः कथं निर्णु श्वतो व्यक्तः कालः स्वभावश्य ॥' इस द्वार्या के 'बुवते' पद के स्थान पर, इरदत्त कर्मा एम् ० ए० महोत्य के समान, वनुसुवराम क्यमी ने भी 'पुरुष' पद का प्रयोग किया हैं, जो तिलक केपाट में नहीं है।

\*—यह पाठ, भट्टोगपल-विवृति के श्राविष्ठित, साल्यामप्तित की 'युक्तिदीपिका' मामक ब्याल्या में भी उप-लब्ध होता है। चीनी ब्रमुबाद में पुर्वार्थ, युक्तिदीपिका अथवा अट्टोगपल-विवृति के अनुमार हैं; और वच्चार्थ, सात्रर ज्यादि के प्रचलित पाठके अनुमार !

"--मार्यो का प्रचलित पाट इसप्रकार है--

उभवात्मक्रमम् मनः सक्त्यक्तिन्द्रियञ्च साध्यात् । गुलागतिला प्रविशेषान्तानारां प्राह्मेदाच्य ॥ श्रन्तिम पद के स्थान पर 'बाह्मभेदास्य' [गाँडपार, वाचस्पति] तथः 'बाह्मभेदास्य' [ वयमक्रमा, चन्द्रका] ये पाठान्तर भी ई।

युक्तिदीपिका चाँर मट्टोरपल के पाठ में झार्या के पूर्वार्थ की चातुपूर्वी मी प्रचलित पाठ के साथ समानता नहीं रखती। यदापि एक पद ['साधस्यांतर' प्रचलित पाठ, 'समाण्यानस्' युक्तिदीपिका, भद्रोत्पल पाठ] को दोबकर रोप सब पद दोनों पाठों में समान ही ही, परन्तु उनकी चातुपूर्वी में सम्मर है। दोनों प्रकार के पाठों को सन्मुख रख, उनकी समानता चममानना हमसकार स्पष्ट की जा मक्की है --

संक्रत्यकं ऋत्र मनः तत्त्व इन्द्रियं उभयभा समारुयातम् । [युक्तिदीपिका, महोराल पाट] उभयासम्बन्धः मनः संक्रत्यकं इन्द्रियं च साधर्यात् । [ प्रचलित पाट ]

इन पार्टी की चानुपूर्वी में कुछ भेद होने पर भी, प्रार्थ में कोई विरोपता नहीं है। बीर पर भी प्राय-समान दी हैं. इसनिये ऐसा भेद, कोई बारनविक भेद नहीं कहा जा सकता। उगरार्थ का पाठ भवण्य भिन्न है, जो विचारतीय है। इसका विवेचन मूलप्रण्य में उपर देनिये।

<sup>1—</sup>विस्सन और तिलक की तरह तनुसुखराम शमी महोदय ने भी सांख्यसिद्धान्त का प्रतिपादन ६६ आयांख्रीं में माना है। परन्तु यह कथन सर्वेधा ध्यमात है। पहले भी इसका निर्देश कर दिया गया है। वस्तुतः मूल खर्य का प्रतिपादन ६८ आयांख्रों में ही समाप्त हो जाता है।

हुए पूर्वार्थ पाठ के साथ, आर्था के प्रस्तुत पाठ के उत्तरार्ध भाग की कोइकर एक २७ वी आर्था थी। और प्रचलित पाठ की छार्था २५ वी थी।"

श्रीयुत ततुपुत्वराम शर्मा महोदय ने इन पाठों के आधार पर जी उद्भावना प्रकट भी है, वह विचारणीय अवस्य है। वे मानते हैं, कि मृद्ध अर्थ भी प्रतिपादक आर्थाओं की संख्या ७० होनी चाहिये। तिलक की कल्पना का वशाप उन्होंने साजात अतिपाद महीं किया। परन्तु उस की संमता में अपनी एक नई कल्पना प्रसृत करही हैं, जिसको सर्वेश निराधार नहीं कहा जा सकता। सोज्यसप्ति की युक्तिदीपिका ज्यारचा में इसी पाठ के अनुसार विषरण होने से उनद कथा की प्रामाणिकता को अच्छी सहायता मिल जाती है। इसप्रकार मृत्व अर्थ भी सत्तर आर्था मानंत पर भी श्री ततुसुवराम शर्मा ने उपसंहाराक्ष्मक अन्तिम चार आर्थाओं को ईश्वरकृष्ण की ही रचेना माना है, उन्हें प्रविद्ध नहीं गाना।

श्रीपुत शर्माजी की इस उद्भावना के सम्बन्ध में हमारा विचार है, कि २७ ची आर्या के उत्तरार्घ का पाठमेद ही उनके इस कथन का आवार कहा जा सकता है। पूर्वार्ध के पाठ में श्रानुपूर्वी का कुछ अन्तर होने पर भी, अर्थ की सर्वारमना समानता होने से उसे भिन्न पाठ नहीं करा जा सकता। भिन्न पाठ वाले उत्तरार्थ के साथ किस पूर्व माग के नष्ट हो जाने की संभावना की गई है, उसका कोई आवार अवस्य होना चाहिये। सम्वति की किसी भी व्याख्या में उसकी कोई स्वचना चा निहें श नहीं मिलता। नष्ट आर्या के स्वरूप का भी कोई अनुमान नहीं लगाया गया। प्रस्तुत प्रसंग में अर्थ की भी कोई अर्स्तात मालूम नहीं होती। जिसके कारण योच में कारिक के स्ट जाने या निक्का जाने का अनुमान लगाया जासके। किर उसके नष्ट होजाने का भी कोई कारण शर्मा जी ने नहीं वसाया। ये सब ऐसी बाते हैं, जिन पर प्रकारा डाला जाना अवस्यक था। अन्यया किसी कारिका या उसके भाग का नष्ट होना या करन्यन किया जाना, निरावार ही होगा।

उत्तरार्ध के जिस पाठ भेद के आधार पर, उसके पूर्वीर्घ के नष्ट हीने की करूनना की गाँई है, वह अवश्य निचार कीय हैं। इस उत्तरार्ध में अन्त-करण मन की त्रिकाल विषयक धताया गया है, और कहा गया है, कि इसी कारण उसे दोनों रूग—कानेन्द्रिय और कमेन्द्रिय हिए—माना जाना चाहिये। मन की उभयरूप नी इस खार्या के पूर्वीर्ध में ही बता दिया गया है, उत्तरार्ध में केवल उसके जिकाल विषय होने का ही नया फथन है। यनकी उभयरूपता में इसको [जिकाल विषय से उपस्थित किया गया है। यदि हेतु का निर्देश यहां न भी किया जाया, यो मनकी उभयरूपता तो पूर्वीर्ध से एउट ही है। खानो ३३ वी खार्या के चतुर्थ-चरण में अन्तःकरण की जिकाल विषयता का भी निरूपण कर दिया गया है। इसलिये प्रस्तुर्व-चरण में अन्तःकरण की जिकाल विषयता का भी निरूपण कर दिया गया है। इसलिये प्रस्तुर्व-

१ शिकःसमाभ्यन्तरं करणम् ।

जार्या में उसका कथन जनावश्यक ही कहा जा सकता है। क्योंकि यहां पर (प्रस्तुत २७ वी ज्यार्या में) इस हेतु का कथन न किये जाने पर भी मूल जर्थ के प्रतिपादन में कोई जनतर या न्यूनता नहीं ज्याती, इसिलिये २७ वीं ज्ञार्या के उत्तरार्थ का युक्तिदीपिका तथा भट्टोत्पत्त संमत पाठ कुछ विशोप महत्त्रपूर्ण या ज्यवश्य स्रोकरणीय नहीं कहा जा सकता।

इसके विषरीत प्रस्तुत झार्या के प्रचलित पाठ वा उत्तरार्ध, इन्द्रियों के नानास्त, विचिन्त्रता या विभेद के कारण का प्रतिपादन करता है, जो जगत् के नानास्त्र का भी उपलक्षण कहा जो सकता है, छोर मनकी उभयास्मकता का भी उसी तरह साधक है। इस अर्थ का प्रतिपादन कारिकाओं में अन्यत्र कहीं नहीं है। मनकी उभयास्मकता और इन्द्रियों की परस्पर या उनसे मनकी विलक्षणता के कारण का निर्देश करके उत्तरार्ध का पूर्वार्ध के साथ, अर्थकृत सम्बन्ध स्पष्ट किया गया है। फिर मनकी उभयास्मकता में, उसका त्रिकालविषयक होना, इतना स्पष्ट हेतु नहीं है, जितना कि गुखपरिखामविश्रेष। इसलिये प्रस्तुत आर्या के उत्तरार्ध का प्रचलित पाठ ही अधिक प्रमाखिक प्रनीत होता है।

फिर भी दूसरे पाठकी प्राचीनता में भी सन्देह नहीं किया जा सकता, यु क्तेत्रीपिकाका समय चीनी श्रानुवाद से प्राचीन है। प्रतीत होता है, चीनी श्रानुवादक के सन्मुख दोनों प्रकार के पाठ थे। परन्तु उसने पाठ की विशेषता या ऋर्थ-गाम्भीर्थ के कारण उत्तरार्ध के प्रचलित पाठ को ही स्वीकार किया है। जब कि पूर्वार्ध के पाठ की त्र्यातुपूर्वी, युक्तिदीपिका के व्यनुसार दी गई है। यह भी संभव हो सकता है, कि उत्तरार्थ के इम पाठ का उपज्ञ, युक्तिदीपिकाकार ही हो। मन की उभयात्मकता में उसने ही त्रिकालविपयत्व हेतु की उद्भावना कर, उसका मूल बन्ध में सिन्नवेश कर दिया हो, श्रीर पूर्वनिर्दिष्ट कारण को हटा दिया हो। उसके प्रन्थ को देखने से उसकी उद्भट-मनोवृत्ति का पता लगता है। आशा हो सकती है, कि उसने ऐसा परिवर्त्तन कर दिया हो । भट्टोत्पल ने बृहत्संहिता की विवृति में, युक्तिदीपिका के आधार पर ही आर्याओं का उल्लेख किया है, यह निरिचत है। भट्टोत्पल से वहुत पहले ही चीनी अनुवादक परमार्थ के सन्मुख दोनों पाठ थे। इस में यह एक अच्छा प्रमाण है, कि उसने प्रार्थों का पूर्वभाग, युक्तिदीपिका के श्रतुसार, श्रीर उत्तरभाग प्रार्थन प्रचलित पाठ के ऋतुसार माना है। प्रचलित पाठ की प्रर्थ-कृत विशेषता के कारण, युक्तिकीपिका के पाठ की उसने उपेता की है। माठर तो युक्तियापिका से पर्याप्त प्राचीन है, पर अनन्तर होने वाले व्यारयाकारों ने भी युक्तिदीपिका के पाठ को उपेत्ताणीय ही समक्ता है। ऐसी स्थिति में इसके साय, फिसी पूर्वभाग के नष्ट होने की कल्पना करके एक नई आर्या की उद्भावना करना असंगत ही होगा।

 <sup>&#</sup>x27;सांद्यसम्पति के स्याद्याकार' नामक प्रकाया में युविवदीविका-प्रमंग देखें ।

#### 'सप्तति' संख्या की भावना-

इस प्रमण में जितने विद्वानों के विचार हमने प्रस्तुत किये हैं, उन सब में ही यह एक निरिचत भावन। पाई जाती है, कि आर्याओं की संख्या ठीक सत्तर होनी चाहिये। यद्यपि दुछ विद्वानों ने मूल अर्थ की प्रतिपादक आर्थाओं की ही सत्तर सख्या मानी है, और बुद्धने प्रन्थ की सम्पूर्ण त्रायीचों भी सख्या सत्तर मानी है, चाहे वे मूल चर्य का प्रतिपाटन करती हो, धनवा जनमें से कुछ न भी करती हों। इस भावना वा कारण, इस प्रन्थ के साव 'सप्तत' पद का सम्बन्ध ही. कहा जासकता है। प्रचलित क्रम के अनुसार इस प्रन्थ में सम्पूर्ण आर्याओं की सरया ७२ हैं। जिनमें ६८ त्यार्थी मूल त्र्यर्थ का प्रतिपादन परने वाली हैं, और शेष चार उपलेहारात्मक हैं। मन्यकार ने इन चार आर्यात्रों में, इस निषय ने मूल प्रन्थ ना,-जहां से ६= आर्यात्रों का प्रतिपादा विषय लिया गया हे-, उसके उपदेष्टा का, अपने तक उस झान वे प्राप्त होने का, तथा मलग्रन्थ के साथ अपने प्रन्थ के सन्यन्ध का, वर्शन किया है। प्रन्यकार ने अन्तिम आर्या म स्वय इस यात को लिया है, नि-पण्डितन्त्र के सम्पूर्ण अर्थों का इस 'सप्नति' में वर्णन विया गया है-। इस आधार पर अनेक विद्वानों ने यह सममा, कि अर्थप्रतिपादक त्रायां की संरया, पूरी सत्तर होनी चाहिते । पर दूसरे निक्षाना ि श्राप्यास्वासी आदि ो ने इनकी भी दुन्न पर्वाह न की, और उन्होंने बुल आर्थाओं की सख्या ही सत्तर बताई । आबुनिक विद्वानीं ने इस दिशा में इतनी व्यक्ति करपना कर डाली हैं, कि यह, सत्तर संरया का प्रन्थ के साथ सम्यन्ध, एक बहुम की हालत तक पट्च गया है। इस सत्तर के बहम म पडकर विद्वानों ने, प्रन्थ के वास्तविक कलेवर की छोर ध्यान नहीं दिया। इसप्रकार अनेक आर्याओं की खासी तोड फोड की गई है। यस्तुत अन्य का कनेपर ७२ आर्याओं में ही पूरा होता है। जिनके विषय का निर्देश अभी ऊपर क्या गया है।

#### ७२ कारिकाओं के ग्रन्थ का 'सप्तति' नाम क्यों ?---

दम प्रसंग म यह भिनेचन करना भी खारस्यक है, कि इस ७० कारिकाओं के स-थ के रित्ये 'सम्तिते' पद का प्रयोग कहा तक उचित हैं। वस्तुत यहां 'सम्तिते' पद का प्रयोग कहा तक उचित हैं। वस्तुत यहां 'सम्तिते' पद का प्रयोग लगाना सरया को लेकर ही किया गया है। इसलिये सम्पूर्ण मंथ का ही नाम 'सम्तिते' समफला चाहिये, केवल सत्तर खार्याकों का नहीं। ७० खार्याकों के होने पर भी 'सम्तत्या किल येऽवां' के हारा स्वयं प्रम्थानार प्रदर्शित स्वारस्य के खायार पर लोक म इस प्रम्थ का नाम ही 'सम्बित' प्रसिद्ध हो गया। प्रामाणित ज्याग्याकारों ने भी इस प्रम्थ का इसी रूप में प्रयोग किया है। जय संग्राला ज्याग्या के कर्ता ने प्रथमरलोक में ही लिखा है—

'कियत सप्ततिशामाणीया त्रयमगला नाम'

पुष्ठ ४६ [ ४१ श्रार्था की न्यारया ] पर जयमंगलामार पुन लिखता है-

'एते प्रत्ययसर्गमेदाः पन्चाशत् पदार्थाः, ऋस्तित्वादयश्च दशः। ते चारपामेव सप्तत्य। निर्दिशः'।,

इन स्थलों में 'सप्तिव' पद का प्रयोग, प्रस्तुत प्रन्थ के लिये ही किया गया है। क्योंकि प्रथम स्थल में 'सप्तित' पद का प्रयोग किये जाने पर भी जयमंगला टीका, पूरी बहत्तर आर्याओं पर है। इसीप्रकार दिनीय स्थल में बताया गया है, कि—पचास अत्ययसर्ग, और दश अखित्य आदि मौलिक पदार्थों का इसी 'सप्तित' में निर्देश किया है। परन्तु इन सब पदार्थों का निर्देश किया है। परन्तु इन सब पदार्थों का निर्देश किया ये यहां भी 'सप्तित' पद का प्रयोग, पूरे प्रन्थ के लिये ही किया गया है, किसी मरिमित संख्या के विचार से नहीं।

युक्तिदीपिकाकार ने भी प्रारम्भिक श्लोकों में एक श्लोक इसप्रकार लिखा है--"तस्मादीश्वरकृष्णेन संक्षिपार्थियदं कृतम् । सप्तत्याख्यं प्रकरणं सकलं शास्त्रयेन वा ॥"

युक्तिदीपिकाकार ने तो 'सप्तित' पद के खाते 'खाएया' पद का भी प्रयोग किया है। जिससे इस मन्य की 'सप्तित' संद्धा का स्पष्टीकरण होता है। इस व्यारपाकार ने भी खपनी व्याख्या, पूरी ७२ आर्या खों पर ही लिखी है। इसप्रकार खार्या खों की वहत्तर संस्या होने पर भी उसके 'सप्तित' नाम में पोई ऋस्वारस्य खथवा खनौचित्य नहीं है। प्रत्नेप की गाथा की लेकर खार्या खों के संख्यासम्बन्धी उन्मार्ग के उद्भावन का श्रेय शीयुत विक्सन महोदय को ही है।

भारतीय साहित्यिक परम्परा में अनेक ऐसे उदाहरण हैं, जहां इसप्रकार के प्रयोग

लगभग सख्या के आधार पर किये गये हैं। कुछ उदाहरण यहां दिये जाते हैं:-

(१)—श्रीमनश्गुप्ताचार्य प्रसीत 'परमार्थसार' में १०४ खार्चा हैं। परन्तु प्रत्यकार में स्वयं ख्रान्तिम खार्चा में 'खार्याशतक' कहकर इसका उत्लेख किया है। खन्तिम खार्चा है—

"श्रार्याशतेन तदिदं सं'सिप्तसारमतिगृहम् । श्राभिनवगुष्तेन मया ॥१०५॥"

(२) —कारमीरदेखोद्भव स्त्राचार्य त्रेमेन्द्र रचित 'पुम्तार्थशतक' में १०४ रत्नोक हैं। मुख्य विषय पर रत्नोकों की संख्या १०२ हैं। दो रत्नोक मंगलाच्ह्रण स्त्रीर एक जपनंहार स्त्र है। किर भी मन्य का नाम 'शतक' ही हैं। हमने जयपुर संस्कृत्स की प्रति से बहु संख्या लिली हैं।

(३)—गोवर्षनाचार्य प्राणीत 'खार्यासप्तराती' में छुल रक्षोक ७४६ हैं। प्रन्य की प्रारम्भिक भूमिका के ४४, जिसको 'प्रन्थारम्भोचितवाचा' नाम दिया गया है। उपसंहार के ६ रह्योक हैं।

<sup>• •</sup> श वी खार्यों को क्याल्या में 'खार्योंमित' पद या विवरण करते हुए अवमंगलाकार लिएला है— 'खार्योमित, होति.! सप्तार्थयप्यैं: ! 'दुन्तप्रयानियानार्ग' 'गृनत् पवित्र' होते. सप्तार्थानिक्षम् !" यदापि यहां गुटीकाकार ने सांव्यपप्ति की प्रथम खार्या से साग्रन्य सत्तर्दी खार्या तक का निर्देश 'मप्ति पद से किया है। परन्त टीकाकार का यह केल संगत नहीं है। क्रुवांकि ईस्परमृष्ण ने सांव्य-निदान्त का संवेष 'गृनन् पवित्र' [ • • ] हम खार्य तक नहीं किया है, प्रयुत यह 'प्राप्ते सरीर- मेरे' [ ६ मे ] इस खार्ये पर ही समाप्त हो जाता है।

चीर मुरुषं विषय पर ६६६ श्लोक हैं। फिर भी इस अन्थ के 'व्यार्यासातराती' नाम में कोई श्वस्वास्त्य श्रथवा श्रनीचित्य नहीं सममा जाता। हमने यह संख्या, ईमयी सन् १८५६ छे निर्णयसागर संस्करण से लिखी है।

(४)←हाल घपरनामधेय श्री सातवाहन प्रणीत 'ताथासप्तश्ती' के हुल श्लोकों की संख्या ७०६ है। जिनमें से ६ रखीक उपक्रमीपसंहार के ऋौर ६६७ गुख्य विषय के हैं। किर भी इस प्रन्थ का उचित और प्रयुक्त जाम 'सज्वशती' ही है। हमने यह संस्था निर्णयसागर

(x)-सान्व कवि प्रणीत 'साम्नपद्धाशिका' नामक लघुकान्य में ४३ इलोक हैं। परन्तु संस्करण से ली है। इसका नाम 'पञ्चाशिका' ही है, जिसके ब्रानुसार इसमें केवल ५० रलोक होने चाहियें। इसके

यह संरया निर्णयसागर संस्करण के खनुसार लिली हैं।

(६)—राजा रघुराजसिङ कृत 'जगदीशशतक' नामक लघुकाव्य में ११० यश हैं। १०१ पद्यों में जगदीश (भगवान) का स्नवन हैं। ८ पद्यों में द्यपने नाम निर्देश के साथ अपने शुम (करुयाण) के लिये प्रार्थना है। अन्तिम एक पद्य में कान्य का रचनाकाल ब्रोर उपमहार है। फिर भी काव्य का नाम 'शतक' ही है। हमने यह संख्या बनारस संस्करण से ली है।

फलत: सुत्रों की रचना, कारिकायों के श्राधार पर नहीं—

इसप्रकार इन द्यन्तिम चार कारिकार्चों के सम्बन्ध में प्रासंगिक विवेचन करने के श्चनन्तर अब हम मुख्य प्रकरण पर आने हैं। इन श्रन्तिम ७१ और ७२ श्रार्वाओं में स्वय ईरवर-कृष्ण ने इस बात को स्वीकार किया है, कि इन आर्याओं का प्रतिपाद्य विषय 'पष्टितन्त्र' से लिया ्र गया है। श्रीर त्राज वह सम्पूर्ण विषय उसी क्रम के श्रतुसार पड्ड्यायी में ही उपलब्ध होता है, फ्रान्यत्र नहीं। इससे यह गिछ है, कि पडध्यायी का ही आचीन नाम 'वष्टितन्त्र' है, स्रीर इसी के श्राधार पर ईश्वरकृष्ण ने श्रपनी कारिकाओं की रचना की है। इस प्रथम युक्ति में हमने यह चताथा, कि कारिकाकार ने स्वयं इस बात को स्वीकार किया है, कि उसने अपने प्रन्य के प्रतिसाध विषय 'पष्टितन्त्र' से लिये हैं।

(२)-परन्तु इसके विपरीत सांख्यसूत्रों मे कहीं भी ऐसा उल्लेख नहीं है, जिससे कारि-काओं के आधार पर उनका बनाया जाना प्रकट हो। इन दोनों ही मन्थकारों में से एक स्वयं इस वात को लिसता है, कि मैंने अमुक प्रत्य से इन अर्थों को लिया; परन्तु दूसरा प्रत्य इस सम्बन्ध वात को लिसता है, कि मैंने अमुक प्रत्य से इन अर्थों को लिया; परन्तु दूसरा प्रत्य इस सम्बन्ध में कुछ भी निर्देश नहीं करता, प्रत्युत पहले प्रन्थ के प्रतिपाश खर्य, ठीक उसके लेखानुसार ही म अप मा से उपलब्ध होते हैं। इससे सही अनुमान यही निकलता है, कि पहले प्रन्थ का प्रति-करी विषय, दूसरे से लिया गया है। विना किसी प्रवल प्रमास के इस कथन का विषयेय कैसे पांच विषय, दूसरे से लिया गया है। नाय (२२२, ६०) स्वीकार किया जा सकता है ? बस्तु : च्याघुनिक विद्वानों को ये सन्देह, कि-प्रतेशन प्रदर्थायी आधुनिक रचना है — इसके अन्नांत जहां तहां आये हुए हुद्ध अन्य वाशिनिकों के पारिभाषिक - पद तथा मतों के उल्लेखों के कारण ही हुए हैं । उन सबका विस्तारपूर्वक **‡**विवेचन, इसी मन्य <sup>के</sup> चतुर्व जीर पद्धम प्रकरण में किया गया है ।

- (३)—इस बात का हम पहले उल्लेख कर चुके हैं, कि कारिकाओं का सम्पूर्ण विषय, पडध्याथी के तीन अध्यायों में समाप्त हो जाता है। उपयुक्त कारिकारूप कहे जाने वाले तीनों सूर्यों में से पहला सूत्र पडध्यायों के प्रथम अध्याय का, और शेष दोनों सूत्र हितीय अध्याय के हैं। इन सूत्रों के कारण यदि हम इस वात को स्वीकार कर लेते हैं, कि सांख्यसूत्रों की रचना कारिकाओं के आधार पर हुई है, तो शेप अध्यायों में कोई भी रचना श्लोकमय नहीं होनी चाहिये। क्योंकि सांख्यकारिका, विषय निर्देश के अवुसार पडध्यायों के तीन ही अध्यायों का आधार हो सकती है, शेप का नहीं। इसका परिण्याम यह निकलता है, कि यदि शेप अध्यायों में भी कोई श्लोकमय रचना हों, तो उनका भी आधार, कोई पद्ममय प्रथ्य माना जाता चाहिये। व्यव्या प्रथम तीन अध्यायों की रचना को भी स्वतन्त्र मानना चाहिये। क्योंकि एक ही प्रथ्य के सम्बन्ध में यह अर्थ- जातीय न्याय सर्थया अध्यार, कोई पद्ममय प्रथ्य साना जाता चाहिये। अध्यायों की रचना को भी स्वतन्त्र मानना चाहिये। क्योंकि एक ही प्रथ्य के सम्बन्ध में यह अर्थ- जातीय न्याय सर्थया अध्यार है, कि अन्य की रचना समान होने पर भी आधे प्रन्थ को किसी अन्य प्रथ्य के आधार पर और आपे को स्वतन्त्र हुए से रचित माना जाय। अब हम रोप अन्तिम तीन अध्यायों में से कुछ ऐसे सूत्रों का उल्लेख करते हैं, जिनकी रचना प्रथमय है।
  - (क)-'तद्विस्मरणेऽपि भेकीवत्' [४। १६ ] यह आर्या छन्द का चतुर्थ चरण है।
  - ( स )-'सिकयत्वाद्गतिश्तेः' [ ४। ७० ] यह अनुष्टु प् वा एक चरण है।
  - (ग)-'निजधर्माभिन्यक्तेर्वा वैशिष्ट्यात्तहुपलब्धेः।' [४।६४] यह आर्या छन्द का द्वितीय अर्द्धभाग है।
  - ( घ )-'ध्यानं निर्विपयं मनः' [ ६ । २४ ] यह अनुष्टृ प् छन्द का एक चरण हैं ।
  - ( ह ) 'पुरुपबहुत्वं व्यवस्थातः' [ ६ । ४४ ] यह त्रार्या छन्द का चतुर्थ परण है।

इन निर्देशों के आधार पर यह स्पष्ट परिएाम निकाला जासकता है, कि पश्चमन्ध गय की रचना, लेखक की श्रपनी शैली या इच्छा पर निर्भर है, किसी गद्यम्य में दो चार वाक्यों की पय-मय रचना, इस मत का आधार नहीं धनाई जा सकती, कि वह प्रन्थ किसी अन्य पश्चमय प्रत्य के आधार पर लिखा गया है।

इसके श्रतिरिक्त सांत्यपडध्यायी की ही ऐसी रचना हो, यह वात नहीं है। श्रन्य भी स्रतेक सूत्रप्रयों श्रथवा गद्यप्रयों में इसप्रकार की रचना जहां तहां देखी जाती है। इसके दो चार उदाहरण यहां दे देना श्रावस्थक होना। पाणिनीय श्रद्यप्यायी से दुख उदाहरण इसप्रकार हैं—

( क )-'पित्तमस्यमृगात् इन्ति, परिपन्धद्व तिष्ठति । [ ४ । ४ । ३५-३६ ] यह व्यतुष्टु प्

छन्द वा श्रर्दभाग है।

(ग्र)'द्यन्तरच तथे युनपत् इत्यो निवासे जवः करणम् ।'[६।१।२००-२०२] यदः भाषां छुन्द मा द्विनीय सर्द्धभाग वन जाता है। ( ग ) 'प्रपोदरादीनि ययोपदिष्ठम् ।' [ ६ । ३ । १०६ ] यह इन्द्रवञ्चा एत का एक चरण् हैं । अनुष्टुम् के एक चरण् रूप तो अष्टाध्यायी के अनेक सृत्र हैं । चौदहवीं सदी में सांस्यवर्त्रों की रचना का असांगत्य---

(४)—कहा यह जाता है, कि इन पड-थायी सूत्रों का प्रथन, सायण के बाद वौदहवीं ईसपी सदी में, कारिकाओं के आधार पर किसी परिडत ने किया हैं। भारतीय इतिहास के संसार में यह ऐसा समय है, जबिक प्राय: कोई भी प्रत्य लेखक, प्रत्य में अपना नाम लिखना नहीं मूलता था। नाम ही नहीं, अनेक लेखकों ने तो नाम के साथ-साथ अपने गांव का, अपने आध्य-दाता का, अपने देश और वंश तक का उल्लेख किया है। ऐसे समय में यही एक ऐसा मता आदमी परोपकारी पैदा हुआ, कि कारिकाओं के आधार पर घडण्यायी जैसा प्रत्य बना डाला, और बनाया भी कपिल के नाम पर। अपना नाम धाम प्रान सव छिवा गया, और पी गया उन्हें एक खूत के पूंट की तरह। आह्वयं तो इस वात का है, कि किसी भलेगानस ने कूटे छु है से उसका विरोध भी तो नहीं किया! आज तक के साहित्य में किसी भी विद्वान ने यह नहीं लिखा, कि ये सुत्र, कपिल के बनाय हुए नहीं हैं। प्रत्युत तथाकथित सूत्ररचना के कुछ ही वर्षे बाद उस पर व्याख्यायें भी लिखी जाने लिंगी, और कियल के ही नाम से उन सुत्रों का निर्देश होने लगा।

श्रव इस परिष्ठत की वल्तना करने वाले श्राधुनिक विद्वानों से हम पृक्षते हैं, कि ऐसा कंरने से उसका श्रवना क्या प्रयोजन था ? उसे कारिकाओं से सूत्र बनाने की क्यों श्राधस्यकता हुई ? श्रीर वह भी कविल के नाम पर । जब उसने अपना नाम धान श्रादि सब द्विपाया, ? और सइसठ श्राइसठ कारिकाओं वा स्वान्तर करके सूत्र बना हाले, तो क्या रन तीन पिनयों के लिये ही उसकी सख विद्वत्ता नष्ट हो चुकी थी ? क्या उसकी प्रतिभा इतने ही के लिये कहीं धास वरने चली गई थी ? जो इन तीन कारिकाओं को उसी तरह होड़ दिया। उनकी भी उसने रूपान्तर करके क्यों नहीं हिए। डाला ? साहित्यिक चोर के रूप में बदनाम होने के लिये क्यों उसने उन्हें उसी तरह रहने दिया ? यह कहना तो केवल उपहासास्पद होगा, कि उन कारिकाओं का रूपान्तर हो ही नहीं सकता होगा। वह श्राज भी हो सकता है, और तय भी हो सकता था। उसमें कोई ऐसे गृद् रहस्य छिपे नहीं हैं, जो उन्हीं पर्नो की उसी श्रापुर्वी के जारा प्रकट किये जा सकें। इसलिय स्वसुत्व ही श्रापुत्तिक विद्वानों का यह कहना, कि ये पड-वायी सृत, कारिकाओं के श्राघार पर

<sup>&#</sup>x27;-इस मत का विवेचन इसी अन्य के चतुर्थ प्रकरण में विस्तारपूर्वक किया गया है।

<sup>\*-</sup>इसका विस्तारपूर्वक प्रतिपादन, चतुर्थ प्रकरण में किया गया है।

<sup>&</sup>quot;--यशिष खाञुनिक विद्वान इसके छिपाये जाने का भी खाज तक कोई विशेष कारण नहीं बता सके हैं। वस्तुव: डमका यह कथन कारी कल्पना ही है।

सीयण के बाद चौदहवी सदी में किसी ने बना दिये होंगे, ठीक नहीं है।

ये चार उपयुक्त स्वतन्त्र युंकियां हमने इस घात के लिये उपस्थित थी, कि पहध्याथी सूत्रों की रचना, कारिकाओं के आधार पर नहीं कही वा सकती। वस्तु श्वित यह है, कि न सायणें के पीछे और न पहले ही कपिल के नाम पर किसी परिडत ने इन सूत्रों को बनाया, प्रत्युत यह किपिल की अपनी ही रचना है। हमारा यह दावा कदापि नहीं है, कि वर्षमान सम्पूर्ण सांरय-पहच्यायी इसी आनुपूर्वी में किपल की रचना है। संभव है, इसमें अनेक न्यूनाधिवता हुई हीं। इसप्रकार के कई स्थलों वा निर्देश हमने इसी प्रन्थ के पद्म्यम प्रकरण में किया है। हमारा यह निश्चित मते हैं, कि किपल की अपनी रचना, इसी पड़ध्यायी के अन्तर्गत निहित है। और इसी इपि से हम इसे किपल की रचना कहते हैं। इसप्रकार ७१ और ७२ घीं कारिवाओं के वर्णन के आधार पर यह एक निश्चते सिद्धान्त मालूम हो जाता है, कि इस सांख्यपढ़ध्यायी का ही एक पुराना नाम 'पिष्टतन्त्र' भी है जिसको आधार मानकर ईश्वरकृष्ण ने अपनी कारिकाओं की रचना की है। यह इस मन्तव्य के लिये सबसे प्रवल और प्रथम युक्ति है, जिसका वर्णन इस प्रवरण, के प्रारम्भ से लगाकर यहां तक विस्तार पूर्वक किया गया है।

# यडच्यायी ही 'पॅष्टितन्त्र' है, इसमें अन्य युक्ति--

(२)—इक्त सर्थ की सिद्धि के लिये दूसरी युक्ति इसप्रकार उपिश्वित की जाती हैं। सांत्य के एक प्राचीन आचार्य देवल के किसी प्रन्थ का एक लम्या सांख्यसम्बन्धी सन्दर्भ, याझवलक्य स्मृति को अपरादित्य विरचित टीका अपरादा [प्रायश्चिताच्या, १०६] में उपलब्ध होता है। वहां पर, जिन मन्धों के आधार पर देवल ने सांख्यसिद्धान्तों का संस्थे किया है, उनमाना 'दम्त्र' किला है। यह 'तन्त्र' पर इमारा ध्यान 'पष्टितन्त्र' की ओर आकर्षित करता है। इम देखों हैं कि देवज के उस संदर्भ में पडध्यार्थी के अनेको सूत्र विद्यमान हैं। जिन पंक्तियों की आधुर पूर्वी मृत्रों से नहीं मिलती, उनमें भी आधार सत्त, सूत्रों के अनुसार ही हैं। देवल स्वयं लिखता है,—तो पूर्वप्रणीत वास्भीर 'तन्त्र' हैं, उन्हीं को संस्थे से मैं यहां लिखता हूँ। और उसके उस सन्दर्भ के साथ, शब्द तथा अर्थ की अत्यधिक समानता पडध्यार्थी स्त्रों के साथ हम पाते हैं। इमसे सपद परियाम निक्तता है, कि देवल ने जिस अन्य के आधार पर सांत्यसिद्धान्तों वासंवेष किया है, यह सांत्यपडध्यार्थी ही हो सकता है। उसका नाम देवल ने 'तन्त्र' लिखा है। इस आधार पर भी यह निश्चित होता है, कि सांत्यपडध्यार्थी ना ही 'तन्त्र' अथवा 'पिटिनन्त्र' पर से उल्लेख किया गया है। देवल का लेख, ईश्वरकृष्ण की अपेशा ब्रायन प्रार्थीन है।

<sup>°</sup>म्भूसंका पूरा दिवरख हमने हरी अंत्र्य के चतुर्थ [संत्या २२ पेर ] और घटम [देपल के प्रसंग ] प्रकरण में किया है। यहां पर देखना चाहिये।

(३)—इस प्रसंग में तीरारा एक और उपोद्धलक प्रमाण उपस्थित किया जाता है, जिसके द्वारा इस मन्तव्य पर स्पष्ट प्रकाश पड़ता है, कि पडण्यायीसूत्र, कारिकाओं की अपेक्षा पर्याप्त प्राचीन हैं, इसलिये उनको कारिकाओं का आधार माना जासकता है, कारिकाओं को सूत्रों का आधार नहीं। अत एव इन्हीं सूत्रों को 'पष्टितन्त्र' कहने में कोई धाथा नहीं रहती। यह उपोद्धलक इसप्रकार समक्षता चाहिये,

सांख्यकारिका [२१] में प्रकृति पुरुष के सम्बन्ध को स्वष्ट करने के लिये श्रम्थ+पङ्ग दृष्टान्त का उल्लेख किया गरण है।परन्तु श्रम्थ प्राचीन प्रन्थों में इसका उल्लेख नहीं पाया जाता। महाभारत में इसी श्रर्थ को स्वष्ट करने के लिये उदाहरण रूप से स्त्री-पुरुष के सम्बन्ध का ही। निर्देश किया गया है। बहां लिखा ही।

"श्रज्ञरक्तरयोरेप द्वयोः सभ्यन्ध उच्यते । स्त्रीपु सोश्चापि भगवन् सन्वन्धस्तद्वद्च्यते ॥ १ "

परमात्मा और प्रकृति का सम्बन्ध इसीप्रकार समक्ष्म जाता है, जैसे लोक में पुरुष और स्त्री का सम्बन्ध । पद्मध्यार्था में इसी खर्ष को प्रकट बरने के लिये सूत्र [ २१६ ] आता हैं, 'राग-विरागयोगींग: सुष्टि:,। 'राग' खौर 'विराग' पहों से 'स्त्री' और 'पुरुष' की ओर संकेत किया गया प्रतीत होता हैं। यह निश्चित हैं, कि सूत्र में केवल साधारण अर्थ का ही निर्देश हैं, उसको अधिक स्पष्ट करने के लिये इप्टान की करना ब्याख्याकारों का कार्य हैं।

ईरबरकृत्य के पूर्ववर्ती खाचार्यों ने खन्ध +पंगु दृष्टान्त का उत्लेख न कर, स्त्री-पुरूष सम्बन्ध को ही उक्त अर्थ की स्पष्ट प्रतीति के लिये उपस्थित किया है, इससे निरिचत होता है, कि यह दृष्टान्त ईर्यरकृष्ण की ही कहपना है। सांख्य सम्प्रदाय के अन्तर्यात वार्पगण्य आचार्य के अनुयाध्यों ने भी स्त्री-पुरूप सम्बन्ध का ही इस प्रसंग में उल्लेख किया है। उनका लेख है—
वार्पगणाना तु वथा स्त्रीपु शरीराणामचेतना नाम्हर्यन्तरत्तं प्रपृत्तिस्वा प्रधानस्त्रेत्वपं पृष्टांन: ।''

माठरवृत्ति में भी इस कथे वा मंकेत मिलता है। वहां लिखा है— तथ्या स्त्रीपरुपसंयोगात, पत्र: नंभवति । एवं प्रधानप्रत्यसंयोगान् सर्गोस्यत्तिर्मेवति ।'''

इससे यह परिणाम निकलता है, कि मृतसूत्र में जो अर्थ साधारण रूप से निर्दिष्ट है, उसकी विशेष स्पष्टता के लिये ज्याक्याकारों ने दशन्त की उहना की। इसके लिये अथम विद्वानों ने 'स्त्री + पुरुष' सम्बन्ध का हृष्टान्त करणना किया। पुरुषों में भी जगतसर्ग के विषय में यह मावना सर्वत्र पाई जाती है। अनन्तर ईश्यरकृष्ण ने 'अन्य + पेगु' दृष्टान्त का करणना की है। स्वमुच ही यदि पडच्यायी सूत्र, इन कारिकाओं के आधार पर वने होते, तो यह संभव नहीं था, कि इतना आवश्यक हृष्टान इन स्त्रों में छोड़ दिया जाता।

<sup>&</sup>quot;-महाभारत, शान्तिपर्ध ६१०।१२॥ कुम्भधोण संस्करण ।

९-युक्तिदीविका, पृष्ट १७०, पं० २७-२म ।

<sup>°⊶</sup>माटरवृत्ति, ध्रार्था २३ पर ∤

(४)—सांस्यसप्ति की ७२ वीं अन्तिम आर्था के आधार पर हम पष्टितन्त्र के रचना क्रम अर्थात् उस अन्य के स्थूल ढांचे को भी अच्छी तरह समक्षपति हैं। अन्तिम आर्था के लेखानुसार उसमें [पष्टितन्त्र में] प्रथम सांस्यिसिद्धान्तों का वर्णन, अनन्तर उनकी उपोद्धलक आख्यायिकाओं का निर्देश, और उसके बाद परवादों का उल्लेख होना चाहिये। पदार्थिन्द्रिंश का यह क्रम, वर्तमान सांस्वयद्धथ्यायी में ही उपलब्ध है। इसलिये अनिवार्य रूप मे इमी अन्य को कारिकाओं की रचना का आधारमृत 'पष्टितन्त्र' मानना युक्तियुक्त है। पिष्टितन्त्र और अहिंबु धन्यसंहिता—

पष्टितन्त्र के रचनाक्रम तथा उसके स्वरूप के सम्बन्ध में विद्वानों की कुछ विप्रतिपत्ति हैं। हमारे सन्मुख पष्टितन्त्र का एक और स्वरूप भी हैं, जिसका उन्लेख, पाण्यरात्र सम्प्रदाय की 'खाहिर्यु ध्न्य संहिता' में किया गया है। वहां माठ पदार्थों के आधार पर इस प्रन्थ के साठ भेर लिखे हैं। उसके वर्णन में ऐसा माल्म होता हैं, कि संहिताकार उन नाठ भेरों को अन्ध के साठ अध्याय अध्या प्रकर्ण समक्ता है, और प्रत्येक अध्याय में एक एक पदार्थ का निरूपण पा विचेचन मानता हैं, कथा निरूपण पर विचेचन मानता हैं, कथा निरूपणीय पदार्थ के नाम पर ही उस अध्याय का नाम रनता है। इस साठ पदार्थों को उसने दो भागों में विभक्त किया है। (१) प्राकृत मण्डल, और (२) वैकृत मण्डल। प्राकृत मण्डल में अध्याय को चर्चास और वैकृत मण्डल। प्राकृत मण्डल में वर्चास और वैकृत मण्डल में अद्वाहंस पदार्थों का समावेश है। पहले का नामान्तर 'तन्त्र' तथा दूनरे मण्डल का 'काण्ड' नामान्तर वताया है। संहिता ' के अनुमार वे स.ठ पदार्थे, तथा उनके नाम के आधार पर वे अध्याय इसप्रकार हैं—

# र्थाहर्यु ध्न्य संहिताके साठ पदार्थ

|                  |                 | अञ्चल मण्डल          |                       |
|------------------|-----------------|----------------------|-----------------------|
| (=महातन्त्र ।    |                 |                      | <i>==तसम्तन्त्र</i> , |
| २=पुरुषतन्त्र ।  |                 | ६==श्रच्रतन्त्र,     |                       |
| ३ = शक्तितन्त्र, |                 | १०≕प्राएतन्त्र,      |                       |
| ४=नियसितन्त्र,   |                 | ११≔कर्त्ततन्त्र,     |                       |
| कालतन्त्र,       |                 | १२≔सामितन्त्र,       |                       |
| ६-==गुणतन्त्र=   |                 | १३-१७== द्यानतन्त्र= |                       |
| -                | ६ - सस्यतन्त्र, |                      | १३ ≕घाणीयतन्त्र,      |
|                  | ७ -रजम्तन्त्र.  |                      | १४≔रासनतन्त्र,        |

े पष्टिमेर् न्यां सन्त्रं मोन्यं मास मारामुने । माकृतं स्वेतृतं चेति मणहते ही समानतः ॥१६॥ प्राव्दं मण्डारं तत्र द्वावित्रम्मेदमित्यते । तत्रादां प्रक्षतन्त्रं तु द्वितीवं प्रायादित्रम् ॥२६॥ ग्रीति तत्रमान्यपान्याति अक्तिनियित्वात्राः । ग्राप्तिन्यपान्य ग्रीति तत्रमान्यप्रवेत्त् ॥२६॥ प्रायान्त्रमाधान्यस् स्वतं तत्रमान्यत्रात्ति । सामितन्यस्यान्यस् नात्रमान्यस्यान्यस्य । स्वतः । स्वतः । स्वतं । स

| १ <b>५-२</b> २=क्रियातन्त्र= | १४—चाच्यतन्त्र,<br>१६—स्वाचतन्त्र,<br>१७—भौत्रतन्त्र, | २ <b>८-३</b> २ = भूततन्त्र= | २४=रसतन्त्र<br>२४=रूपतन्त्र<br>२६=स्पर्शतन्त्र |
|------------------------------|-------------------------------------------------------|-----------------------------|------------------------------------------------|
|                              | १८==वचनतन्त्र<br>१६==श्रादानतन्त्र<br>२०==विहरसतन्त्र |                             | २७—शब्द्तन्त्र<br>२==पृथिचीतन्त्र              |
|                              | २१= उत्सर्गतन्त्र<br>२२=त्र्यानन्दतन्त्र              |                             | ९६ = जलतन्त्र<br>२० = तेजस्तन्त्र              |
| २३-२७==मात्रातन्त्र=         | •                                                     |                             | ३१==वायुतन्त्र                                 |
|                              | २३≔गन्धतन्त्र                                         |                             | ३२ <i>≕</i> श्राकाशतन्त्र ¹                    |

वेंकृत मण्डल

१-४ = कृत्यकाष**ड = १** १ = स्रिष्टिकाषड २≔स्थितिकारड ३≕प्रलयकारड

प्राष्ट्रतं मण्डलं प्रोक्तं चेकृतं मण्डलं गृण्यु । श्रष्टाविश्वितिमेदं तन्त्रपटलं वेकृतं स्मृतम् ॥२४॥ कृत्यकाण्डानि पन्चाद्री भोगकाण्ड तथापरम् । कृतकाण्ड तथेलं तु क्रुरेकांग्डानि पन्च च ॥२२॥ श्रीपि ममाणकाण्डानि ष्यापिकाण्डमाणः परम् । अमंकाण्डमपेणं च कार्श्वं चैराम्यपूर्वकम् ॥२६॥ व्ययेश्ययंश्य काष्ट च तुःश्वकाण्डमतः परम् । क्षित्रकाण्डमयेणं च कार्श्वं चैराम्यपूर्वकम् ॥२६॥ श्राञ्जश्रविककाण्यं च तुःश्वकाण्डमतः परम् । क्षित्रकाण्डमयेलं च कार्श्वं कापायवाचकम् ॥२६॥ तथा समायकांत्रं च मोणकाण्यकातः परम् । स्थाविश्वतिमेदं तिदेश्यं विकृतिमण्डलम् ॥२६॥ पष्टितन्त्राप्ययेकृकोमपा नानाचित्रं सुने । पष्टितन्त्रप्रित्रं तिदेश्यं विकृतिमण्डलम् ॥२६॥ पष्टितन्त्रप्रस्यवेकृतमेषा सर्वमान्य हरेः ॥३०॥ श्राविश्वविभूतः सर्वमान्य परमर्थेमेहागुने । [ श्रविश्वं ग्वस्विहिता, अर्थाण २२ ]

गाननपुर प्रसिद्ध प्रत्य संदिता में साहाल तन्त्रों के जो नाम दिये गये हैं, उनको इसने प्रथम श्रेणी में रख दिया है। जो नाम द्वितीय श्रेणी में दिये गये हैं, वे सब हमने श्रयं को स्वष्ट करने के खिये खपनों श्रार से खिख हैं।

ै पांच कृत्य बया हैं ? हमका हम पूरा तिर्णय नहीं करसके। श्रहिष्ठ क्षेत्र संहिता के श्रध्याय १४; स्लोक १४-१२ में भगवत्संकर्य के संस्प में पांच मेद किये गये हैं। मूछि, िश्मिन, श्रम्त, निमह, श्रद्धकृत। ये भगवान् की शांति के परिणाम हैं। विभु की कियायांति की श्रप्याप १६१६ में 'सर्वकृत्यकरां' कहा है। ये उपयुं के पांच ही सब 'कृत्य' मतीत होते हैं। इस प्राथात पर कृत्यकारक के ये पांच मेद हो सकते हैं। इस प्रसंग में सायक ने सर्वदर्शनतंत्रवहानकार्त शैवदर्शन में भोजराज का एक प्रमाख इसप्रकार उद्देत किया है

कृत्यपञ्चकञ्च प्रपश्चितं भोजराजेन---

पञ्चविधं नाकुरथं सृष्टिस्थितिसँहारितरोभावः । तद्वद्युग्रहकरणं भोक्तं सततोदिनस्यास्य ॥ इति ॥

[ १८० पृष्ठ, पूना संस्करण ]

संहिता के 'निग्रह' पद के स्थान पर भोजराज ने 'तिरोभाव' पद का प्रयोग किया है । इनके आरूप में कोई अन्तर नहीं है । 83

|                                             | ४=नि <b>म</b> हकारड                                    | १७=धर्मकारड            |
|---------------------------------------------|--------------------------------------------------------|------------------------|
|                                             | ५= त्रमुद्रहकारङ                                       | १⊏≕वैराग्यकाएड         |
| ६=भोगकारड                                   |                                                        | १६= ऐश्वर्यकाएड        |
| ७≕वृत्तकारह<br>⊏–१२ <del>= क्लेश</del> कारह |                                                        | २०=गुराकारड            |
| ५-१९= क्लशकायड                              | ≒=अविद्याका <b>ए</b> ड                                 | २१ = लिङ्गकाग्रह       |
|                                             | ६ <del>= ऋस्मिताका</del> गड                            | २२ = इप्टिकारङ         |
|                                             | १०≔रागकार्ष्ड<br>११≔द्वेषकार्ष्ड<br>१२≕ऋभिनिवेशकार्ष्ड | २३ = ऋानुश्रविककाएड    |
|                                             |                                                        | २४= दुःसकारह           |
| १२-१४ = प्रमाणकारड =                        |                                                        | २ <b>४</b> =सिद्धिकारड |
|                                             | १३ = प्रत्यत्तकाण्ड                                    | २६=कापायकारङ           |
|                                             | १४ = ऋनुमानकारड                                        | २७= समयकाएड            |
|                                             | १० == साध्यस्यास्य                                     |                        |

१६ = रयातिकारह

इन माठ भेटों या पदार्थों का विवेचन, सांख्यहष्टिकोण से ऋहिर्वध्न्यसंहिता के और किसी भी स्थल में उपलब्ध नहीं होता। इस पप्टितन्त्र का भी आविर्भाव यहां कपिल के द्वारा ही हुन्ना बताया गया है। परन्तु सांख्यकारिका श्रौर उसके सम्पूर्ण व्याख्यानों मे पध्टितन्त्र वे जिन्न साठ पदार्थों का उल्लेख है, उनके क्रीमक वर्णन का मौलिक आधार कुछ भिन्न प्रकार का ही प्रतिद होता है। ऋहिर्बु ध्न्यमंहिता में प्रतिपादित साठ पदार्थों ने साथ उनका ऋापाततः सामञ्जम्य निष्ट-गोचर नहीं होता।

२८=मोजकारड १

## पष्टितन्त्र के साठ पढार्थ—

सांख्यवारिकाभिमत माठ पदार्थों का निर्देश इसप्रकार है-

४--विपर्यंय

६—ताष्ट

**≒—सि**ढि

∓⊏-श्रशक्ति

१०--मौलिकार्थ

इन सबके पृथक २ भेद निन्नलिखित हैं-

विपर्यय---

१—तम

= अविशा

<sup>ै</sup> चहिचु रन्यमंहिता में माधान काएडों के जो नाम दिये गये हैं, उनको हमने प्रथम धेयाँ में रख दिया है। जो माम दिनीय श्रेरी में दिये गये हैं , वे सब हमने बार्य हो स्पष्ट करने के लिये बापनी बीर से लिये हैं।

| २—मोह<br>३—महामोह<br>४—तामिस्र<br>५—ग्रन्थतामिस्र       | =ग्रस्मिता<br>=राग<br>=द्वेप<br>=श्रभिनिदे | <del>प्र</del> ेश   |                              |
|---------------------------------------------------------|--------------------------------------------|---------------------|------------------------------|
| तुष्टि—                                                 | भाठर पाठ                                   | यु० दी० पाठ         | बाच० पाठ                     |
| १—प्रकृति<br>२—उपादान<br>३—काल                          | = श्रभ्भ<br>= सतिल<br>= स्रोघ              |                     |                              |
| ५—भाग्य<br>५—द्यर्जनोपरम<br>६—रक्त्गोपरम<br>७—क्त्योपरम | =बृष्टि<br>= तार<br>= मुतार<br>= सुनेत्र   | सुतारॐ<br>सुपारॐ    | पार<br>सुपार<br>पारावार      |
| द—श्रतृष्त्युपरम-<br>[भोगोपरम]१<br>६—हिंसोपरम           | =-सुमरीच<br>=-उत्तमान्मसिक                 | सुमारीच<br>उत्तमाभय | श्चनुत्तमाम्म⊅<br>उत्तमाम्भ® |
| सिद्धि—<br>१—ऋ                                          | =तार<br>=सुतार                             | तारक                | चारतार                       |
| र्शब्द<br>३श्रध्ययन                                     | = कुषार<br>≔तारतार२                        | तारयन्त             | तार                          |

३ — ग्रध्ययन ९ 'महोपरम' जयमंगला ब्याख्या का श्राभिमत पाठ है।

<sup>🛠</sup> ग्रह चिन्ह जिन नामों पर लगा है, ये जयमंगला न्याप्याको भी अभिमन हैं। उस के रोप नाम

२ जयमंगता में 'तारवि [?]' गेसा सन्दिग्ध पाठ निर्दिष्ट है । वाचस्पति मिश्र ने मांक्यतस्वन कौमुदी में प्रथम तीन मिदियों के क्रम को वहां विपरीत कर दिया है। व्यर्थात 'ऊह' के स्थान पर 'क्रथ्ययन' और 'अध्ययन' के स्थान पर 'ऊइ' को माना है। परन्तु दूसरी संझाओं के क्रम को नर्दी बटला । इसमकार माटर चादि घट्य चाचार्यों ने 'ऊह' सिद्धि की दूसरी संहा 'तार' यतलाई हैं। परन्तु बाचस्पति मिश्र 'बाध्ययन' सिंडि का दूसरा नाम 'तार' कहता है। 'शब्द' शासक मिद्धि दीनों कमों के अनुसार मध्य में आजाती है। इसलिये उस का दूसरा नाम दोनों कमों में 'सुतार, ही रहता है। ग्रीर बाचराति सिध के मत से नृतीय सिद्धि 'ऊह' वा दूसरा नाम 'तास्तार' हो जाता है।

| श्रश               | ४—ऱ्यात्मिकदुःखविघात<br>४—भौतिकदुःखविघात<br>६—दैविकदुःखविघात<br>७—सुहृत्प्राप्ति<br>=—दान                                                | माठरपाठ<br>≔प्रमोद<br>≔प्रमुदित<br>≕मोहन '<br>≕रम्यक<br>≕सदाप्रमुदित      | यु, दी, पाठ                                                                                          | बाच० पाठ<br>मुदित<br>सोदमान<br>सदामुदित |
|--------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------|
| एकतष्रा इन्द्रियवध | १ — चतुर्वेध २ — स्तत्वध २ — साएवध १ — माएवध १ — सायध ४ — सायध ४ — सायध ४ — माएवध ६ — पाएवध ६ — पाएवध १ — पाएवध १ ० — उपस्थधः ११ — मनोवध | = श्रजि<br>= कुष्ठा<br>= वधिर<br>= मूक्ट<br>= कुर्या<br>= पड़ा रू         | तता [ जडता ]<br>प्राता [ ब्रायपाक ]<br>ता<br>ता<br>ता<br>ता<br>ता<br>ता<br>ता<br>त्ति [ ज्दावर्त्त ] |                                         |
| सत्तदश दुस्विष     | १२—प्रकृतिवध<br>१३—उपादानवध<br>१४—कालवध<br>१४—माग्यवध<br>१६—श्रक्षेतीपरमवध<br>१७—रज्ञणीपरमवध<br>१=—ज्ञवीपरमवध<br>१६—श्रक्षपुषरमवध        | = श्रनम्म = श्रसस्तित = श्रनोध = श्रनृष्टि = श्रतार = श्रमुतार = श्रमुतार |                                                                                                      |                                         |

जपमंगला व्याञ्चा में यहां 'मोदना' पाट है। संमयतः माठरमन्य का भी यहां मूलपाठ, मोदमान' हीं
रहा होगा। क्षेत्रक प्रमाद कादि से 'मा' निकल कर 'मोदन' पाट रह गया। क्षतन्तर उपयु का कारयों से
हो माटरप्रन्य में 'मोहन' पाट बनगया।

```
२०--हिसोपरमबध १
                              =धनुत्तमाम्भसिक
                             ≕अतार
                             = श्रमुतार
 २३--अध्ययनवध
                             = भ्रातास्तार
 २४--- आत्मिकदुःलविषातवध = अप्रमोद
 २४-भौतिकदुःखविधातवध = श्रप्रसदित
 २६—दैविकद्रःखविघातवध
                           ≔ श्रमोहन
 २७—सहस्राप्तिवध
                            = असम्यक
 २६---वानवध २
                            =श्रसदाप्रमदित
मोलिकार्थ-(चिन्द्रकाकार के खतिरिक्त खन्य सब खाचार्यों केमतानसार)
                       केवल प्रधान की अपेदा से
                    केवल पुरुष की व्यपेक्स से
      ७—ऋदितत्व
=—वियोग
६ ≈योग
                     ]
दोनों की श्रपेशः से
     १०-स्थिति
                     े स्थृत और सद्म शीरों की अपेदा से
      चिन्द्रकाकार नारायणतीर्थ " के मतानसार ह
```

१ १२ से क्षेकर २० तक, तृष्टि के विषयंत्र से प्राप्त नौ प्रशक्तियों का उपलेख किया गया है । योजनार्योग्स्युल इंटियान भावनार्यों के विषयंत्र प्रथावा विलाश में ही होने के कारण इन को बद्धिका कहा गया है ।

२१ से २४ तक, मिद्धि के विषयेय से मान्य चाठ प्रशासियों का उच्छोत्य है। तृष्टि विषयेय के समान ये भी काठ तृद्धिय है। इसमकार 19 इन्द्रियपम, जीत तृष्टि तथा मिद्धि के विषयेय से मान 19 इन्द्रियप सिखाकर २४ जानािक, जान्यातम जोती के साते में बायक रूप से उपस्थित होती हैं। 'कहा' जाहि एत्तें के साथ भी ज्याल्याकारों ने सिद्धियपर्यय रूप अध्यति का निर्देश किया है। परन्तु इसने एक ही कर रखने के कारण, जनत में सब के साथ 'वक् पद का ही प्रयोग करके हैं। परन्तु इसने एक ही कर रखने के कारण, जनत में सब के साथ 'वक् पद का ही प्रयोग किया है। माददादों के चाय ही 'नन् सामका हमने वृत्ते नामां का उरकेश कर दिवा है। बहां पर वाजनतों का निर्देश जानावरणक सममकार होट दिवा है।

मारागखडीर्व मे अवनी चन्द्रका नामक स्थारण में सांख्यसप्नति की ७२ वों कारिका पर खिला है—

१—पुरुष

२—प्रकृति

३—बुद्धि

४---ऋहंकार

५—सत्त्व

६---रजस्

७—तमस

८--पांच तन्मात्रा

६—एकादश इन्द्रिय

१०--पञ्च महाभृत

हमने उत्तर ब्रहिबुं ध्न्यसंहिता और पडध्यायी, तत्त्वसमास तथा सांख्यकारिका के आधार पर साठ पदार्थों का निहें दा किया है। पडध्यायी, तत्त्वसमास ओर सांख्यकारिका में इन साठ पदार्थों के प्रतिपादन का कम सर्वथा समान है। परन्तु आहिबुं ध्न्य संहिता में साठ पदार्थों की गण्याना कुछ भिन्न प्रकार से ही की गई है, जैसा कि उत्तर के निहें श से स्पष्ट है। इन दो प्रकार से प्रतिपादित साठ पदार्थों की परस्पर सामञ्जस्य कहां तक हो सकता है, इसका निर्देश हम निम्में लिखित रीति पर कर सकते हैं।

पाँछतन्त्र के साठ पदार्थों का, श्रहिनु ध्न्यसंहिताप्रतिपादित साठ पदार्थों के साथ सामज्ञस्य--

(१)—श्रहिर्जु ध्न्यसंहिता के प्राकृतमयहल में सांख्य के ४ विकार (२८-३२ तक पां<sup>च</sup> भूत) स्पष्ट निर्दिष्ट हैं। यदि पांच झान और पांच क्रिया रूप दृत्तियों के निर्देश से उनके साधन भूत इन्द्रियों का निर्देश समभ लिया जाय, तो १३ से २२ तक दश इन्द्रियों का भी निर्देश आ जाता हैं। इसप्रकार सांख्य के १४ विकारों का उन्लेख, श्रहिर्जु ध्न्यसंहिता के प्राकृतमयडल में

<sup>&</sup>quot;पष्टिपदार्था गणिता प्रन्थान्तरे, यथा

<sup>&#</sup>x27;पुरुषः प्रकृतिवु द्विरहंकारो गुणास्त्रयः । तन्माश्रमिन्द्रियं भूतं मौलिकार्थाः स्मृता दश ॥' "

बालराम उदाधीन ने भी सांत्यतत्वकौमुदी की स्वरंचित टीका में ७२ कारिका पर इस खोक को 'मन्यान्तर' र्णाष्ट्रपदार्थी यथा' यह लिखकर उद्धत किया है। टीका का यह चन्तिम भाग, रामावतार पारदेव लिखित है। संभवतः पारदेव महोदय ने यह रखोक चन्द्रिका से ही लिया माहम होता है।

नाराययातीर्ष ने ध्यने ध्याप्यान में लिखा है, कि ये साठ पदार्ष 'प्रन्यान्वर में मिनाये गये हैं। धीर आगें 'यया' कहकर यह इस रलोक को लिखता है। इससे निम्मिनिर्देष्ट दोनों परियाम निकलने हैं। (१)प्रन्यान्तर में पटित रलोक को नाराययातीर्ष ने यहां उद्घत किया हो। (२)—प्रन्यान्तर में वेवल माठ पदार्थों की गयाना की हुई हो, धीर उन पदार्थों को नाराययातीर्थ ने स्वयं रसोक में बद करके यहां निर्देश बर दिया हो। इसका विस्तारपूर्वक विवेचन इसी प्रकरण में आगे किया जायगा।

च्याजाता है। सांख्य (इस पद से हम इस प्रकरण में केवल सांख्यपडध्यायी, तस्वसमास तथा सांख्यकारिकात्र्यों का ही ब्रह्ण करेंगे ) में भी इन १४ विकारों का तत्त्वगणना में उपयोग है, स्त्रीर अहिर्बु ध्न्य संहिता में भी। परन्तु सांख्य में आधिमौतिक ¹ हिष्ट से ही २४ तत्वों की गणना में इनका उपयोग है, पष्टि पदार्थी की गणना में नहीं । इसके विपरीत फ्रहिबु ध्यसहिता में, स्त्रपनी रीति पर, पष्टिपदार्थों की गणना में ही इनका उपयोग किया गया है। प्रतिपाद्य विषय की समा-नता होने पर भी इन दोनों क्षमों में तत्त्वों की गणना मृतक यह महान भेद हैं।

- (२)—सांख्य के पांच प्रकृति-विकृति (तन्मात्र रूप), श्रहिषु ज्न्यसंहिता में २३ से २७ तक भात्रा' पद से साज्ञात् निर्दिष्ट हैं। सांख्य के अनुसार यद्यपि २५ तत्वों की गणना में इनका इसी रूप में उपयोग है, पष्टिपदार्थी की गणना में नहीं। परन्तु संहिता में, साचात
- पष्टिपदार्थी की गणना में ही इनका उपयोग किया गया है। (३)—संहिता में प्रकृति का निर्देश, सत्य रजस् और तमस (६ से ८ तक) इनको पृथक् २ गिनाकर किया गया है, 'प्रकृति' पद से प्रकृति का उल्लेख नहीं है। इसप्रकार माल्य के २४ तस्वों में परिगणित एक तत्त्व को संहिता में तीन भागों में विभक्तकर पष्टि पदार्थी की गरणना में उपयोग किया गया है। यदि संहिता में 'शक्ति' पद से प्रकृति का निर्देश माना जाय, तो अधिक युक्तियुक्त होगा। इसप्रकार प्रधान [कारणरूप प्रकृति] एक तत्त्व का, एक ही पद से निर्देश होना संगत होता है । सच्च, रजस्, तमस् का पृथक् निर्देश, कारण की वैपम्य श्रवस्था का साधारण रूप से बोधक कहा जा सकता है। यशिप पदार्थों की केवल साठ मंख्या पूरी करने के तिए इसप्रकार का निर्देश कोई विशेष महत्त्व नहीं रखता । तथा इससे संहिताकार के पिष्ट पदार्थ क्रथवा पष्टितन्त्रसम्बन्धी—ज्ञान पर विपरीत प्रभाव ही पड़ता है। सांख्य में पिट पदार्थों की गणना में प्रकृति का स्वरूपेण उपयोग नहीं है, प्रत्युत उसके गुद्ध विशेष धर्मों की गणना में उप-बोगिता के ज्ञाधार पर प्रकृति का भी साठ पदार्थों में समावेश माना गया है।
  - (४) संहिता में 'प्रख' और 'पुरुष' पदों से पृथक् र साचात् रूप में ही परमात्मा और ्राप्ता न नक आर उर्दा स्व हुन राजा प्राप्ता न वा नानाता आर जीवात्मा का निर्देश किया गया है। सांख्य में इन दोनों का 'गुरुप' पद से ही, श्राधिभौतिक हिष्ट से तत्त्व गणना के अवसर पर, प्रहण कर लिया गया है। आध्यात्मिक रुष्टि से पष्टि पदार्थ गणना में प्रकारान्तर से इनका समावेश है।

सांह्य में ग्राधिमौतिक और श्राष्यारिक्त डोनों दृष्टियों के श्राधार पर तत्वों का परिगणन और विदेवन किया गया है। २५ सत्वों की गखना, आधिमीतिक दृष्टि से, तथा पृष्टि पदामों की गखना अन्यारिमक दि में है। श्राप्यारिमक गयाना में, श्रापिमीतिक दृष्टि से परिगणित २४ तत्व, दृश मीलिक आल्पालक पट १ व में स्वाहर अध्यासम् आर्ग के लिये अस्वाहरणक १० असम् सर्गों का पृथक् प्रतिपादम किया गया है। इन दोनों को निलाकर ही सांतय में पष्टि पदावों की गणना पूर्ण होती है।

दूरा मीलिक धर्मों में इसका समावेश हो जाता है, इसका स्पष्ट विवस्ण इसी मकरण में भ्रांगे किया जायगा !

इसप्रकार श्रिहिर्यु ध्न्य संहिता के पष्टि पदार्थों में परिगािष्त प्रकृत सण्डलान्तर्गत २६ तत्त्वों का सामञ्जस्य, सांख्य के २४ तत्त्वों में परिगािष्त २२ तत्त्वों के साथ स्थित होता है। सांख्य के इन २२ तत्त्वों में. १४ विकार, १ प्रकृति, श्रप्रकृति-श्रविकृति पुरुष, ४ प्रकृति-विकृति पदार्थ परिगािष्त हो जाते हैं। प्रकृति-विकृति सभाविष्ट मनका संहिता में उल्लेख नहीं हैं। इसप्रकार हम कह सक्ते हैं, कि बुद्धि, श्रहंकार और मन, इन तीनों श्रन्तःकर्खों का श्राहिर्यु ध्न्य संहिता में उल्लेख नहीं किया गया।

(४) प्राकृतमण्डल में उपर्युक्त तस्यों के खितिरक्त, छः पदार्थों का उल्लेख खीर हैं। जिनमें १० मंख्या पर प्रतिपादित 'प्राण्तन्त्र' सांख्य के पांच प्राण् खादि ही हो सकते हैं, जो खन्तःकरणों के सामान्य द्विमात्र हैं। यदापि सांख्यमतानुसार प्राण्यों का, तस्वगणना में कोई उपयोग नहीं है। परन्तु संहिता में द्वियों के निर्देश से, उनके साधनभूत इन्द्रियों का निर्देश मान लेने के समान, प्राण् खादि खन्तःकरण की सामान्यद्वतियों से खन्तःकरण का ही निर्देश संहिता में मानं लिया जाय, तो तीनों खन्तःकरणों का भी उल्लेख संहिता में खा ही जाता है।

संहिता में प्राग्य को एक गिना है, तथा उसका उपयोग साज्ञान् पष्टि पदार्थों की गणना में माना है। सांख्य में प्राग्यवृत्तिक अन्त:करण, प्रथक् तीन संख्या में, २४ तत्त्वों की गणना के लिए उपयोगी माने गये हैं। इसप्रकार सांख्य में आधिमौतिक दृष्टि से परिगणित २४ तत्त्वों का संहिता के प्रकृत मण्डलान्तर्गत पष्टि पदार्थों में परिगणित २७ पदार्थों के साथ सामञ्जस्य होता है। परन्तु सांख्य के ये २४ तत्त्व, अध्वात्मदृष्टि से साठ पदार्थों की गणना के समय, दस भौतिक अर्थों में ही समाविष्ट हो जाते हैं। यह दोनों कर्मों का परस्पर भेद है।

(६)—प्राह्तमण्डल के शेप पांच [ नियति, काल, ऋत्तर, कर्ल, सामि ] पदार्थों का सांद्य में सुख्यतया सालात् वर्णन नहीं है। तत्त्व गणना में तो इनका किसी तरह भी उपयोग नहीं है। इनमें से काल , कर्ल , इन दो का सांख्य में यत तत्र प्रासंगिक उल्लेख है। अल्र और सामि का उल्लेख स्थान हों है। यदि नियति का ऋषे स्वभाव माना जाय. तो जहां तहां व्याख्या अन्यों में इसका भी उल्लेख मिलता है। और इसका सम्यन्ध, पुरुष तथा प्रशृति इन होनों की अपनी निल्ली स्थिति के माथ जोड़ा जा सकता है। नियति का ऋषी, पुरुष-पाप रूप फर्म माने जाने पर इसका सम्यन्थ, जीय-पुरुष के साथ ही कहा जा सकता है। इनकी अतिरिक्त तत्त्व

<sup>°</sup> सांह्यसूत्र, ११६२॥ २१९२॥ ३१६०॥ ४१९६,२०॥ सांह्यसारिका ५०॥

मोल्यसूत्र, ११०६,१६४॥ श्रुप्ता श्रुप्त,६४॥ सांत्यकारिका, ११,२०॥

मान्यकारिका २७ पर गीडपाडभाग्य ।

माने जाने का कोई उल्लंख मूलसांख्य में उपलब्ध नहीं हैं।

रक 'सामि' पद के स्थान पर 'स्वामि' पाठ भी उपलब्ध होता है। यदि यह ठीक है, ती फ़क्तर, कर्र तथा स्वामि के सामञ्जस्य पर भी कुछ प्रकारा डाला जा सकता है। वस्तुतः चेतन तस्य के सम्बन्ध में हो इनका निर्देश किया गया प्रशीत होता है। चेतन तस्य को सांस्य, अन्तर अर्थात अविनाती मानता है। वह कर्मा भी है, भन्ने ही वह [ कर्मुंख], अधिष्ठात्स्य रूप में सान्ति-ध्यमात्र से माना गया हैं। उसके स्वामी होने में सन्देह हो ही नहीं सकता। वक्ष अर्थात परमाता अलिल प्रकृति का स्वामी है, और जीवात्मा भी उनके [ प्रकृति के ] कुछ विकृत श्रंश का। इसप्रकार इनका सामञ्जस्य किया जा सकता है। परन्तु सांख्य दृष्टि से साठ पदार्थों की गणना में इनका कोई उपयोग नहीं है।

(७)—प्राकृतमण्डल के अनन्तर अब वैकृतमण्डल के सम्बन्ध में विवेचन किया जाता है। वैकृतमण्डल के २५ पदार्थों में से, ५ से १२ तक पांच, साख्य के पांच विवर्षय हैं। दश मौलिक वर्धों के अतिरिक्त, ४० प्रस्यय समीं में सर्वप्रथम इनका वर्णन है। सांख्य के पछि पदार्थों की गणना में इनका साहात उपयोग है। संहिता में भी इन्हें साहात् पण्डि पदार्थों की गणना में उपयुक्त किया है। यह इन दोनों कमों की समानता है।

(८)--१३ से १४ तक तीन, सांख्य के तीन प्रमाण हैं। यद्यपि यहां संहिता में इन्हें पष्टि पदार्थों की गणना में उपयुक्त माना गया है। परन्तु सांख्य में किसी तरह की भी गणना के लिये उनका कोई जपयोग नहीं है। वैसे सांख्य में इनका प्रासंगिक वर्णन विस्तारपूर्वक किया गया है।

(६)--१६ से १६ तक चार, बुद्धि के [सात्त्विक] धर्म हैं। न ये सांख्याभिमत अति-

<sup>॰</sup> इस सिद्धांत का निरंचन, 'सांख्यसिद्धान्त' नामक प्रन्थ में विस्तारपूर्वक किया गया है।

रिक्त तक्त्र हैं, और न इनरा किसी तरह की भी नगमना में कोई उपयोग है। प्रमागों के समान इनका भी साल्य में प्रास्तिक वर्णन खबर्य है।

- (१०)—प्राकृतमण्डल में भी [६ से ८ तर] "गुणतन्त्र" है, त्रोरवेकृतमण्डल में भी [२० वा] 'गुणकाग्रह' है। इनके प्रतिपान विषय में भेद का छुळ पता नहीं लग सका। दोनों मण्डलों में निर्देश किये जाने वा कोई कारण महिता में भी उल्लिगित नहीं किया गया। दोनों जगह 'गुण' की गणाना करके साठ पटायों नी सख्या पूरी करने में अक्षामञ्जस्य भी प्रतीत होता है। तथा महिताकार के पष्टितन्त्र सम्बन्धी झान पर छुळ विषरीत प्रभाव भी ध्वनित होता है।
- (११)—२१ से २३ तर [ लिझ, दृष्टि, श्रानुश्रविक ] तीन, उक्त तीन प्रमाणें [ १३ से १४ तक ] वे सम,न ही हैं। इनमें पुनरुकता प्रतीत होती हो। श्रथया निम्ननिर्दिष्ट रीति पर इनया विषय, भित्र भी सभव हो सकता हो। प्रतीत होता हं, मूल पारण तो प्रमाणपूर्वक सिद्ध करने के तिये इन काएडों का प्रथम् निर्देश दिया गया हो। जैसे वि—
- (क)—िलङ्ग राष्ट में अनुमान प्रमाण के आवार पर, अव्यक्त को सुखदु समोहात्म ह सिद्ध किया गया हो।
- (रा)—श्रव्यक्त के कार्यभूत इस न्श्यमान व्यक्त को, सुखदु खमोहात्मक रूप से निष्ट काण्ड मे प्रतिपादित किया गया हो।
- (ग)—और श्रानुश्रविक काष्ड में, श्रव्यक्त तथा व्यक्त की सुनदु रामोहात्मकता के प्रतिपादन के लिये, इस श्रथ को पुष्ट करने वाली शब्दप्रमाणभूत श्रुति स्पृतियों का निर्देश किया गया हो। किर भी साख्यमतानुसार पिट पदार्थों की गराना में इनका कोई खपयोग नहीं माना गया ह। यदापि साख्य में प्रसगवश इनका विजयन जहां तहा 'श्राता ही है।
- (१२)—२४ वीं मस्या पर 'दु सकारह' है। सास्य में भी त्रिविध दुसों का॰ वर्धन है। परन्तु किसी तरह की भी पटार्थ गएना में वहां इनका उपयोग नहीं है।
- (१३)—२४ ना मिद्धिराष्ट ह। साख्य में सिद्धियों की सन्या श्राठ मानी है। श्रीर पष्टि पदार्थों की मालान् गणना में यहा जनका उपयोग किया गया है। परन्तु यहा सिद्धा मिद्धि एक ही निर्नार्ड गई है। समय है, इस काष्ड का प्रतिपान विषय, मार्याभिमत मिद्धियों का वर्षेन न हो। क्योंकि इनको सामान्य रूप से एक संख्या में िनाना, पटार्थ गणना के लिये मर्यथा श्रुपयोगी है। तथा योगनणित सिद्धिया ही इस काष्ड का प्रतिपाश विषय हों, जिनहा वर्षामान्य योगन्योंन के विस्तृतिपाद में वर्णन किया गया है।

<sup>° (</sup>क) सांत्यस्त्र, ११६२-६५॥१२६-१३७॥ मांत्यकारिका १४-१६॥

<sup>(</sup>स्र) मारवम्त्र, १११२१-१२६॥ मान्यकारिका ११ ॥

मोल्यम् प्र, १११। तस्यममाम २२।) मोल्यवारिका १ ॥

मोन्यमुत्र, ३१४०, ४४॥ तत्वसमास १५॥ सौरवकारिका ५१ ॥

- (१४)—२८ पर मोद्यमाएड है। सांख्य का, त्रिविय दुःखों की खरवन्त निपृत्ति रूप पुरुषार्थ खयवा खपवर्ग हो मोद्य है। इसको कैवल्य खादि पदों से भी कहा जाता है। यद्यपि सांख्य में प्रसंगवरा खनेक स्थलों ' पर इसका वर्णन है। परन्तु किसी तरह की भी पदार्थ गणना में इसका उपयोग नहीं है।
- (१४)—चैकृत मण्डल े प्रथम तीन [ सृष्टि, स्थिति, प्रलय ], सांख्य में भी प्रसंगवश र वर्षित हैं। परन्तु उनका किसी तरह की भी पदार्थ गराना में कोई वरयोग नहीं है।
- (१३)—चतुर्थ खोर पचम काण्ड, निम्नह तथा खनुमह विषयक बताये गये हैं। ये निम्नह खोर खनुमह सृष्टि के ही खवान्तर भेट हैं। समै के प्रारम्भ काल की खमैशुनी सृष्टि को सांख्य में खनुमर र समें कहा गया है, खनरता होन वालो चौदह प्रकार की भौतिक सृष्टि को निम्नह समै कहा जाता है। मांख्य में इनका प्रसंग्राप्त वर्णन होने पर भी तत्त्वगणुना में कोई उपयोग नहीं हैं।
- (१७,—वेकृतसण्डल का छठा [ भोग ], पुरुषार्थ का ही खंग है। सांख्य में भोग र खौर खपवगे दोनों को पुरुषार्थ वताया है। इसलिये प्रमंगवरा सांख्य में भोग का वर्णन खवर्य है। परन्तु पदार्थ गणना में इसका कोई उपयोग वहां नहीं माना गया।
- (१८)—वैङ्गतमरहल के शेष तीन [ ७-पृत्त, २६-काषाय, २७-समय], ऐसे पदार्थ हैं, जिनका मोहय में वर्षीन नहीं है। योग प्रकर्त्यों में रागादि मलों के लिये 'कपाय' ' पह का प्रयोग किया गया है। सम्भव हैं, इस कारह का प्रतिपाद विषय वही हो।
- (१६)—वैकृत मण्डल के २७ [समय] का, प्राकृत मण्डल के ४ [काल] से भेद भी विवेचनीय है। एक ही वस्तु का दो नामों मे पदार्थ गणना में उपयोग किया जाना असमञ्जस प्रतीत होता है।

पष्टितन्त्रके दश मौतिक श्रयों के सम्बन्ध में श्राचार्यों का मतमेद, और उसका सामञ्जस्य\_

ऋहिंचुं ध्न्य संहिता में उपवर्शित पष्टितन्त्र के साठ पदार्थों का विवेचन करने के अनन्तर मांट्य के पष्टि पदार्थों के मम्बन्ध में भी कुछ निर्देश खावश्यक हैं। सांख्य में उपवर्शित साठ पदार्थों को भी दो भागों में विभक्त किया गया है। (१)—पचाम प्रत्ययसर्ग अर्थात बुद्धिसर्ग। (२)— दश मीति ७ अर्थ। इन में से--

सांख्यसूत्र, १११॥ : १६१, ७८, ८४॥ तत्वसमास २०॥ सांख्यकारिका, ४४, ६४-६६। ६८॥

म् स्रोल्यसूत्र, ११६१। २१ २-१२ १७, १८, २०-२२।। ११ १२१ ।। तत्वयमासः श्री ६१ १७। १८। सांस्य-कारिका, ५२। २२। २५।

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> सांख्यसूत्र, १। १६४॥ मांख्यकारिका ४२ पर सांटरभाव्य ।

<sup>&</sup>lt;sup>४</sup> सत्वसमाम १७। १८॥ सांख्यकारिका १२। १३॥

५ 'रामाद्यः सतु क्पायाद्वित्तवर्तिनः' योगसूत्र ११ १४॥ पर तत्वर्वशास्त्री, पाचस्पति मिश्र कृत ।

- (१)—पचास प्रत्ययसमां ' के सम्बन्ध में किसी आचार्य का कोई मतभेद नहीं है। सब ही मृत बन्धों ' श्रीर उनके व्याख्यावन्धों में इनका समान रूप से ही उल्लेख उपलब्ध होता है। यह संभव है, कि प्रत्ययसर्ग पठित इन पचास पदार्थों में से कुछ एक पदार्थों के व्याख्यान करने में किन्हीं व्याख्याकार आचार्यों के परस्पर मत भेद हों, परन्तु पदार्थों के मौतिक स्वरूप को स्वीकार करने में किसी का भी मतभेद नहीं है।
  - (२)—परन्तु दश मौतिकार्यों के सम्बन्ध में श्रन्य सब ही श्राचार्यों में, चिन्द्रिका [सांख्यकारिका की एक टीका ] के रचियता नारायणतीर्थ का मतभेद हैं। इस भेद को हम पीक्षे तिस्व चुके हैं। सुविधा के तिये उसका पुनः निर्देश किया जाता है—

| चन्द्रिकाकार नारायण तीर्थ | अन्य सब ग्राचार्य  |  |
|---------------------------|--------------------|--|
| १—पुरुष                   | १एवत्व             |  |
| २—प्रकृति                 | २—ग्रथवस्य         |  |
| ३— बुद्धि                 | ३पारार्थ्य         |  |
| ४ <del>—</del> श्रहंकार   | ४श्रन्यस्व         |  |
| ४ <del>— सत्त</del> ्व    | ४—श्वकत्रत्व       |  |
| ६—रजस्                    | ६बहुत्य            |  |
| ७—तमस्                    | <b>५—ऋ</b> स्तित्व |  |
| मपञ्चतनमात्रा             | द—वियोग            |  |
| ६ पकादश इन्द्रिय          | ६—योग              |  |
| १०—पञ्च महाभत             | १०—स्थिति          |  |

प्रतीत होता है, तीर्थ <sup>व</sup> ने सांख्य के २४ तत्त्वों को ही दश मौलिकार्थ माना है, कुछ <sup>तत्त्व</sup> इसी रूप में गिने हैं. और कुछ का वर्गीकरण कर दिया है ।

<sup>&#</sup>x27; प्रत्ययसर्गं में पचास पदार्थ से हैं:---

र विपर्यंय, र तुष्टि, म सिद्धि, २म श्रशक्ति । इन का प्रथक् २ निर्देश पीछे किया जा शुका है । \*

सांवयपट्यायो, तावसमास, बीर सांवयकारिकाची को हमने यहां मूलप्रत्य माना है। पत्यशिक के उपकायमान सूत्रों में ये पर्ण नहीं हैं। संभव है, धनुषक्रण मन्य में हीं। इसीक्षिय उसे यहां महीियनाहै। ध्वास्थापन्य स्थारिकार्त्य, म्यानिय, विज्ञानिष्यु, महायेष । सांव्यकारिकार्त्नमार, युलिशीर्यका, गौडवार, जयमंगसा, पायस्पति, चिन्द्रका । साल्यामाम-पिमानन्द, जावागकीश चारि के ध्याल्यान, भावपाह, जयमंगसा, पायस्पति, चिन्द्रका । साल्यामाम-पिमानन्द, जावागकीश चारि के ध्याल्यान, भावपाह, नाम मे दीधालों में चीन्द्रका सेरिकृत सीरीज बनारत से मकाशिल ।

इस मक्त्य में चन्द्रिकाकार माराययांतीर्थ की, मंचेप का विचार कारके, हमने केवस 'तीथे' पर्य स्मारा किया है ।

पुरुप=न प्रकृति न विकृति प्रकृति=केवल प्रकृति [ ग्रूजपकृति ]

इन दो तत्त्वों को उसी रूप में गिन लिया गया है। सात प्रकृति-विकृतियों में से दो—
बुढि फ्रौर श्रहंकार—को भी उसी रूप में गिन लिया गया है। परन्तु पद्धतन्मात्राश्चों का एक वर्ग
मानकर उनकी एक ही संख्या में गिना है। सोलह विकारों के दो वर्ग मान लिये हैं, एक इन्द्रियवर्ग
दूसरा महामृतवर्ग। इसतरह इन को दो संख्या में गिन लिया है। ये सब मिलकर सात मीलिकार्थ
होते हैं, श्रीर उघर २५ तत्त्व पूरे हो जाते हैं। मौलिकार्थों की दश संख्या पूरी करने के लिये,
सत्त्व-रजस्तमस् को प्रथक् करके जोड़ा गया हैं। प्रकृति की गाएना कर लिये जाने पर केवल
संख्या पूर्ति के लिये सत्त्व रजस्तुन्तमस् को प्रथक् करके गिनना कुछ समञ्जस प्रतीत नहीं होता।

परन्तु इस सम्बन्ध में एक वात विचारणीय है। यह मत, तीर्थ का श्रपना ही मत माल्स

नहीं देता। यहां पर उसका लेख इसप्रकार है-

"विधिषदार्था गणिता प्रन्थान्तरे, यथा-

पुरुषः प्रकतित्तुं व्हिरहंकारो गुणास्त्रयः । तन्मात्रमिन्दिर्ग मृतं मौलिकार्थाः स्वता दशः ॥ विपर्यं यः पञ्चिषसर्थोक्ता नय तुष्टयः । करणानामसामर्थ्यं मधाविशतिषाः मतम् ॥ इति पष्टिः पदार्थानामप्रामिः सह सिविभिः" । इति ॥

तीर्थ के इस लेख से स्पष्ट है, कि उसने इन साठ पदार्थों का उल्लेख किसी मन्थान्तर के जाधार पर ही किया है। यह मन्यान्तर कीन हो सकता है, इसका निर्माण करना कठिन है। इन श्रोकों में से अन्तिम डेढ़ खोक, जिसमें पचास प्रत्यय सगौं का निर्देश हैं, ठीक बही हैं, जो धाय-स्पित मिश्र ने सांस्थतस्व कीमुदी के अन्त में 'राजवार्त्तिक' नामक प्रन्थ से उद्धृत करके लिखे हैं'। चन्द्रिका के प्रथम खोक का चतुर्थ चरणा भी मिश्रोद्धृत प्रथम डेढ़ रखोक के अन्तिम चरण के नाम विक्कुल मिलता है। चायरपित मिश्र ने राजवार्त्तिक से जिन रखोकों को सांस्थतस्वकौमुदी के अन्त में उद्धृत किया है, वे रलोक सांस्थ के अन्य किसी प्रन्य में भी, प्रस्तुत प्रसंग में चाज तक हमें उद्धृत हुए नहीं मिले हैं। चयापि युक्तिदीपिका के प्रारम्भिक पन्द्रह रलोकों में ये तीन रलोक भी हैं। यरन्तु बहां इनका उद्धृत होना स्पष्ट नहीं हैं। इससे संभावना यही होती है, कि तीर्थ ने

चिन्द्रिकां स्थाल्या [ सांख्यकारिका ७२ ]

<sup>&#</sup>x27; वे इस्रोक इसप्रकार हैं—

<sup>&</sup>quot;तथा च राजवासिकम्- "

प्रधानास्तित्वमेकन्यमर्थवस्यमधान्यता । पाराध्योच्य तथाऽनैत्रमं वियोगो योग एव य ॥ जेपयुत्तिरकत् त्यं मोलिक,धां स्मृता दश । विषययः पञ्चविषस्तधोका पद प्रष्टु ॥ \_ करवानामयामध्येमदाविदातिषा मतम् । इति पष्टिः पदार्थानामदानिः सद सिहिनिः ॥ इतिः

प्रकारों में श्रयों का कोई प्रवल भेद नहीं है। किस सीमा तक यही केवल श्रये के प्रतिगहर कर का ही भेद है। तीर्थ तो स्पष्ट ही २४ तत्त्वों को वर्गाकृत करके दश मौलिक श्रयों के हर में हाल करता है। श्रम्य सब श्र्याचार्यों के मतानुसार कहे हुए दश मौलिक श्रयों भी श्रपने स्कां साथ २ पच्चीस तत्वों का पूर्ण हंप से प्रतिनिधित्य करते हैं, यह अनार्य के किया जाता है।

वाचस्पित ने साठ पदार्थों का निर्देश करने के अनन्तर तिया है— ''गुरसमर्थवस्तं पारार्थ्य प्रधानमधिकृत्योक्तम्, अन्यत्वमकर्तृ स्वे चहुत्वज्ञीत हुएर्न्स स्रास्तस्यं नियोगो योगस्चेत्वभयमधिकृत्य, स्थितिः स्थृलसूद्दममधिकृत्यः ।''

श्रधीत पहले तीन धर्म प्रकृतिगत, श्रमले तीन प्रहंपात, श्रीर उससे आपते तेन गत होने के कारण, ये नौ मौलिक अर्थ अपने उन २ स्वरूपों के साथ प्रधान और पुरुष का करते हैं। दसवां 'स्थित' नामक मौलिक अर्थ, स्थूल और सूर्म शंरीरों को लंद्य करके हिंदिन गयां है, स्थूल शरीर पाछमौतिक होने से पांच स्थूलभूतों का प्रतीक है, और स्वर्ष शेप अठारह तस्यों का प्रतीक है, क्यों स्वर्ष उसकी रचना इन्हीं अठारह तस्यों का प्रतीक है, क्योंकि उसकी रचना इन्हीं अठारह तस्यों के अप्रवृत्व गई है। ये अठारह तस्य इसप्रकार हैं—पांच सूर्म भूत [=पञ्च तन्मात्र], एकहरार मिन के सहित], अहंकार और दुद्धि। इसप्रकार ये दश मौलिक अर्थ भी रूप प्रतिनिधित्व करते हैं। और ईस हिंद से, दोनों प्रकारों के व्यक्तित मौलिकार्यों में रूप रह जाता।

इस अर्थ का पेयल याचस्पति की व्यारया में ही नहीं, प्रत्युत उससे प्राची के जयमंगला में भी प्रतिपादन किया गया है। जयमंगला का लेख इसप्रकार है—

'एररामयेवतं पारार्थाञ्चीतं प्रधानमधिकृत्योक्तम् । ऋग्यत्मकृत् हे बहुत्यानृत्रिः अस्ति योगो नियोगस्वेरपुमयमुधिकृत्य स्थिति स्यूलसृत्तमकृतः व वहत्यानृत्रिः अस्ति योगो नियोगस्वेरपुमयमुधिकृत्य स्थिति स्यूलसृत्तमधिकृत्य वै।'

इनके श्रांति क्त सांत्यकारिका के सर्व प्राचीन व्यात्याकार श्राचार्व माठर के हो स्वातिक की व्यात्या में इसी श्रांते के सर्व प्राचीन व्यात्या का है। चीनी कि स्वा है। चीनी कि सार्व है है सिन से कि मिलता है। इसलिये इन सब श्राधारों पर दश मौलिकार्यों के सार्व परिलाम श्रभी प्रस्ट किया है, उसकी प्रष्टि होती है।

वरा मीलिरायों के इन दोनों प्रतिपादन-प्रकारों में कौनला अधि हैं। श्रीर प्रामालिक है, इसका भी विवेचन होना आवश्यक है। यह बात ते विवेच

मान्यवरवहीमुर्ता, कारिका करा वयमंगला न्यारता, कारिका करा वयमंगला न्यारता, कारिका करा के यहाँ में क्षेत्रर भवने अंध में इसका उपयोग किया है। वर्गस्यान्तरों से यह सिर्द रयाच्या, बांचरवित में माचीन है। इसका प्रयोग किया है। वर्गस्यान्तरों से यह सिर्द स्थारवाका, बांचरवित में माचीन है। इसको विस्ताद्वयं के विवेचन इसी अन्य के क्षारवाकार नामक प्रकरण में किया गया है।

हुमें स्रोर भी ऋधिक समीप प्रतीत होती हैं, जबकि हम, प्रकृति का कथन करहेने पर दोनों प्रन्थों में सत्त्व-रजस्-तमस् का पृथक् २ उल्लेख समान रूप में ही पाते हैं।प्रकृति पद से उसकी साम्यावस्था तथा सत्त्व-रत्तस्-तमस् पदों से उसकी विषमायस्था का निर्देश किया गया है। सत्त्व श्रादि के प्रकाश श्रादि धर्म, विषमावस्था में इनके प्रथक निर्देश के प्रयोजक कहे जासकते हैं।

संहिताप्रतिपादित पष्टितन्त्र के इम भाग का 'प्राकृतमण्डल' नाम, तथा दस संख्या में बर्माकृत, तीर्थद्वारा निर्दिष्ट इन पदार्थों के लिये मौलिक श्रथवा मूलिक नाम भी इस परिए।म को ध्वनित करते हैं, कि तीर्थ ने जिस प्रन्थान्तर के आधार पर इन मौलिक अर्थी की गएना की है, वह श्रहिबुध्न्य संहिता का यह लेख कहा जासकता है।

पचास प्रत्ययसर्गों का निर्देश करने के लिये तीर्थ ने याचरपति के प्रन्थ में उद्धृत राजवार्षिक रलोकों के ख्रतिम भाग (डेढ़ रलोक) को श्रपने अंथ में स्वीकार किया, श्रीर संहिता के म्त्राघार पर इन दस मौलिक श्रर्यों को भ्रधिक युक्तियुक्त समक्रकर, वाचस्पति प्रतिपादित श्रर्थों को छोड़ दिया। स्वीकृत रक्षोकों के साथ सम्बद्ध करने के लिये तीर्थ ने इन दश मौलिक अर्थों की भी अनुष्टुप् छन्द में बांधकर उनके साथ जोड़ दिया, यही सम्भव प्रतीत हाता है।

भ्रव इस बात का विवेचन करना श्रावश्यक है, कि दोनों प्रकारों से वर्णित दश मौतिकार्थ, क्या परस्पर सर्वथा भिन्न हैं ? अथवा इनका यह भेद आपाततः ही प्रतीत होने वाला है, और इनमें कुछ श्रान्तरिक सामझस्त हो सकता है। तथा इन दोनों प्रकारों में से कौनसा प्रकार श्रधिक युक्तियुक्त और प्रामाणिक है।

दश मौलिक अर्थ, २५ तन्त्रों के ही प्रतिनिधि हैं-

गम्मत्रतापूर्वक विचार करने पर इस इस परिणाम पर पहुंच जाते हैं, कि दोनों ही

किया गया है। 'जाजी द्वापनापीशानीशावना ह्ये का भोक्तृभोगार्थयुक्ता ।

ग्रमन्तर्चात्मा निरम्हणो ह्याला त्रयं यदा विन्द्ते वहामेतत् ॥ अग्राप्तर पार्या वार्यास्य अग्राप्त वन वन वार्या वन विकास गृतक्त्रियं निस्यमेवास्मसंस्थं नातः परं वेदितस्यं हि किञ्चित्।

भोका भोग्यं प्रेरितारं च मध्या सर्वं प्रोक्तं निनिधं बहामेतन् ॥

नृतरेय व्यारपयक (११३१६) में भी 'प्रकृति' के अर्थ में 'ब्रह्म' पदका प्रयोग किया गया है। यहां का लेख है--

or लख रूं 'थायद् प्रज्ञा विद्यातं तानती वागिति यत्र इ वय च ब्रह्म तद्वाग्, यत्र घाक् तद्वा ब्रह्म स्थेतत्तदुरू'

भवति ।" इस पर द्याचार्य सायण लिखता है-्रिह्म प्रवामिधेयं जगत, पत्रार्थरूपेण यत्र यत्रास्ति, तत्र तत्रामिधायकं नाम, तथा यत्र यत्र याचकः शब्द्रतत्र तत्राभिधेयपदार्थरूपं महा इति ।

यहां दृश्यमान जगह को, जो प्रकृति का कार्य है, 'ब्रह्म' पद से कहा गया है। यह कार्य द्वारा

कारण का निद्रा है।

श्रन्तिम डेढ़ ग्लोक को, जिन में पचास प्रत्ययसर्गों का उल्लेख हैं, वाचस्पति के प्रन्य से ही लिया हैं। यह बात कारणान्तरों से भी सिद्ध हैं, कि चन्द्रिका लिखते समय दीर्थ के सन्मुख सांख्यतन्त्र-कौमुदी विद्यमान थी। ° तथा कौमुदी की पर्याप्त छाया चन्द्रिका में हैं।

श्रव प्रस्त यह हैं, कि तीर्थ ने वाचस्पतिप्रतिपादित दश मौलिकार्थों को क्यों छोड़ा ? श्रीर उनसे भिन्न दश मौलिकार्थों का किस श्राधार पर प्रतिपादन किया ? वाचस्पतिप्रतिपादित मौलिकार्थों को छोड़ देने का कारण बताने से पूर्व, तीर्थप्रतिपादित मौलिकार्थी के श्रायार का हम निर्देश करना चाहते हैं।

श्रहिषु क्य संहिता में उपविधित पष्टितन्त्र के प्रथम प्रकृतमगर तो में २२ पदार्थों के आधार पर ३२ तन्त्रों का निर्देश किया गया है। वहां पर प्रतिपादित २६ पदार्थों का सामञ्जस्य सांख्य के २४ तन्त्रों के साथ होता है, यह इस पीछे स्पष्ट कर चुके हैं। संहिता में 'भूततन्त्र' और 'मात्रा तन्त्र' का निर्देश है। यद्यपि वहां इनकी संख्या पांच २ वतलाई है, परन्तु इनका निर्देश, एक २ वर्ग मानकर ही किया गया है। तीर्थ ने इन वर्गों को इसी रूप में स्वीकार किया है। क्योंकि उसने २४ तन्त्रों को दश संख्या में ही समायिष्ट करना है। इसिलिये एक वर्ग को एक संख्या में ही गिना है।

संहिता में इन्द्रियों के दो बर्ग किये हैं, झानेन्द्रिय श्रीर कर्मेन्द्रिय, इन के लिये वहां 'झान तन्त्र' श्रीर 'कियातन्त्र' नाम दिये गये हैं। यद्यपि इनकी संख्या भी वहां पांच २ मानी गई है, परन्तु तीर्थ ने दस संख्या के सामश्चस्य के कारण सम्पूर्ण इन्द्रिय वर्ग को एक संख्या में ही गिगा हैं। इसप्रकार 'पश्चभृत', 'तन्मात्रा' श्रीर 'इन्द्रियवर्ग' को लेकर तीर्थ के विचार से तीन मौलिक श्रार्थ होजाते हैं; जिनका श्राधार श्राहिशुं ध्न्य संहिता को कहा जासकता है।

संहिता में 'गुएतन्त्र' से तीन गुर्ह्मों का प्रयक् २ निर्देश स्वीकार किया गया है। क्योंकि वहां 'गुएतन्त्र' को तीन मानों में विभक्त किया है, ठीक बसी तरह तीथे ने भी सत्त्व-रजस-तमन् को प्रयक् २ तीन संख्याओं में गिना है; जब कि दोनों प्रन्यकारों ने प्रकृति की प्रथक् स्वतन्त्र गएना भी की है। यह दोनों की स्वाधर्यजनक समानता है।

संहिता में 'ब्रक्कतन्त्र' का निर्नेश किया गया है। यदि यहां सांख्यमतातुमार 'ब्रह्म' पद से प्रकृति' का ही महण किया जाय, तो प्रकृति श्रीर पुरूप इन दो पदार्थों का निर्देश भी तीर्थ के निर्देश के साथ पूर्ण रूप से संतुत्तित होता है। दोनों के वर्णन की यह समानता उम समय

<sup>े</sup> इंसका विषेषत इसी प्रत्य के 'सांल्यकारिका के ब्याज्याकार' नामक प्रकरण में जिस्तारपूर्वक किया गया है।

"सम्बद्धत प्रकृतिमीया प्रधान मक्ष कारणम् । सम्बद्धतं तमः पुष्यं चेत्रमयरनामकम् ॥ बहुधारमकादिनामानि
तस्त्रामी से ज्युचं चाः ।" -सांल्यकादि, पुष्य २- पंवित १६-१० ॥ 'प्रकृतिः प्रधानमधिकृतने । महा खर्म्यस्ते
बहुधारमकं मावेति पर्यायाः । सांल्यकादिका २२ पर मात्रस्त्रायाः । मात्रद्दगीता से भी धनेक स्थानीं पर
'प्रकृति के लिये 'महा' पदका मयोग किया गया है। देशिय-भावदद्गीता, १७१६-७॥

रेपेशस्त्रतः उपनिषद् से इंट्यर, जीव चार प्रकृति इन तीनीं के लिये 'महा' पदका मयोग

हमें ऋोर भी ऋधिक समीप प्रतीत होती है, जयकि हम, प्रकृति का कथन करदेने पर दोनों प्रन्यों में सत्त्व-रजस्-तमस् का पृथक् २ उल्लेख समान रूप में ही पाते हैं।प्रकृति पद से उसकी साम्यायस्था तथा सत्त्व-रजस्-तमस् पदों से उसकी विषमावस्था का निर्देश किया गया है। सत्त्व श्रादि के प्रकाश त्रादि धर्म, विषमावस्था में इनके प्रथक निर्देश के प्रयोजक कहे जासकते हैं।

संहिताप्रतिपादित पष्टितन्त्र के इस भाग का 'प्राकृतमण्डल' नाम, तथा दस संख्या में बर्गीहृत, तीर्थद्वारा निर्दिष्ट इन पदार्थों के लिये मौलिक श्रथवा मूलिक नाम भी इस परिलाम की ध्वनित करते हैं, कि तीर्थ ने जिस प्रन्थान्तर के आधार पर इन मौलिक अर्थों की गणना की है, वह ग्रहिनु ध्न्य संहिता का यह लेख कहा जासकता है।

पचास प्रत्ययसर्गों का निर्देश करने के लिये तीर्थ ने वाचस्पति के प्रन्थ में टट्धृत राजवार्तिक रत्तोकों के स्रतिम भाग (डेढ़ रत्तोक) को श्रपने प्रंथ में खीकार किया, स्त्रीर संहिता के श्राधार पर इन दस मौर्लिक प्रयों को अधिक युक्तियुक्त समक्रकर, वाचस्पति प्रतिपादित प्रयों को छोड़ दिया। स्वीकृत श्लोकों के साथ सम्बद्ध करने के लिये तीर्थ ने इन दश मौलिक अर्थों को भी अनुष्टुप् छन्द में बांधकर उनके साथ जोड़ दिया, यही सम्भव प्रतीत हाता है।

श्रुव इस बात का विवेचन करना श्रावश्यक है, कि दोनों प्रकारों से वर्णित दश मौलिकार्थ, क्या परस्पर सर्वथा भिन्न हैं ? अथवा इनका यह भेद आपाततः ही प्रतीत होने वाला है, और इनमें कुछ श्रान्तिरक सामखस्त हो सकता है। तथा इन दोनों प्रकारों में से कौनसा प्रकार अधिक युक्तियुक्त और प्रामाणिक है।

दश मौलिक अर्थ, २५ तन्त्रों के ही प्रतिनिधि हैं-

गम्भीरतापूर्वक विचार करने पर हम इस परिणाम पर पहुंच जाते हैं, कि डोनों ही

### क्रिया गया है।

'जाजी द्वायनापीराानीशावना ह्ये का भोरतृभोगार्थयुक्ता । श्यनन्तरचात्मा विश्वरूपो हामर्चा त्रय' यदा विन्दते महामेतत् ॥ नगण्यस्त्रात्मा स्टब्स्य स्थानम् वयः वर्षः स्थानम् । गृतज्ज्ञेयं निस्यमेवात्मसंस्थं नातः परं वेदितस्यं हि किश्चित्। भोका भीरव प्रेरितारं च मध्या सर्व प्रोक्तं त्रिविधं वद्यामेतस् ॥

सावा ना ज जाराय । पृतिय शारायक (११६६) में भी 'प्रकृति' के श्चर्थ में 'ब्रह्म' पटका प्रयोग किया गया है। वहां का लेख है-

त सरा ह— 'सायद् प्रह्म विकितं सामती वागिति यत्र ह क्य च मझ तद्वाग्, यत्र वाक् तद्वा बह्म श्येतत्तहुः हैं भवति ।" इस पर थाचार्य सायण लिखता है-

।" इस पर आयान आप । प्रार्थिस्पेण यत्र यत्राहित, तत्र तत्राभिधायकं नाम, तथा यत्र यत्र वाचकः श्वदृरतम् तत्राभिधेयपदार्थरूपं महा इति ।'

तत्र तत्रााभधववन का की, जो प्रकृति का कार्य है, 'ब्रह्मा पद से कहा गया है। यह कार्य द्वारा यहाँ दरयमान जगत की, जो प्रकृति का कार्य है, 'ब्रह्मा पद से कहा गया है। यह कार्य द्वारा कारण का निद्रश है।

प्रकारों में श्रयों का कोई प्रयत्न भेद नहीं है। किस सीमा तक यही के वल खर्य के प्रतिपादन प्रकार का ही भेट है। तीर्थ तो स्पष्ट ही २४ तत्त्वों को वर्गाकृत करके दश मौलिक श्र्यों के हर में उपस्थित करता है। श्रव्य स्व श्राचार्यों के सवातुमार कहे हुए दश मौलिक श्र्य भी श्रपने, खरूप के साथ २ पच्चीस तत्त्वों का पूर्ण रूप से प्रतिनिधित्व करते हैं, यह प्रमाखपूर्वकृ नीचे निर्दिष्ट किया जाता है।

वाचरपति ने साठ पदार्थों का निर्देश करने के अनन्तर लिखा है-

''ण्यस्यमधैनस्व पारार्थ्यञ्च प्रधानमधिष्टस्योक्तम्, ऋत्यत्वमकर्तृत्वं बहुत्वञ्चेति पुरुपमधिङ्खः, स्रोत्तत्व नियोगो योगस्चेत्वमयमधिकत्वः,स्थिति स्थलमुसममधिनस्यः ।''

अर्थात् पहले तीन धर्म प्रतितिगत, अगले तीन पुरुंपगत, और उससे अगले तीन उभयगत होने के कारण, ये नौ मौलिक अर्थ अपने उन २ स्वरूपों के साथ प्रधान औद पुरुप का निर्देश
करते हैं। दस्वा 'स्थिति' नामक मौलिक अर्थ, र्थूल और स्ट्म शरीरों को तद्य करके निर्देश किया
गयां है, स्थूल शरीर पाञ्चभौतिक होने से पाच स्थूलमूतों का प्रतीक है, और स्ट्म शरीर
रोप अठारह तत्त्वों का प्रतीक है, क्यों फि उसकी रचना इन्हीं अठारह तत्त्वों के आवार पर बर्तार्थ
गई है। वे अठारह तत्त्व इसप्रकार हैं—पाच स्ट्म भूत [=पब्च तन्माजा], एकादश इन्द्रिय
[मन के सहित], अहकार और बुद्धि। इसप्रकार ये दश मौलिक अर्थ भी २४, तत्त्वों का पूर्ण
प्रतितिधित्व करते हैं। और ईस दृष्टि से, दोनों प्रकारों के वृध्धित मौलिकार्थों में कोई प्रवल मेद नहीं
रह जाता।

इस अर्थ का केवल वाचरपति की व्यारपा में ही नहीं, प्रत्युत, उससे प्राचीन व्याख्या जयमंगला में भी प्रतिपादन किया गया है। जयमंगला का लेख इसप्रकार है—

'एक्स्यमर्थवत्व पारार्थाञ्चेति प्रधानमधिकत्योक्तम् । अन्यस्यममक् स्रं बहुत्वस्चिनि पुरुषमधिकूरः ।

श्रस्तित्वं योगो नियोगस्वेरपुभयमुधिकृत्य स्थिति स्यूलसूच्समधिकृत्य रा

इनके श्रतिदिक्त सार्वकारिका के सर्व प्राचीन क्यारवाकार श्राचार्य माठर ने भी ७-चीं कारिका की व्यारवा में इसी श्रय को सत्तेष से निदिष्ट किया है। चौनी श्रतुवाद में भी इसका सनेत मिलता है। इसलिये इन सब श्राचारों पर वश् मौलिनार्थों के सन्यन्ध में जो परिग्राम श्रभी प्रनट क्या है, उसकी पुष्टि होती है।

दरा मीलिवार्थों के इन दोनो प्रतिपादन प्रकारों में कौनसा श्राधिक युक्तिशुक्त श्रीर प्रामाणिक है, इसका भी विवेचन होना श्रावस्थक है। यह बात तो निश्चित है

मांद्यवस्वकीमुदा, कारिका ७२।

<sup>&</sup>quot;जयमंत्रेला कारण वर्षा कारण वर्षा कारण वर्षा कारण वर्षा स्टर्म कारण वर्षा सर्दर्म के यहाँ में केकर कारण मार्थ के स्टर्म के यहाँ में केकर कारण मार्थ के स्टर्म कारणोग कि निवाद है। कारणा करें। से सह सिवाद है, कि जयमंत्रल स्थापना, वीचरणीत में मार्थोग है। इसका विस्तादार्थ का वर्षाय हमी मार्थ के 'मांह्यकारिका के स्थापना कारण मार्थ मार्थ मार्थिक स्वापना में किया गया है।

कि सांख्य में २४ तत्त्वोंके झान से मुक्ति का होना बताया गया है। प्रामाणिकों का एक पचन भी हैं पञ्चिनिशतितत्वज्ञो यत्र तत्राधमे रत । जटी मुख्डी शिगी वापि मुख्येते नात्र सं संपः ॥,

इसप्रकार २४ तत्वों के ज्ञान से मुक्ति की प्राप्ति का कथन इस यात को स्पष्ट करता है, इसअग्रास् माग में भी इन तत्वा का सालात् उपयोग है। ऐसी थिति में यशिपतिर्भे द्वारा महर्शित साज्ञात् २५ तत्वों को ही गिनायां है।

४ तत्था का हा गामाना थे. परन्तु जुम हम इस बात पर ध्यान देते हैं, कि मुक्ति के लिये प्रकृति पुरुष विनेत्र ज्ञात के आवश्क होने पर भी, प्रकृति और पुरुष के किन स्तरूषा को जानने के लिये हमें यत्न करना के आवश्क होने पर भा, प्रकृत आर, उपा मान्य में हम जाने, कि जिससे उना विरे कि का हमें हान प ह, ख्रधात प्रकृति आएउ । । । । । वस्तु आती हैं। प्रकृति के स्वरूप को जानने के तिये उपके । हो, तो हमारे सामने कुछ क्योर भी वस्तु आती हैं। प्रकृति के स्वरूप को जानने के तिये उपके । हो, ता हमार सामन ७७० जार ... एकत्त्व का झान आवश्यक है, वह प्रयोजनवाली होती है, वह दूमरे के ही लिये प्रवृत्त, होती है, एकत्त्व का झान आप्रतान था जिल्ला होता है, उसका वास्तविक अस्तित्व है। जन वह पुरुष के साथ युक्त वह कोई काल्पनिक वस्तु नहीं है, उसका वास्तविक अस्तित्व है। जन वह पुरुष के साथ युक्त वह काइ काल्पानक वर्ष पदः । है, तब वह पुरुष के लिये शब्दादि की उपलब्धि रूप भोग को सिद्ध करती है। विवेंद्र ग्रान ही ह, तथ वह पुरुष के जिल राज्या है। जीर तब पुरुष के लिये अपवर्ग की सिद्ध करती है। जाने पर पुरुष से वियुक्त ही जाती है।

हुस स ।व पुत्रप के सम्बन्ध में भी येही वार्वे आवस्यक ह्यातव्य होती है, कि पुरुष इसाप्रकार उप प्रमुख है, और स्त्रहर से नाना है। उसका भी श्रीखरन वास्त्रविक है। प्रमुख से अन्य है, वह अकत्ती है, और स्त्रहर से नाना है। उसका भी श्रीखरन वास्त्रविक है।

प्रकृति सं अन्य ६, वरु अपना प्रमुख्य स्था में पड़ा हुआं कहलाता है। श्रीर जम विवेद-वह जब प्रकृति से युक्त रहन है, तम बन्य श्रमध्या में पड़ा हुआं कहलाता है। श्रीर जम विवेद-वह जब अशात च उत्तर पर पत्र होता है, तन वह मुक्त या अववर्ग खराखा में कहा जाता हान हो जाने पर प्रकृति से वियुक्त होता है, तन वह मुक्त या अववर्ग खराखा में कहा जाता ह, मल हा यह । गरंप छात्र व हो सल हा यह । गरंप छात्र व लिये, प्रकृति स्त्रीर पुरुष के सन्दर्ग्य में जातनी स्तरवन्त स्त्रावन्यक हैं, इन्हीं के साहात् ज्ञान पर ालय, प्रकृति आर उपन में भारतीय है। इसप्रकार देश मौलिकार्यों में से प्रथम नौ प्रकृति श्रीर प्रकृति पुरुष के विवेक का ज्ञान त्राधारित हैं। इसप्रकार देश मौलिकार्यों में से प्रथम नौ प्रकृति श्रीर प्रकृति पुरुष कार्यका प्राप्त कार्या आहि धर्मों के द्वारा ऋण्यात्म मार्ग में उनके उपयोग को स्पष्ट पुरुष के प्रतीक हैं, तथा ऋस्तित्व अमिंद धर्मों के द्वारा ऋण्यात्म मार्ग में उनके उपयोग को स्पष्ट

यह स्थूल शरीर, जो कि हमारे सम्पूर्ण सासारिक भोगों का आधार है, इसकी पाझ. करते हैं।

यह स्थूल शरार, जा १० ६० । ० २३ वा आप का नाम की रहता से वेराग्य की उत्पत्ति भीतिकता, जन्म, मरण, नश्वरता, जातुनिता जादि भागाओं की रहता से वेराग्य की उत्पत्ति भीतिकता, जन्म, मरण, नश्वरता, जातुनिता को सममक्त ज्ञाच्यात्म मार्ग को जोर प्रवृत्त होना, होना, जोर सासारिक भीगों वी चूण भगुरता को सममक्त ज्ञाच्या हो साम होना, हाना, आर सासारिक सामा पा रूप मध्यापा है जान पर ही आधारित हैं। एक ये सब बातें शरार के उपादान, पाच महाभूतों की बास्तविकता के ज्ञान पर ही आधारित हैं। एक से सब बातें शरार के उपादान, पाच महाभूतों की बास्तविकता के झान पर ही वा सी का साधन, कम या धर्माधर्मा के आधारपूर्व सूर्वभारीर शरीर को छोड़कर दूसरे शरीर में जाने का साधन, कम या धर्माधर्मा के आधारपूर्वक हैं। दश मौजि की बास्तविकता को समर्कना भी खम्बारा मार्ग की प्रवृत्ति के लिये आस्वावस्थक हैं। दश मौजि की बास्तविकता को समर्कना भी खम्बारा मार्ग में से स्थाव। अर्थ 'रियति' इनरा प्रतीक हैं। और खम्बारा मार्ग में इस रूप से इनकी उप-नावा गा पर्या । योगिता को स्पष्ट करता है। ये ही सत्र चीज, पश्चीस तस्यों के ये सहस्य हैं, जिनका बास्तिकर ज्ञान अध्यास्म मार्ग में छात्यन्त उपयोगी है। ये ही पदार्थ, र र

होने के कारण 'मौलिकार्थ' वहे जाते हैं। विस्तों के विवेचन की दो दिशा—

े पच्चीस तरबों का इसप्रकार का विवेचन, कि—प्रकृति तस्वरक्तसंसोमयी है, सन्व खादि के, प्रकार खादि धर्म हैं। प्रकृति से महत्तरच खौर उससे खहंकार को उत्तरंत्त होती हैं। खहंकार से दो प्रकार की सृष्टि होती हैं, सारिवक सृष्टि-इन्ट्रियां, और तामस सृष्टि-तन्माता। तन्मात्राखों से पांच स्वृत्तभूतों की उत्तरित होती हैं, जिनका कि यह सब जगत् परिणाम हैं। पुरुष भोगों को क्ति प्रकार भोगता हैं? इन्द्रियां क्या कार्य करती हैं ? खन्त-परणों के वार्य क्या हैं ?—प्रकृति पुरुष के मम्बन्ध में ये सब वातें, तस्वों के खाधिमांतिक विवेचन में ही उपयोगी हैं। यद्यपि यह विवेचन खथवा इनका ज्ञान भी खध्यारम मार्ग में उपयोगी होता है, रर-तु परम्पर से ही उपयोगी हैं, सालान नहीं। प्रकृति खादि के जो एकत्व ख्रादि धर्म कहे गये हैं, वे ही खध्यारम मार्ग में सालात उपयोगी हैं। इसलिये २५ मृत्तभूत तथ्वों पर खाधारित उन दश खर्थों को ही भीतिकार्थ कहा गया है। तीर्थदर्शित दश मीलिकार्थ की कल्पना में यही न्यूनता है, कि वहां प्रकृति खादि के उन मार्बों को स्वष्ट नहीं किया गया, जिनके ज्ञान के खाधार पर खप्यात्मार्य प्रकृति खादि के उन मार्बों को स्वष्ट नहीं किया गया, जिनके ज्ञान के खाधार पर खप्यात्मार्य प्रकृति खादि के उन मार्बों को स्वष्ट नहीं किया गया, जिनके ज्ञान के खाधार पर खप्यात्मार्य प्रकृति छोता है। खत वय इगारी ऐसी धारणा हैं, कि प्राचीन खाचार्यों ने जिन दश मौलिकार्यों का निर्णय किया है, वे ही खिक्स खुक्तिसंगत और प्रामाणिक हैं। उनमे २५ तन्वों का भी समावेरा है, खौर उन्हीं पर खाधारित उन धर्म खथवा भावनार्थों का भी, जिनसे प्रेरित होकर कोई भी क्यकि, खथवासमार्ग में सफततता को प्राप्त करता है।

सांच्य मन्यों के गम्भीर स्वाध्याय के परिणाम स्वरूप, उनमें हो प्रकार से पदार्थों का विवेचन स्वष्ट होता है। एक आधिमीतिक दृष्टि से, दूसरा आध्यात्मिक दृष्टि से। २४ तस्यों का विवेचन आध्यात्मिक दृष्टि से किया गया है। तथा पष्टि पदार्थों का विवेचन आध्यात्मिक दृष्टि से हुन है। २४ तस्यों के सम्यन्य में कोई भी मतमेद सांस्थ्यमन्यों में उपलब्ध नहीं होता। इसी प्रकार पष्टि पदार्थों के सम्यन्य में भी कोई गणना योग्य मतमेद सांस्य मन्यों में नहीं हैं। दश मीलिकार्थों के सम्यन्य में मतमेद का जो आधार कल्पना किया जा सकता है, उसका अभी हम विवेचन कर आये हैं। परन्तु पाष्ट्रचरात्र सम्प्रदाय के श्रहित्रुं क्य संहिता नामक प्रन्थ में जो सांस्य के पष्टि पदार्थों से अवस्य हो हुन्न भिन्न हैं। स्वेचन कर जाते हैं। सकता है, वह सांस्य प्रदर्शित पष्टि पदार्थों से अवस्य हो हुन्न भिन्न हैं। स्वेचन कर पुके हैं। संकिता का पष्टितन्त्र, सांस्यसप्तित का आधार नहीं—

श्रिहिर्यु ध्न्य संहिता में हुछ ऐसे पदार्थी को भी गिनाया गया है, जिनका सांस्ययन्थों मे

विल्हुन भी उल्लेख नहीं मिलता । जैसे कि-

७ पृत्तकाएड २६ कापायकाण्ड ी पृष्ठतमण्डल २७. समयकाएड ी

४ नियतितन्त्र } ६. श्रक् तन्त्र } प्राकृतमण्डल १२ सामितन्त्र }

इनके अतिरिक्त ऐसे भी अनेक पदार्थ हैं, जिनका सांख्यप्रन्थों में प्रासंगिक वर्णन है, पष्टि पदार्थों में उनको नहीं गिना गया। परन्तु संहिता, उनकी भी गणना पष्टि पदार्थों मे करती हैं। इनका निर्देश हम पहले कर खाये हैं। ईश्वरकृष्ण ने ख्रपनी कारिकाओं में उन्हों पष्टि पदार्थी को र स्वीकार किया है, जिनका सांख्यप्रत्यों में किये इर्णन का हम अभी उल्लेख कर आये हैं। अर्थान् पचास प्रत्ययसर्ग और दश मौलिकार्थ । इस विवेचन से यह स्पष्ट होता है, कि ईश्यरकृष्ण ने श्रपनी कारिकाओं की रचना के लिये जिस 'पश्चिन्त्र' को ब्राधार माना है; वह, श्रहिर्यु ध्नय संहिता में प्रदर्शित पष्टितन्त्र नहीं हो सकता। क्योंकि इन दोनों के पनार्थ विवेचन में अन्तर हैं, ु जैसा कि हम ऊपर स्पष्ट कर त्राये हैं। इसिलये वर्त्तमान पडध्यायी को ही कारिकार्यों का खाधार-भूत ' पप्टितन्त्र' साना जा सकता है। ईश्वरकृष्ण ने धन्तिम ७२ वीं कारिका में 'पप्टितन्त्र' का जो श्वरूप वतलाया है, यह सांस्वपडध्यायी में ही उपख्ट्य होता है, खन्यत्र नहीं।

सांख्यकारिका के अन्यतम व्याख्याकार नारागण तीर्थ ने भी ७२ वीं कारिका पर व्यारया करते हुए, श्रपनी व्याख्या चिन्द्रका में इम अर्थ को स्वीकार किया है। तीर्थ लिखता है— <sup>५</sup>तत्र यथा कविलोक्तपडव्याप्यां चतुर्याभ्याये त्रारधायिका पञ्चमेपरवादः, तथात्र न वर्तत

इति भावः।'

जिसप्रकार कपिलोक्त पडध्यायी में, चतुर्थाध्याय में श्राख्यायिका श्रीर पञ्चमाध्याय में परवाद हैं, उसप्रकार सांख्यकारिका में नहीं हैं। अर्थात् सांक्नकारिका में उन आरयायिकाओं श्रीर परवादों को छोड़ दिया गया है। तीर्थ के इस लेख से सप्ट है, कि वह पडध्यायी को ही कारि-काओं का प्राधार मानता है । इन सब उल्लेखों के आधार पर शह परिखाम निर्पारित होता है, कि ईश्वरकृष्ण ने सांग्यकारिकाओं की व्यचना के लिये जिस 'पष्टितन्त्र' को श्राधार माना है, यह वर्त्तमान सांत्यपडध्यायी ही है। पूर्व समय में 'किपिलोक्त-पृष्टितन्त्र' पद इसी के लिये व्यव-हृत होता रहा है।

संहिता के पष्टितन्त्र-सम्बन्धी-पर्यान का त्राधार -

इस प्रसंग में एक और आवश्यक विवेचनीय बात यह रा जाती है, कि श्रीहर्षु धन्य संहिता में वर्णित पष्टितन्त्र का आधार क्या हो सकता है ? यह तो निश्चित मत है, कि जिन तीर्य ने उपर्युवत पंतित में यह भी स्पष्ट उब्लेज किया है, कि यह पडक्शायी कपिल प्रणीत है। जो

आधुनिक विद्वान यह समझने हैं, कि इसदी चौदहवीं सदी के अनन्तर हन सूर्गों की रिसी ने रचना करदी अञ्चलका प्रवास के अपने होता चाहिये। जारायण शीर्थ वा समय, अब से स्थाभग साहे चार सौ वर्ष से उनको इस के खार ध्यान देना चाहिये। ्याचिक पूर्व ही है। किसी स्पिति से कथित सूत्र रचनों के ग्रति ससीप काल में होने थाला यह नारायण आपन के पार पार रामता है, कि ये सुत्र किंग्ल-प्रणीत हैं। उस समय दें साहित्य में इस बात का कहीं भी उल्लेख न होना, कि ये खून कपिछ के नाम पर किसी ने बना दिये हैं, प्रास्तुत उसके जिस्त, कहा भा उपलब्ध पुरुष्ति में होता, इस बात को सर्वधा स्पष्ट कर देता है, कि चौदहवी सदी के धाप-कपिल-प्रशीतता के उदनेलों का होता, इस बात को सर्वधा स्पष्ट कर देता है, कि चौदहवी सदी के धाप-पास सुत्रों की रचना की कल्पना, मर्वधा निराधक्ष खीर असहत है।

पिट परार्थों के वर्णन के द्याधार पर, पडध्याथी 'पिटितन्त्र' है, जिनको 'सांख्यकारिका ने भी अपना आधार वनायां हैं, वे संहिता प्रतिपादित पिटतन्त्र' के आधार नहीं हो सकते। तब संहिता में किसे पिटितन्त्र' का वर्णन है'? इसका विवेचन किया जाना आवश्यंक है।'

यह हम पहले लिएं चुके हैं, कि कपिलं के पेष्टितन्त्र पर पूर्वकाल में जो व्यावसीमन्य, खर्यचा उसके सिद्धांतों के खांधार पर स्वतंत्र प्रत्य कि जात रहे, वें भी लोक में पिष्टितन्त्र नाम से ही व्यवहृत होते रहे हैं। खिभग्नाय यह है, कि 'प्रष्टितन्त्र' पर पिष्टतन्त्र शास्त्र के लिये प्रयुक्त होता रहा है। पिष्टितन्त्र शास्त्र के लिये प्रयुक्त होता रहा है। यही कारण है, कि इम शास्त्र के साथ, प्राश्तिक एवं वार्षगंख खाति खाला के नाम भी यत्र तत्र सम्बद्ध पाये जीते हैं। इन 'खावार्यों ने /खंबर्य' ही पष्टितन्त्र के व्याख्यातमन्य खयवा मिद्धांतों को लेकरे स्वतन्त्र मन्यांलिखे होंगे दिन प्रत्यों के खुद्ध खपड़, खप्त भी जहां तहां दार्शनिक भन्यों में उद्युत हुए रे उपलब्ध होते हैं।

पंचिरासं के जो भी प्रस्थ रहे होंगे, वि चाहितुं ध्य संहिता में विश्वंत पृष्टितन्त्र को आधार नहीं कहे जा स्किते। क्योंकि 'ईरवरकृष्ण ने अपनी फारिककों में जिस पृष्टितन्त्र की नुकरिष्य प्रस्परा का उल्लेख किया है, उसमें पंचाराय का भी नाम है। और वह पृष्टितन्त्र वही है, 'जिसकों ईरक्ष्युष्टण ने अपने प्रस्थ का आधार मान कर स्वीकार किया है। जो कि संहिता के पृष्टितन्त्र से निम्म है। तात्वर्थ यह है, कि पृष्टाराख, पृष्टितन्त्र के उन सिद्धानों की प्रस्परा से सम्बद्ध है, जो बहुध्यायी, 'जित्वसमास और सांख्यकारिकाओं में समान रूप से वर्णन किये गये हैं। परन्तु सिद्धानों के सिद्धानों को उसी रूप में, अथवा सर्वास्ताना, स्वीकार नहीं किया गया।' इसिलयें पृष्टाराख के प्रस्थ से स्वतंत्र के आधार मही हो सकते। यह मत, ईरवरकृष्ण की अनितम उपसंदारात्मक कारिकाओं के अनुसार निर्णाति होता है।

सांत्यकारिका के व्याख्यांकारों ने सांख्याचारों की जी सूचियां प्रथम् २ निर्दिष्ट की हैं, ; उनमें से एक ' सूची में वार्षगण्य का भी नाम है। ईरवरकृष्ण ने स्वयं जो सूची ज्याचारों की ' निर्दिष्ट की है, उसमें वार्षगण्य का नाम नहीं है। वहां केवल सर्वप्रथम 'श्रविच्छितन परम्परा से होने बाले. किएल-श्रासुरि-पद्मशिस्त इनतीन सांत्याचारों का ही उल्लेख है। इससे यह प्रकृष्ट होता है, कि वार्षगण्य व्याचार्य, पद्मशिस्त से पर्याच समय के अनंत्वर हुंबा होगां। किर भी बार्षगण्य को प्राचीन व्याचार्य हो मांना वार्ता है। पद्मशिस्त के श्रानंत्वर होने पर भी बंसके प्राहुभीव का समय भवाष्ट्र के प्राचीन होता है।

मतीत यह होता है, कि वार्षपंच्य में श्वपने संगय में विशेषतया योगशास्त्र पर ही मेंच्या का निर्माण किया थे। तो विषय दोनों शास्त्रों के सर्मान हैं, योगशास्त्र के किसी भी नन्य में

" बार्षेगवर्ष के निमय विश्वादिया विदेशारपूर्ण विवेषनं, इसी प्रत्य के 'प्रोचीन महित्राचीर्य' मीर्सर्व 'में दिवा गया है !

<sup>ै</sup> सोज्यकारिका' को धुरितर्शाहण भामक व्यावया में को यो कारिका की व्यावया पर जो मोल्यांचाया है। मूँकी दोलकु है, उभीभी कोचार्य केर्यग्य का नाम निर्दिष्ट किया गर्या है।

प्रतिपादित होने पर भी उर्जा मेल सांख्य के साथ होना स्वाभाविक हैं। परन्तु ऐसे भी विषय हैं हैं। वाचरपति मिश्र ते भी मात्री में वार्षणस्य को अंगानशास्त्रव्युत्पाद्यिता! ही लिखा है। इससे स्पष्ट हैं, कि वार्षणस्य के प्रन्थ , योगशास्त्रव्युत्पाद्यिता! ही लिखा है। इससे स्पष्ट हैं, कि वार्षणस्य के प्रन्थ , योगशास्त्र पर के ही के प्रहित्त के सिंहत में जिस पिट्टवन्य का वर्णन किया गया है, उसका आधार वार्षणस्य के प्रम्य ही अधिक संभव हो सकते हैं। श्रीहर्यु क्ष्यसंहिता के पिट्टवन्य की, सांख्य के स्वाथ क्ष्रकारी ही समाना संभव हो सकती है, जितनी कि हो , समानशास्त्रों में होनी ज़िह्में । होनी की समानवा और विप्रमता का उत्केर हम पीछे विस्तापूर्वक कर , आये हैं। यहां कुछ और भी ऐसे हपोहतक उपियत करना चाहते हैं, जितने, यह राष्ट्र हो ज़ायगा, कि अहिंदु क्ष्यसंहिता के पिट्टवन्त्र का सामज्ञस्य, योग के साथ ही श्राधिक हैं, और उससे ,हमारी , उक्त प्राराख हो, प्रस्ट होती है।

(१)--संहितागत् पिट्तन्त्र के विवेचन की १६ सत्या में हमने प्राकृतमण्डल के कालतन्त्र .[ ४ संख्या ] श्रीर बैकृतमण्डल के समय काष्ट [ २० संख्या ] का उल्लेख किया है। सांख्य में 'काल' श्रीर 'समय' इन दोनों पदों का मिन्न अर्थी में प्रयोग नहीं है। परन्तु संहिता में इन दोनों पदों का प्रयोग कित्र भिन्न अर्थों में किया गया है। इसीलिये प्राकृतमण्डल में [ ४ वां ] कालत्तन्त्र पृथक् गिनाया है, श्रीर वैकृतमण्ड में [ २० वां ] समय काण्ड पृथक् ग इसिप्रकार योग में भी इन दोनों पदों का भिन्न-भिन्न अर्थों में प्रयोग किया गया है। पावञ्चल योगदर्शन का सूत्र है--

.'जातिदेशकालसमयाननिङ्गाः सार्भामा महाबनम्°।

, इस सुत्र में 'काल' खोर 'समय' इन दोनों पदों का भिन्न भिन्न ऋषों में स्वोग किया है। यहां 'समय' पद, काल के अर्र में प्रयुक्त न होकर राज्य या खाचार खादि खर्यों, में प्रयुक्त किया भया है। यहीं अर्थ सहिता में भी स्वीकार किया जो सकता है। खुन्यथा दोनों, पदों का व्यवहां समानार्थक प्रयोग मानने पर संहिता का खसाम खस्य स्पष्ट ही है।

(२) — नैकृतमण्डल का २६ वां काषायकाण्ड भी योग के माथ ही ख्यिक सामाल्य स्राता है। योग में रागादि मुली ख्रथमा क्लेशों के लिये 'कवाय' पद का भी प्रयोग किया जाता है। इस काण्ड में उन्हीं का प्रतिपादन अधिक सम्मव हो सकता है।

(३)—विकृतमङ्कि २२,०३ वे काण्डों का विषय भी संभवतः योगृहर्शन के [१११४ के] अक्षाबार पर लिया गया होगा। वापेगण्य प्रध्य के योग्रविषयक होने के कारण हमने, संहिता के-सांख्य में श्रविणित पदार्थों की योग से तुलना की है।

(४)-इसीप्रकार संहिता में 'बस' पर से विश्वित इसप्रकार का ईश्वर, योग में स्वीकार

वैद्वान्तसूत्र २।१।३ के शाहर्रभाव्य पर भामती व्याप्या में ।

र योगदर्शन, साधनपाद, सूत्र ३१।

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> योगदर्शन, समाधिवाद, सूत्र २३,२४।

क्या गया है। सांख्य में केवल अधिष्ठाता ईश्वर भान्य है।

- (४)—प्राकृतमण्डल का ६ वां 'अन्तरतन्त्र' है, उसका सामञ्जस्य भी योग से ही अधिक प्रतीत होता है। इस तन्त्र मे ऐसे ही अन्तरों या पटों का वर्णन होता, जिन के आधार पर ईश्वर-प्रणिधान में सहायता होती है। इस तन्त्र का विषय योगदर्शन के समाधिपाद के २७, २८ सूत्रों के आधार पर निर्णय किया जासकता है।
- (६)—चेकृतमण्डल के ७ वें गृतकाण्ड का विषय भी योगदर्शन के साधनपाद के सूत्र १०, ३२ के खाधार पर निश्चय किया जाना संभव है। इन सूत्रों में यम 'गौर नियमों वा उल्लेख है। योगी के लिये ये प्रथम आवश्यक कर्त्तव्य हैं। 'ग्रुत्त' के माथ इनकी सामञ्जस्य घटित होता है।

गोल चक्र को भी 'बृत्त' वहते हैं। जन्म मरण और उत्पत्ति-मलय का निरन्तर चलने वाला चक्र भी इस काष्ड का विषय कहा जासकता है, परन्तु पांच कृत्व कार्ष्डों में उत्पत्ति आदि का वर्णेन आजाता है। 'पश्च कर्मात्मानः' इस तत्त्वसमास के ११ वें सूत्र के आधार पर भी उत्पत्ति आदि पांच कृत्यों का स्वीकार किया जाना ही अधिक बुत्तिसंगत है। 'सार्य्यसंग्रह' नाम से प्रक्राशित तत्त्वसमास सूत्रों की टीकाओं मे ११ वें सूत्र पर वताये पाच कर्म, विवेचनीय हैं। "

ष्ट्रत्तकारङ का विषय, प्रायायाम के श्राघार पर, प्राय की धृत्ताकार गति के श्रनुसार भी निर्मय किया जासकता है। <sup>3</sup>

(७)-इसमें किसी प्रकार काकोई सन्देह नहीं, कि योगशास्त्र में आधिभौतिक तस्त्रों का विवेचन सर्वथा सांख्वानुकूल ही माना गया है। इसलिये वार्षगर्य के प्रन्थ में भी इन पटार्थों का विवेचन उसी रूप में आसकता है। यह बात निश्चित हैं, कि सांस्थ में करण तेरह [ पाय झानेन्द्रिय, गांच कमेंन्द्रिय, मन, अहंकार, बुद्धि ] माने गये हैं। इस विषय में वार्षगर्य का अपना निजी सिद्धान्त भिन्न हैं। वह ग्यारह ही करण मानता है। अहंकार और मन को वह बुद्धि से पृथक् नहीं मानता। हम देराते हैं, कि अहिंबु क्य सहिता में भी अहंकार और मनका कहीं भी पांच्य पदार्थों में निर्देश नहीं क्या गया। भी नां कारह से केवल बुद्धि का निर्देश हैं। झान, धर्म, वैराग्य, नेश्वर्य इन बुद्धिश्मों का स्वय्य उत्तेच कर उनको और भी स्वय्य किया है। इस आरचर्य उनक समानता के कारण भी हम कह सकते हैं, कि अहिंबु क्य सहिता के पिट्यतन्त्र का आधार वार्षगर्य का प्रन्य ही रहा होगा।

<sup>े</sup> सांख्य के इस सिद्धान्त का प्रतिपादन हमने 'साध्यसिद्धान्त' नामक स्थतन्त्र प्रन्थ में किया है।

<sup>॰</sup> इस युत्त विवेचन के सरवरण में कीय और अंदरके क्षेत्र भी द्रष्टप्य और समाजोध्य हैं। कीम का 'सांव्य सिश्टम' ए० ६०-६६। अंदर वा Z.D.N.G. १६१४, एफ १०२-१०७।

इसके लिये देखें—सर्वदर्शनराप्रह, पृथ्ड २०० २८१ । अभ्यकर सम्पादित पूना शरकरण ।

<sup>\*</sup> देखें--युनिदीपिका, पृष्ट १३२- प० रम।

काविल पष्टितन्त्र श्रीर संहिताकार-

इस बात के भी आधार हैं, कि संदिताकार को 'पश्चितन्त्र' के सांख्यीय साठ पदार्थों के सम्बन्ध में परिमार्जित ज्ञान नहीं था। सांख्य के २४ तत्त्वों का, संदिताप्रिपाष्ट्रित पदार्थों के साथ जो सामज्जस्य हमने पूर्व प्रवट किया है, वे सम पदार्थ, पष्टि पदार्थों की गराना के अनुसार दश मौतिकार्थों में ही समाधित होजाते हैं। प्रत्ययसर्ग के पांच विपर्ययों का, संदिता के वैकृतमण्डल में साजात निर्देश हैं। इसप्रकार सांख्य के पष्टि पदार्थों में से, संदिता में केवल १४ पदार्थ प्रतिपादित होते हैं, तथा ६ पदार्थ प्राकृतमण्डल के, एवं २३ पदार्थ नैकृतमण्डल के और रोप रह जाते हैं, जिनका सांत्र्यीय साठ पदार्थों में से किसी के साथ कोई सामज्ञस्य नहीं होपता। दूसरी और सांख्यप्रतिपादित पष्टि पदार्थों में से ४४ और ऐसे पदार्थ शेष रह जाते हैं, जिनका संदिता में संकेत भी नहीं हैं। इसप्रकार किसी तरह से भी सांख्यके पष्टि पदार्थों के साथ, संदिता की गणाना का सामज्जस्य नहीं वैठता।

यह बात निश्चित है, यदि संहिताकार को सांध्यकारिका के आधारभूत पिटतन्त्र और उसमें प्रतिपादित पिट पदार्थों का वाग्तविक ज्ञान होता, तो इन पदार्थों की गणना में ऐसा गङ्-वड़ घोटाला न होपाता। इसलिये युक्तिमूलक संभावना यही है, कि कुछ वार्यगर्थ के योग-सम्बन्धी व्याख्याप्रन्थों के आधार पर और कुछ इपर उपर से सुन जानकर संहिताकार ने, कापिल पिटतन्त्र के साठ पदार्थों की संख्या पूरी गिनाने का असफल यत्न किया है। अमफलता में यह प्रवज्ञ प्रमाण है, कि प्राकृतमण्डल में 'पुण्यतन्त्र' रखकर, किर वैकृतमण्डल में भी 'पुण्यकाण्ड" गिनाया गया है। इस पर भी विशेषता यह है, कि प्राकृतमण्डल के गुण्यतन्त्र में, तत्रच-रजस्न नमस् इन तीनों गुणों को पुषक पृथक तीन संख्याओं में गिनकर भी साठ संख्या पूरी नहीं होपाई, और वैकृतमंडल में किर एक बार 'पुण् को गिन लिया गया। इन सब आधारों पर हमारी निष्टिचन धारणा है, कि संहिताकार को काणिल पष्टितन्त्र के साठ पदार्थों का परिमार्जित ज्ञान नहीं था। इसीलिय संहिता की पण्टि पदार्थ गणना में भारी मौलिक भूल हुई हैं।

यहां पर यह एक विचारणीय बात रह जाती है, कि संहिताकार ने जिस किसी पिट्र-तन्त्र का भी उल्लेख किया हो; पर उसका सम्बन्ध उसने कपिल के साथ ही बताया है। हमारे सामने, कपिल से सम्बन्ध रखने वाले पिट्रतन्त्र के सम्बन्ध में श्रम दो साझी उपस्थित है। एक ईर्बरकृष्ण श्रीर दूसरी श्राहित्रुं ध्न्य संहिता। दोनों में ही परस्पर महान अन्तर है, जैसा कि हम पूर्व निर्देश कर श्राये हैं। ऐसी स्थिति में यह बात प्रकट होती है, कि पिट्रतन्त्र की किसी शाखा का मतिपादन करने पर भो संहिताकार ने उसके मूल रचियता का सम्बन्ध उसके साथ श्रमित्राये माना है। योग भी सांख्य का ही एक विभाग है। उसके मौलिक सिद्धांतों का आधार, पट्यितन्त्र'

कार्य का संकेत किया है। सांवय के इसी एकदेश को क्षेत्रर बोगाशास्त्र मञ्चल हुमा है। स्वापि का ही विस्तार-पूर्वक विषेचन योग का विषय है, जो सांवयका ही एक छह है। सांवय खपवा परिनन्त्र के सब ही

ही है, और पिटतन्त्र का मृल रचियता, कपिल के र्न्नोतिरक्त ग्रन्य नहीं हो सकता, इस<sup>'वात</sup> को सहिताकार भूल नहीं सका है। इसलिये सहितांग्रितिवादित पिटतन्त्र का सम्बन्ध भी कपिल के सांथ बताना, श्रासामञ्जस्यपूर्ण नहीं कहा जा सकता।

यह भी सभय है, कि सहिताकार पडध्यायी सूत्रों से परिचित हो, पर अध्यास मीं है। उसकी मुर्य विषय होने के कारण वह उन्हीं विचारों को सम्मुख लायों, जो उसने समिषि मार्ग में उपयोग समके हो, और उनको भी यह पष्टितन्त्र ने साथ सम्बद्ध करने के लियं प्रयत्न शील हुआ हो। यह कहने में हम सकोच महीं है, कि यह उसना अपना ही प्रयत्न था, इस रूप में कोई प्राचीन मोलिक आधार उसके विचारों के लिये उपल नहीं होता। अभिभ्रय यह है कि जहा तक सहिता के पिट पहार्थों की गर्णना का जिचार है, इस सम्बद्ध में हमारा स्पष्ट मत यह है, कि सहिताकार का यह अपना ही प्रयत्नथा, इस अश्र म वार्षगण्य का कोई हाथ नहीं है। वैसे साधारण रूप में वार्षगण्य के जिचारों को उसने अपने सेस का आधार बनाया हो, यह सभव है।

पष्टितन्त्र का रूप, श्रीर श्राधुनिक निद्वान्---

श्रीयुत कविराज पं गोपीनाथ जी एम० ए० ने जयमगला [सारयकारिका की एक व्याख्या ] को भूमिका म ४ व एष्ठ पर लिखा है "'-आहिंबु ध्न्य सहिता में पष्टितन्त्र का वर्षन इस वात को प्रकट करता है, कि यह मन्थ साठ अध्यायों न्ना प्रकरणों में था। पहले ३२ वा प्राइत मरडल [जो 'कारड' कहे जाते थे] ओर शेप २० का वैकृत्वमरडल [जो 'कारड' कहे जाते थे] नाम था। चीन की परम्पराओं के अनुसार, साठ हजार श्लोकों का यह पिटतन्त्र नामक अन्थ, पड़्य शिदा ने रचा था। अब यि इस बात को स्नीकार कर लिया जाता है, कि यह मन्थ-साठ अध्यायों अन्या प्रकरणों में विभक्त था, और प्रत्येक अध्याय म एक हजार श्लोक थे, और प्रत्येक अध्याय वा विषय भिन्न न था, तो राजवाचिक और अहिर्जु ध्न्यसहिता इन दोनों अन्था के उल्लेख, चीन की परम्पराओं के साथ मेंत या सन्ते हैं।"

राजा के साथ मेल पा तर्राहर श्रीयुत क्रविराज जी के इस लेख से यह बान स्पष्ट होती है, कि आपने तीना [राज

मीलिक सिद्धानतं, त्रोगको मान्य है।

The account of पश्चित्र in the श्राह्य नियम सहिता [12 18-30] shows that the worl was in sixty chapters, thirty two forming the so called नाष्ट्र सण्यन [called नाष्ट्र] and the rest the वैयुवसप्यन [called नाष्ट्र]. According to the Chinese tradition पश्चित्र was by प्रचलित्र and consisted of sixty thousand venes. If it is assumed that the book was divided into sixty chapters, with one thousand venes in each, and that cache that dealt with a separate topics, the statements of the राजनानिक and of the श्चित्र क्यांचित्र inary be reconcile to the Chinese tradition.

वार्तिक, चिंदु प्रियसंहिता, चीनपरम्परा ने स्थलों में केवल साठ संरया के ही सामक्रमस्य को दिराने का यस्त किया है। चीन परम्परा के अनुसार पिटतन्त्र के साठ व्यथ्यायों में कीन से साठ मिनन २ विषय प्रतिपादित थे, यह तो अभी खानान्धकार से ही खानुत है, पर राजधानिक और संहिता के साठ पराथों के सामक्रमस्य के सम्बन्ध में भी-भीगुत कविराज जी ने ,कोई निर्देश नहीं किया है। यदि केवल इ.नी ही बात है, कि राजधानिक में ,साठ मदायों का,नाम निर्देश किया है, सिहता में 'साठ-पण्याय कहे गये हैं, और चीन-परम्परा में साठ हजार रही को-का प्रवाद प्रवित्त है, और इसक्षार केवल साठ संख्या के सच-धवों में सान होने से ही क्षार परपर ,सम्बन्ध या सामक्रमस्य संपटित तेता है, तत्र कहना पड़ेगा, कि यह इन तीनों का सम्बन्ध या सामक्रमस्य या सामक्रमस्य संपटित तेता है, तत्र कहना पड़ेगा, कि यह इन तीनों का सम्बन्ध या सामक्रमस्य या सामक्रमस्य

मदर्गहे चदरीनकं स्वद्गृहे चदरीतरः। बादशयग्रमन्यन्ध-श्रावमोरम्तु सर्वेदा ॥-

के समान निरर्थक हो है। राजवात्तिक और संहिता के साठ-प्रायों में भोई नोल नहीं है, यह पिछले एप्टों में रपष्ट किया जा जुका है। इसके-अतिरिक्त संहिता में एक पदार्थ की अनेक स्थल और अनेक रूप में गणना, साख्य में उपयुक्त पदार्थों की उपेक्षा, खनुम्युक्त तथा अना-वस्यक पटार्थों की गणना आदि से यह स्पट हो जाता है, कि संहिताकार ने, जिस किसी भी नरह हो-सके, माठ की संस्था मो प्राकरने का यक्त किया है.।

ीत की प्रवाद-परस्पाओं के आधार-पर यह कहा जाता है, कि.साठ, सहस्र श्लोकों के इस-पिष्टतन्त्र प्रभ्य को पञ्चिशित ने बनाया। इसमें कोई सन्देह-नहीं, कि.पञ्चिशित. ते पष्टि-तन्त्र के विस्तृत व्याग्या प्रश्नों के लिया, चाई वे मन्य न्साठ सहस्र न्लोकों में नहीं, ज्यथ्या साद सो खोकों में या और न्यृताधिक में। परन्तु यह निश्चित मत है, कि पञ्चिशित, मृल्नुपष्टितन्त्र [-आदि-सांग्यमन्य-]-का रचियता नहीं है। और न उसका प्रभ्य, संहित्त्विधित, पष्टितन्त्र का आधार कहा जा सकता है। इसको निस्तारपूर्वक हम-पहले सिद्ध कर चुके हैं। भारतीय प्रमाद-परस्परा इसके लिये प्रमाण है, कि सांत्य के सर्वप्रथम प्रन्य [ मृल् पष्टितन्त्र ] की रचना स्वेद्ध कर पुके हैं। भारतीय प्रमाद-सर्वद्ध-कल्प प्रसाधि किएल ने की हैं। चीनदेशीय प्रवाद-परस्परा चा यही आधार हो सकता है, कि कापिल मृल-पष्टितन्त्र पर जो विस्तृत व्याग्यायन्य पञ्चिरात ने लिये, वे भी लोक में पष्टितन्त्र नाम से ही व्यवहत होते रहे। जन्यया चोनदेशीय परस्परा की हालता में, क्ष्याधिक ज्यत्वेत विद्वानों, या, भारतीय प्रवाद परस्परा की व्यवसान का उद्घोषण -कर्मा, सर्वधा प्रमाण्यस्य ही कहा जायगा। इसलिये भारतीय प्रवाद-परस्परा के ज्यापार-पर, मृल-पष्टितन्त्र-का न्य्यथिता परमिष कपिल, और चीन देशीय प्रवाद-परस्परा के ज्यापार, उसके विस्तृत व्याव्यानमूत पष्टि-तन्त्र वा रचिता पञ्चिराप्त, मानत ही होता है।

फिर यह भी है, कि त्यान की खनुधुतियां कोई-स्नतंत्र ऋधार नहीं स्पर्तीं। बे-बिद्धययक • पन्निक्ति अथवा नार्यगंत्र में मून पष्टिक्त की स्वताः नहीं की है। ज्यनका स्विधा मस्मिष् किपिताः ही है। जनत दोनों खावार्य उसके 'व्याप्याकार कादि ही हो मबते हैं। इस सपका विवेचम, इसी म'स के 'कपिकासणीत परितन्त्र' नामा-दितीय प्रकरण में किया जा चुका है भारतीय श्रनुश्रति, या साहित्य पर ही श्राधारित कही जा सकती हैं। यदि इसप्रकार की किसी भारतीय श्रनुश्रुति या साहित्य से उनकी टक्कर हो जाती हैं, तो उनकी [श्रन्य देशीय जनशुक्तियों कीं] द्यमान्यता रपष्ट हैं। उनके संतुत्तन में भारतीय पत्त को ही प्रवत्त माना जायगा। क्योंकि यह शाधारमृत हैं। ऐसी स्थिति में श्रन्यदेशीय परम्पराश्रों का भ्रमपूर्ण होना सम्भव हैं।

पष्टितन्त्र के साठ श्राध्यायों की करूपना, श्रीर प्रत्येक श्राध्याय का भिन्न २ विषय, यह पद्ध्यिशिख के न्यास्यानमृत पष्टितन्त्र के सम्बन्ध में ही कहा जा सकता है। क्योंकि उसने 'पष्टितन्त्र' के साठ पदार्थों में से प्रत्येक पदार्थ को लेकर एक एक श्राध्याय में विशाद विवेचन किया होगा।' सांख्यकारिका की जयभंगला नामक न्याख्या के एक पर्यान से भी यह बात श्रत्यन्त स्पष्ट होती है, कि पष्टितन्त्र पहले से ही विद्यमान था, उसके एक एक पदार्थ को लेकर पद्ध्यशिख ने साठ राष्ट्रों में प्रतिपादन किया, श्रीर इसप्रकार एक ही मन्य के साठ खरड हो गये, जिनमें साठ प्रधार्थों का न्यारान किया गया। जयमंगला का यह वर्षन इसप्रकार है—

"पप्चशिसेन मुनिशा बहुषा ष्टतं तन्त्रं पष्टितन्त्रास्यं पष्टित्वरहं कृतमिति । तत्रेव हि पष्टिरर्था ध्यास्याताः।" [कारिका ७० पर]

पद्धशिख का प्रन्य चाहे साठ खंडों में हो, श्रयवा साठ श्रध्याय या प्रकरणों में, इन वर्णनों से इतना तो स्पष्ट ही है, कि परूचशिखने 'पष्टितन्त्र' नामक प्रन्य के साठ पदार्थों के श्राधार पर श्रपने प्रन्य को साठ खंडों में रचा, श्रीर प्रत्येक खंड में एक एक पदार्थ का विशव विवेचन किया। इसिलिये पश्चशिख, मूल पष्टितन्त्र का रचिवता नहीं कहा जा सकता। इसिलिये मूल 'पष्टितन्त्र' में, साठ श्रध्यायों या खरडों की कराना नहीं की जा सकती। वहां तो केवल साठ पदार्थों का एक प्रन्थ रूप में ही श्रावरयक वर्णन है। तथा उन पदार्थों के श्रतेक श्रवान्तर स्वरूप श्रयों का भी प्रासंगिक उल्लेख है। श्रव एव वर्त्तमान पडध्यायों के पिटतन्त्र न होने में यह युक्ति भी उपस्थित नहीं की जा सकती, कि इसमं साठ सम्बद्ध श्राध्याय नहीं हैं।

पद्धशिख ने जिस पिट्टतन्त्र के साठ पदार्थी का साठ खराहों में विशद विवेचन किया, वहीं पिट्टतन्त्र, 'ईरवरकृष्ण की कारिकाओं का भी खाधार है, जैसा कि पूर्व विवेचनानुसार उसकी खन्तिम चार उपसंहारासक कारिकाओं से स्पष्ट होता है। उसने ७२ वीं कारिका में पिट-तन्त्र की खानुपूर्वी का जो उरुशेख किया है, वह वर्त्तभात सांख्यसुत्रों [सांख्यपडध्यायी] में ही संपर्धित

<sup>&#</sup>x27; परचिश्व के नाम पर जो सूत्र या सन्दर्भ व्याजनक उपलब्ध हो सके हैं, वे बहुत ही घोड़े हैं। उनके ब्राधीर पर न तो यह निस्चय किया जा सकता है, कि उनके अंध के साठ खरड किस प्रकार के होंगे, ब्रीर न इस बात का निर्णय हो सका है, कि ईश्वरहरण की कारिकाओं का वे ब्राधार हैं। यहांपि ईश्वरकृष्ण का ब्रुपना वर्णन, ब्राधार के प्रश्न को लेकर पढण्यायी के पढ़ में जाता है।

वह पिट्टिन्स्न, संहिता प्रतिपादित पिट्टिन्स्न नहीं हो सकता, क्योंकि ईश्वरकृष्ण ने अपनी गुरु परम्परा में पन्चिर स वा टरलेख किया है, और ईश्वरकृष्ण ने 'पिट्टिन्स्न' के जिन साठ पश्चों को अपने प्रन्य में स्वीकार किया है, उसका स्वाम्झस्य संहिता के प्रायों के साथ विव्वल नहीं है।

होता है। संहिता के पिटतन्त्र के साथ उसका कोई भी सामझस्य नहीं है। इसलिये, तथा पूर्व वर्णित श्रन्य हेतुओं से भी वर्त्तमान सांख्यसूत्रों के 'पिटतन्त्र' होने में कोई वाधा उपस्थित-नहीं होती।

नृतीय प्रकरण समाप्त



# वर्तमान सांख्यसूत्रों के उद्धरण

## चतुर्थ प्रकरण

इस प्रन्य के द्वितीय प्रकरण के आरम्भ में हमने उन तीन गीलिक आत्रों का उटलेख किया है, जिनके आधार पर यह कहा जा सकता है, कि ये उपलम्यमान पडण्यायी सृत्र न प्राचीन हैं, न कपिलप्रणीत; प्रस्युत ईसा के चतुर्दश शतक के अनन्तर ही किसी अज्ञात ज्यक्ति ने इनकी रचना कर ही है। उनमें से प्रथम आत्रेप का विस्तारपूर्वक वियेचन हम द्वितीय तथा तृतीयप्रकरण में कर आये हैं। अब यहां द्वितीय आत्रेप का विवेचन करने के लिए यह चतुर्थ प्रकरण प्रारम्भ किया जाता है, द्वितीय आत्रेप का स्वरूप है, कि— शहराचार्य, वाचस्पति, सायण और अन्य हार्शीनक आचार्यों ने अपने प्रन्यों में इन सुत्रों का कहीं भी उटलेख नही किया, और न इन सुत्रों के उद्धरण ही उनके प्रन्यों में पाये जाते हैं, जब कि सांख्यकारिका के उद्धरण इन प्रन्यों में मिल्ते हैं। इससे प्रतीत होता है कि सायण आदि के अनन्तर ही इन सुत्रों की रचना हुई होगी।

एक ग्रन्थ में अन्य ग्रन्थ का उद्धृत न होना, उनकी प्वीपरता का नियामक नहीं-

इस सम्बन्ध में हमारा वक्तव्य हैं, कि किसी एक अन्य की खर्वाधीनता के लिये यह साधक प्रमाण नहीं कहा जा सकता, कि किन्हीं विशेष अन्यों में उसके उद्धरण अथवा उल्लेख नहीं हैं। यदि इस कथन को साधक प्रमाण मान लिया जाय, तो साहित्यक प्राचीनता तथा अर्घाचीनता का हुने सहसा भूमिमान् हो जायगा। किमी भी लेख का पौर्वापये-विवेचन, विश्वसंलित तथा अशक्य हो जायगा। यद्यपि यह संभव हैं, कि किसी अन्य में अन्य अन्य का उल्लेख, उमें की अपेत्रा अन्य अन्य की प्राचीनता का न्यापक कहा जा सकता है, परन्तु उल्लेख न होना, अर्घाचीनता का साधक नहीं कहा जासकता। 'ऐसी अनेक प्रमाण हमारे सन्मुख विद्यमान हैं, कि एक प्राचीन कम्य के, उसी विषय के खर्वाचीनं अन्य में कोई उल्लेख ख्रम्या स्वरूप नहीं पाय जाते। क्या इससे हम उस प्राचीन अन्य को, उस अर्घाचीन अन्य की अपेत्रा नवीन मान लेगे? इसकें लिये कष्ठ च्याहरण हम यहां उपस्थित करते हैं।

(१) सायण ने ऋग्वेद भाष्य में, दो एक स्थलों पर वेट्स्ट्रनाधव के श्रांतिरिक, श्रपनें से प्राचीन किसी भी भाष्यकार का उल्लेख नहीं किया है। श्रभी तक स्कन्टस्वामी, नारायण, उद् गीथ, भट्टमास्कर, श्रास्मानन्द श्रादि श्रनेक, सायण से प्राचीन भाष्यकारों के भाष्य, सम्पूर्ण या खरिडत रूप में उपलब्ध हो चुके हैं। इनमें से प्रथम तीन श्रीर वेट्स्ट मायव के भाष्यों को हमने

काबेद का वेड्टमाध्य कृत भाष्य हमारे स्तेद्वीमित्र श्रीयुत दा॰ लह्मण्यन्य ली M.A.,D.Phill [Oxon] त्रिन्सिपल क्रीरियण्यल काचेन लाहीर ने सम्पादित किया है। ६ फे सम्पादन में हमने स्वयं पूर्ण महयोग दिया है। लाहीर भी मोतीलाल बनारमीताय कमें हमने प्रकाशन कर रही है। तीन

श्रीद्यापान्त गभीरतापूर्वक पढ़ा है। सायग्रभाष्य में टनका उल्लेख अथघा उद्धरण न होने से इनकी प्राचीनता नष्ट नहीं हो सक्ती। बेहुटमाधव ने प्रयना भाष्य सायग्य त्री श्रपेना लगभग चार सौ वर्ष पूर्व लिया, खोर सन्दर्शामी आदि तीना भाष्यकार तो सायण से लगभग एक सहस्र' वर्ष पुराने हैं। अप सायण के वेदभाष्य में इनके उद्घरण या उत्लेख न होने से क्या इनकी सायण की

- (२)—इन्हीं सारयपडध्यायी सूत्रों पर श्रानिरुद्ध की एक ग्रुत्ति हैं । इसको विद्यानभिच्न श्रपेत्ता अर्वाचीन माना जामकता हे १ से प्राचीन खोर सर्वेटरोनसमहकार मायव से अर्वाचीन कहा जाता है। यद्यपि श्रानिरुद्ध के इस काल में अनेक सन्देह हैं, फिर भी यह निरिचत है, कि अनिरद्ध पी अपेता मांत्यसप्ति का रचियता ईश्चरकृष्ण श्रति प्राचीन श्राचार्य है । सारचसप्तति की रचना के श्रनन्तर इस की कारि काओं के उद्धरण, आर्थ वोद्ध जेन माहित्य में जहां कहीं सांत्य का वर्णन आता है, प्रायः मिलते हैं। परन्तु श्रनिकद्व बृत्ति से सांत्यसप्तिति की एक भी कारिका का उद्धरण नहीं है, न कहीं उसम इनका किसी तरह का भी उल्लेख है। क्या इससे यह मान लिया जाय, कि अनिरद्ध की
  - (३)—इसी तरह वेटान्ती महादेव की सारयसूत्रपृत्ति में भी ईंग्वरवृत्स का एक भी श्रपेचा ईश्वर हृष्ण अर्थाचीन हे <sup>१</sup> वाक्त्र उद्गत नहीं है, न कही उसका उल्लेख है, जब कि इन दोनों ही पृत्तियों में अन्य अनेक
  - (४)—कारमीरक सटानन्द यति विर्दाचत श्रद्धेत हस्रसिद्धि के चतुर्थे ग्रुट्गर प्रहार में एक मन्यां के सन्दर्भ प्रमाण रूप में उद्युत हैं।
    - . १९ इनिनम् र क्योरेशमान् इति सुम्म । विनम्दायपादनात् श्रापियनम्भिनस्यने गारवाच्य १ । १ वाक्य इसप्रकार हे—
      - यह सूत्र सारयपडध्यायी के तीसरे अध्याय का इसवा है। इसीमगर एक श्रीर सुत्र-
      - -साग प्रसावित सो चुके हैं। सेंद्र है, कि पनाय की राजपंतिक दुर्बंटनाकों से इस प्रस्य की व्यन्तिम पाण वर्गाण प्रमुख । सन्दर्शनो, नारायण श्रीर उद्गीथ इन तोनी श्राचार्वीने मिलकर भाग्यद पर एक भाग्य लिया है। भाग्य का गयम भाग सम्बर्धनामी ने, मध्यभाग नारायण ने, तथा भाषद पर एक भाग जिला छ। भाग का स्थाप मा स्थाप मा स्थाप से प्रकाणित हुआ था, अस्तिम भाग उत्पीच ने प्रस्तुत दिया है। इसके प्राप्तम मा सुद्ध या सहास से प्रकाणित हुआ था, ग्रान्तमं मान अपनाय म त्रस्थाय विचार । १००० विकार १००० विकार विचार विचार विचार विचार विचार विचार विचार विचार व होप उपलब्ध इस्तितिकत साम को भी हमते द्वार है। विद्वयमध्य की शतुक्रमयो [ दाशशा श्रीष्ठत २१५ उपलब्ध १८०० Phill इवारा समादित, तथा महास्य विश्वविद्यालय द्वारा प्रकालित ] के एक श्रुक्त राज अभार पर इन वीनों की मिलित रचना था निश्चय होता है। रखोक इसमकार है---
        - रकार अवस्था । १९४० । इति त कथान् । चकु सहैरमृग्मार्थं पदवास्यार्थगोचरम् ॥»
      - । आधुन डा॰ लद्दारान्यहप M A, D Phill, महोत्रय ने स्कन्दस्थामी का काल, हैसा दे पञ्चनशतक का शन्त निश्चिन दिया है। निरन्त, स्वन्दान्देश्वर टीवा सहित की भूमिका, एटड ६४। वेंकटसाधव का काल, पुन्दनराज सम्पादित 'मध्यपातुरमस्गी' की श्रुमिश में टेग्य ।
        - का काल, र क्या प्रकार के बाद के किया विकास के इसकी सर् 1822 में प्रकाशित संस्करण क व 'लहु तालसिद्धि, प्र-5 24०॥ कलकता विकास से इसकी सर् 1822 में प्रकाशित संस्करण क श्राधार पर शर्द्ध तज्ञसमिद्धि की यह पृष्ठ संरपा दी गई है।

"यदि—'सप्तदरीके लिक्नम्' इथ्यादिना लिक्नस्रीराक्ष्रिया प्रदिश्ता सापिष्टेव।''[पृष्ठ १९३]
भी इस प्रन्थ में उद्घृत किया गया है। यह सांख्यपडध्यायी के तीसरे छध्याय का नौवां
सृत्र है। प्रस्तुत छाद्वीतक्ष्मसिद्ध प्रन्थ ईसा के पद्मद्भार 'शतक के प्रारम्भ का है। विद्यानिभन्नु
को इसने प्रमेक स्थलों 'पर स्मरण किया है, इसलिये छवश्य ही यह विद्यानिभन्नु का परशद्वर्ती विद्यान् है। सांख्यसिद्धान्त-प्रतिपादन के प्रसंग में प्रमाण रूप से प्रन्थकार ने पड़ध्याथी सुश्चें
को ही छपने प्रन्थ में स्थान दिया है, सांख्यसप्तित की कोई भी कारिका छथना उसका पर,
इम प्रन्थ में उद्घृत नहीं है। यह भी नहीं कहा जासका। कि वह कारिकाओं से छपरिचित था।
क्योंकि एक स्थल पर उसने वाचरपति मिश्न के नाम से एक वाक्य लिखा है:—

" तहुन्ते वाचस्पतिमिश्रेः—'सर्वे मारा हि पद्मारता व्याल्याताः' इति ।" [ ेवृष्ट २४ ] जो सांहयसप्तति की व्याल्या सांख्यतत्त्वकीमुदी °दा है ।

इसप्रकार धन्य धनेक प्रन्यों के उद्धरण इस प्रन्थ में होते हुए भी सांस्यसप्तित का कोई भा उद्धरण नहीं है, जब कि सांख्यपट्य कोई भा उद्धरण इसमें विद्यमान हैं। प्रन्यकार के यह प्रवृत्ति एक विद्येप भावना को प्रकट करती है। धौर वह यह है, कि कोई भी प्रन्थकार धपनि विचारों के अनुसार, समान विषयक प्रन्यों में से किसी को भी उद्घृत कर सकता है। इससे अनुद्धृत प्रन्थ की उस समय में धविद्यमानता सिद्ध नहीं को जासकती। इसीप्रकार शहुर वार्य धादि ने कारिकाओं को उद्धृत कर दिया है, सूत्रों को नहीं,। केवल इस प्रावार पर उस काल में सूत्रों के खविद्यमानता सिद्ध करना धराक्य है। यदापि शहुर पार्य धादि के प्रन्थों में भी सांस्यसूत्रों के उद्धरण मिलते हैं। उनका निर्देश इसी प्रकरण में खागे किया गया है।

(४)—इतीमकार सर्वदर्शनसंग्रहकार ने भी खपने मन्य में सांत्यसप्ति के खनेक ज्याख्यानों में से केवल एक वाचरपति मिश्र के ज्याख्यान को ही उद्भृत' किया है। क्या इसने यह परिणाम निकाला जासकता है ? कि सांख्य सप्ति के खन्य ज्यारयाकार माठर खादि, सायण से पीछे के हैं ? इस सम्बन्ध में यही कहा जासकता है, कि पठनपाठन प्रणाली में आधक प्रचार के कारण सायण सांख्यतस्मकीमुरी को ही उग्लब्ध कर सका, होने हुए भी माठर खादि

विज्ञानिम्तु का समय भी धभी तक सिन्दृश्य है। इसिलये भित्तु से परवत्तर्दी होने पर भी, सदानन्द यित का यह समय, उसके धन्य की धान्यन्तर परीना के आधार पर निश्चित होता है। देखें- श्रीयुत वामन शास्त्री लिखित, इसी प्रन्थ की गृभिका, पुट्ठ १३।

<sup>ै</sup> इसी ब्रन्थ के पृष्ठ २७, पंक्ति १। पृ०२६०, पं०२०-२३, तथा टिप्पणी ३ पर ।

अवस्ता विश्वविद्यालय सं ईसवी सन् १६३२ में प्रकाशित संस्करण के आधार पर, शहीतहाससिदि की यह पुट्ट संख्या दी गई है।

तुलला करें—'श्रनया च स्त्रिया सर्वे भावा व्यात्यालाः' १६ कारिका पर सांस्थतत्त्वकीमुदी । उपयुक्त पंतित सालगंदीका ग्रथवा भामती में भी उपलब्ध होती है ।

५ सर्वेदर्गनममद, १४ सांख्यदर्शन, पंत्रित ३१, पृष्ट ३१८। पूना, सन् १६२४ ई० का अन्यंकर-संस्करण।

न्याख्यानों का उसे पता न लगसका। इसीप्रकार भ्रमेक सिद्यों मे माधारण पठनपाठनवणाली में न रहने के कारण सांख्यसूत्र, लु: नवाय मे रहे, इसप्रकार उनकी उपेद्या होती रही, श्रीर मांख्य-फारिकाओं का प्रचार होने के कारण, तारकालिक विद्वान् प्रायः उन्हीं का उल्लेख करने रहे। इसके श्राविरिक्त राहुराचार्य या सायण कोई ऐसे केन्द्र नहीं हैं, कि जिस अन्य को उन्होंने उद्भुत ' नहीं किया है, उसकी उस समय में सर्वथा श्रमकार ही मानली जाय। इसप्रकार तो साहित्य चेत्र में विष्ट खलता के वीज-चपन को कोई रोक ही न सकेगा, और उनमें श्रमुद्धत श्रम्य सम्पूर्ण साहित्य से उस समय में नकार कर देना होगा।

इस सम्बन्ध में पूर्वपद्म की श्रोर से यह बात कहीं जासकती है, कि यदापि सायण के श्रायंद्रभाष्य में स्कन्दस्वामी व्यादि के, तथा व्यत्तिरुद्ध श्रीर महादेव की सांस्यसूत्रवृत्तियों में ईग्वरकृष्ण के उद्धरण एवं उल्लेख श्रादि नहीं है, तथापि प्रमाणान्तरों से यह बात सिद्ध है, कि सायण श्रीर श्रातिरुद्ध श्रादि की श्रपेत्ता स्कन्दस्वामी तथा ईश्वरकृष्ण श्रादि प्राचीन हैं। तथा सायण श्रीर श्रावित हैं। तथा सायण श्रीर श्रावित के अन्यों में उनके उद्धरण श्रयवा उल्लेख न होने पर भी अनसे प्राचीन श्रम्य श्रीनक प्रमाने उत्तरे उद्धरण तथा उल्लेख वाये जाते हैं।

ठीक यही युक्ति इन सांख्यस्त्रों के लिये भी कही जा सकती है। यद्याप राङ्कराचाय, वाचन्पति और सायण आदि के मन्यों में इनके उद्धरण तथा उक्लेख नहीं पाये जाते, तथापि उनके लगभग सभीप काल के तथा उनसे भी और प्राचीन काल के ऋन्य अनेज प्रत्यों में इन स्त्रों के उद्धरण तथा उक्लेख वरावर पाये जाते हैं, और इन आचार्यों के प्रत्यों में भी कुल सांख्यस्त्रों के उद्धरण हमने इसी प्रकरण में आते दिखलाये हैं। एतत्सम्बन्धी उल्लेखों का हम द्वितीय तथा सतीय प्रकरणों में पर्यान्त विवेचन कर आये हैं, और उनके आधार पर यह सिद्ध कर आये हैं, कि महर्षि कपिल ने 'पष्टितन्त्र' नामक एक प्रन्य की रचना की, और वह 'पष्टितन्त्र' वर्तमान सांख्यपडण्यायी अथवा सांस्यप्रवचन सृत्र ही है। अब इस प्रकरण में हम कुंक्रल इन सांख्यस्त्रों के उद्धरणों का ही निर्वेश करेंगे।

### √स्त्रों का रचनाकाल, चतुर्दश शतंक असंगत हैं—

यह कहा जाता है, कि इन सुत्रों की रचना, ईमा के चतुर्वश शतक के अनन्तर हुई है। परन्तु यह एक अंत्यन्त आस्चर्य की बात हैं, कि उसके ममीप काल में लिखे जाने वाले माहित्य में किसी भारतीय विद्वान ने इसका निर्देश नहीं किया। प्रत्युत इसके विपरीत उस समय से आज तक भारतीय परम्परा के विद्वानों की यही धारणा चली आती है, कि ये मूत्र कपिल प्रणीतहैं।

सर्वदर्शनसंग्रद के जैमिन दर्शन में, पुत्र २०६ [प्ता, मार्थकर-संस्काख] पर सायवा ने मार्जातीमाध्य का उत्लेख किया है, नेयद्त भादि का नहीं । क्या इससे यह समभ्त आसफता है? कि सायवा के समय में सेयदृत नहीं था?

सारयतत्त्वकोगुदी वे प्राधुनिव प्रसिद्ध व्याख्याकार श्रीयुत प्रात्ताम उदासीन ने व्यपनी व्याख्या में सूत्रों हे फ्रांनेक उद्धरिकों ने पाय क्षित्त वालिकों का निर्मा है। शाका र १६२६ के प्राशियन मास की 'संस्कृतचित्रका' नामक संस्कृत मानिक पित्रका [ कोल्हापुर से प्रकाशित ] में श्रीयुत प० अपा शर्मी राशिवडेकर विद्यापाचरपति का 'केन प्रणीतानि साख्यस्वार्षि' शीपुत प० का राक्षी राशिवडेकर विद्यापाचरपति का 'केन प्रणीतानि साख्यस्वार्षि' शीपुक एक लेग्न का श्रीत हुआ मा। धापने उन सूत्रों को कपिलप्रशीत माना है।

तत्त्रसमास की 'सर्वोपकारिस्ती' टीका के प्रारम्भ में ही एक सन्दर्भ इसप्रकार है— ''स्वपडण्याची न वैदरारणवारमञ्जिमात रचित्रप्रतिता ।''

यह वाक्य जिस सन्दर्भ का छारा र, नसा विशेषन तम प्रश्न प्रस्ता प्रवासित एवं र कर छाये हैं। यहा इसके न्द्धृत करन का केवल इतना प्रयोजन है कि छात्र से बुछ शतानी पूर्व कार्यात संवोपकारिणा-टीकाकार के समय भी बिहानों की यह धारणा थी, कि यह पडध्यापी कपिल की ही रचना है। यद्यपि सर्वोपकारिणी टीका का रचनाकाल छाभी तक निरिचत कप में ज्ञात नहीं हो सका है, फिर भा इतना कहा जा मकना है, कि यह रचना छात्र से कई शनान्ता पूर्व पूर्व की हैं।

विज्ञानभिन्न सार्यप्रवचन भाष्य के प्रारम्भ म लिखता ह---

' श्र-्यितराधिनीह रपत्ती । पडभ्यायारूपण वियकशास्त्रेण क पेलमर्त्तिभगवानुपदिदशः।"

इस लेख से साथा राष्ट इ, 1क वह पहध्यायी को भगवान कविल की रचना सममता इ। उसने अन्तिम सूत्र पर अपन भाष्य का उपसहार पत्तियों म भी फिर इस क्रर्य की दुहराया है। वह लिखता हैं –

"तदिद सारुपशास्त्र नपित्तमृतिर्भगनान् निष्युराखललानहिताय प्रनाशितवान्।"

विद्याप्तित का समय १४५० ईसवा सन् वतलाया जाता है, जो कि माख्यमूता के तथार्कात रामावाल से लगभग एक सौ वर्ष व्यनन्तर का हु।

> सारयसूत्रों ने व्यारयाकार खिनरद्ध ने भी अपने प्रत्य के प्रारम्भ में इसप्रकार लिया है— "अतिकारितान मनामृनिजैगदुदिवीर्षु कपिलो मोत्तशास्त्रमारममाण प्रथमसूत्र चनार ।" खनिरुद्ध के इस लेख में स्पष्ट हैं, कि वह इस साख्यसूत्रों का रचयिता, कपिल की

<sup>&#</sup>x27;तथा चाहु महिंदेविष्ताचार्या — 'मृते मूलाभावाशम्य मृतम् । ए० ६४, "सत्त्वादीनामतङमेन नृत्वाद्यात्राम्य मृतम् वाद्यः हित काविलसूत्रेण ए०१७६। त्रिमुखापेतन चादि हयो 'इति काविलसूत्रेण ए०१७६। त्रिमुखापेतन चादि हयो 'इति काविल मृत " ए० १७७। यह एउटिन्टेंग निर्धिया र प्रेम वश्वई से ४० १६६६ विक्रमा म प्रकारित सास्वरण व आधार पर विचा गया है।

<sup>°</sup> इस लेख का विस्तारपूर्वेश विवचन हमत इसी प्रन्थ ३ पद्धम प्रकरण म किया है।

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> इसके बाल वा निख्य 'भूजा के स्वारयाकार नामक प्रकरण में किया गया है।

मानता है। इसका समय ' १४०० ईसची सन कहा जाता है। ऋर्यात सांत्यसूत्रों के तथा त्रियत रचनापाल से लगभग पचास त्रर्प नाट।

ठीक इसीप्रकार वेदान्तसूत्रों पर श्रीकण्डभाष्य वे टीकाकार ऋष्यय्य दीचित ने भा इन सुत्रों को कवित के नाम से उद्घृत किया है। यह रागर स्त्र भाष्य की टीमा में लिखता है—

"प्रधानकारखरादे पञ्चयातहेतु 'परिन्छिन्तरगन्न सर्गेगदानम्' इत्यादिक्रपिलसूत्रोक सूचयन् पूर्वपञ्चयति–प्रधानिति ।"

"परिच्छिननत्वान्न सर्वोपादानम्' यह साम्बयण्डायाधी के प्रथम अध्याय का ७६ वा स्त्र हैं। ऋष्पय्य दीचित ने इसको कपिलप्रणीत कहा है। इनीतरह श्रीउष्टभाष्य नामः की टीका में दीचित पुन. लिखता है—

> तदेतत्-<sup>5</sup>न नित्यमुख्युद्रमुक्स्यमावस्य तद्योगस्तथोगाइते' <sup>5</sup>न स्त्रमात्रतो वद्धस्य मोज्ञायादाने-पदस्य' इत्यादि प्राप्तिसत्ते राः

यहा टीज़ित ने सारयपडध्यायी के दो सूत्रों दो उद्बृत किया है, श्रीर उन्हें कार्पिल अर्थात किएलप्रगीत कहा है। ये दोनों सूत्र यथातम पड़ायायी में शहर श्रीर ११७ संत्या पर निर्दिष्ट हैं। अप्पय्य दीज़ित का समय सीस्ट पड़ादश शतक हा अर्थ अथवा पोडश शतक का आरम्भ माना जाता है। यटि इम काल की सर्दथा ठीक मान लिया जाय तो भी सारयसुतों के तथाकथित रचनाकाल से इसका केवल पचास साठ वर्ष के लगभग अन्तर होता है, जो कि परस्पर पर्याप्त सभीप है।

अब यहा यह एक अत्यन्त विचारणीय बात है, कि सारयस्त्रों के तथा कात र द्वाकाल के इतने अधिक सभीप होने वाले अनिकद आदि विद्वानों का भी यह विचार है, कि ये
र्व किवलप्रणीत हैं। यदि यह सत्य माना जाय, कि तथा कथिव काल में ही किसी व्यक्ति ने
इन स्त्रों की रचना करदी होगी, तब यह एक अत्यन्त आस्त्रय की बात है, कि उन स्वों को
तात्कालिक विद्वानों ने किसलप्रणीत कैसे मान लिया। और इमको सिद्ध समम्कर उन्होंने उत सम्य पर व्यक्त्यान भी लिख बाले, तथा प्रमाण्ह्य में किन के नाम से उनको उद्दूत भी किया,
जब कि इन्हें इन असत्य विचारों का विरोध करना चाहिये था। परन्तु आज तक भारतीय
परम्परा के किसी भी विद्वान का यह लेख नहीं है, कि ये स्त्र किल-चित नहीं। प्रत्युत चतुर्दश
शतक के अनन्तर काल की तरह पूर्व काल में भी उसी तरह विद्वान इस शास्त्र को किसल की
रचना मानते और लिखने चले आ रहें हैं। इस विषय का विवेचन हमने दितीय तथा स्वीय

श्रीतरद्ध खीर विज्ञानिमत्तुका समय इसने श्रीयुत प० बासुद्व कास्त्री कम्यक्त द्वारा सम्पादित, निर्मय-सागर प्रेंस बम्बई से प्रकाशित, 'सर्वदर्शनसम्बद्ध' के ख्रान्तिम परिविष्टों में समूबीन सूची क बाधार पर दिया है। परन्तु वह समयनिर्देश सगत नहीं है। विज्ञानिभन्नु थादि के समय का निर्णय हमने इसी प्रत्य क 'वृत्रो के क्याह्नाकार' नामक प्रवत्त्य में किया है।

प्रभरण में विस्तारपूर्वक कर दिया है। यहां इस प्रसङ्घ के उल्लेख का हमाग केवल यहाँ श्रामि प्राय है, कि चतुर्दश शतक के पश्चाद्वर्त्ता श्रौर पूर्ववर्त्ती होमों ही कालों में सांख्य की समान थिति का सामञ्जाय ठीक २ जाना जा सके। क्वोंकि इन सूत्रों के क्षिलरचित होने की भावता दोमों कालों में लगातार समान रूप से प्रवाहित देखी जा रही है। इसलिये श्रव हम चतुर्दश शव<sup>क</sup> के पूर्ववर्त्ती प्रन्थों में आये इन सूत्रों के उद्धरणों को ही इस प्रकरण में निर्दिष्ट करेंगे।

इत उद्धरणों के दो विभाग समफ़ने चाहियें। एक - विक्रम के चतुर्दश रातक से लेक्र पूर्वकाल की ओर ईरवरकृष्ण की सांख्यसप्रति के रचना काल तक, दूसरा—इससे भी पूर्वकाल का। पहले प्रथम विभाग के ही उद्धरणों का निर्देश किया जाता है।

स्तरांहिता की टीका और सांख्यस्त्र -

(१)—स्तसंहिता का न्याख्याकार विचारस्य, ष्टप्ट ४०७° पर इसप्रकार लिखता है-"श्रत एव सा'स्यं रुन्यते—'सस्वरजस्तमोगुणाना साम्यावस्था मूलप्रकृतिः इति ।"

सांस्य के इस वाक्य को उद्धृत करने याला यह विद्यारण्य, माधव मन्त्री ही है, जिस्का श्यपर नाम सायण कहा जाता है। सूतसंहिता की टीका के प्रारम्भ में टीकाकार ने स्वयं लिखा है-

'वेदशास्त्रप्रतिष्ठात्रा श्रीमन्माधवर्मान्त्रणा । तात्वर्यदीपिका सूत्रसं हिताया विधीयते ॥

इससे यह स्पष्ट होता है, कि विद्यारयम, मायबमन्त्री ही है, जो कि सायण के नाम से भी प्रसिद्ध है। उकत वाक्य के निर्देश की रीति से यह स्पष्ट है, कि यह वाक्य किसी सांस्म प्रन्य से उद्धृत किया गया है। इस बात में भी कोई सन्देह का अवकाश नहीं है कि सांस्म के इस उक्त अर्थ को बतलाने वाला कोई भी वाक्य सांस्यसप्ति में नहीं है। तास्पर्य यह है, कि 'सत्त्व-रजस्-तमस् की साम्यावस्था का नाम प्रकृति हैं। इस अर्थ का प्रतिपादक कोई भी वाक्य ईश्वरकृष्ण की सांस्यसप्ति में उपलब्ध नहीं होता। सांस्य के और भी किसी प्रन्य में [ तत्त्व-र समास आदि में ] यह वाक्य उपलब्ध नहीं होता। केवल सांस्यपडध्यायी में ही इसप्रकार का पाठ उपलब्ध है। पहले अध्याय का ६१ वां सुत्र हैं—

"सत्त्वरजस्तमसां साम्यावस्था प्रकृतिः"

इससे यह निश्चित होता है, कि माधव अथवा सायण से पूर्व यह सूत्र विद्यमान था। सायण ने सर्वदर्शनमंत्रह में भी इस भाव को इन्हों पदों से प्रकट किया है। यह लिखता है—

"प्रवरोतीति प्रकृतिरिति व्युत्पत्या सत्वरजस्तमोगुणाना सम्यावस्थाया श्रभिधानात् ।"

[ सांस्यर्देश न १४ प्रकरण पुष्ठ ३११ पं० ६-७ व्यक्ष्यंकर संस्करण

मृतसंहिता की टीका में . उद्धृत वाक्य के साथ सायग के इस लेख की समानना स्पष्ट

<sup>े</sup> सह प्रष्ट संख्या हमने महास मंस्करण के श्राधार पर दी है।

<sup>ै</sup> इ.प. भार को श्रायुत्त T. R. चिन्तामणि M.A.महोटय ने भी स्वीकार किया है I J.O.R. महास १६२८ ।

हैं। पहध्यायी के सूत्र में सस्य रजम तमस् के साथ 'गुख' पद का प्रयोग नहीं है, और 'मक्कित' पद के साथ 'मूल' पद नहीं है, मर्जदर्शनसंमद में भी 'मूल' पद नहीं है। इसमकार यह पाठ-भेद नमध्य हैं। इसी मकरण में इस आगे ऐसे बहुत में उदाहरण संस्कृत साहित्य से दिस्मायोंने, जिनमें प्राय: साधारण पाठ-भेद उपक्र-घ होते हैं। इसलिये उक्त सूत्र ही सुतसंहिता की टीका में उद्दश्त किया गया है, इस विचार के स्वीकार करने में कोई मन्देह नहीं रह जाता।

यह बात कही जासकती है, कि यह सायण से पूर्व ये मृत्र निश्मान ये, तो श्वस्ते कारिकाओं के समान 'मर्वदरानसंग्रह' में भी इनको उद्धृत क्यों नहीं किया ! इसके कारणों का निर्देश हम प्रथम हा मंत्रेप में कर आये हैं, और विस्तारपूर्वक इस प्रकरण के अन्त तक हो जायेगा। यहां हम पाठकों का ध्यान पुनः इस ओर आकृष्ट करना चाहते हैं, कि 'सच्व-रजस\_तमस की साम्यावग्था का नाम प्रकृति हैं' इस अर्थ को जानने का मृतक्रीत, पढध्यायों के उकस्त्र के अतिरिक्त, सांख्यशास्त्र के अन्य किसी भी प्रथ्य में वपत्रक्ष नहीं होता। इसिलये प्रह निश्चित होता है, कि संस्कृत वाष्ट्रमय में जहां कहीं भी इन शब्दों के माथ इस आर्थ को प्रकट किया गया है, उस सवका मृत्र आधार पढ़थ्यायों का यही सूत्र है, इसमें कोई सन्देह नहीं किया जासकता। यह भी एक कारण है. कि जो आर्थ, सूत्र और कारिकाओं में समान हम से वपत्रव्य होते हैं, उनके निर्देश के लिये साथण ने, अविक प्रचार के कारण कारिकाओं को ही उद्भुत किया है। परन्तु जो अर्थ, केवल मुजों में ही हैं, उनके लिये सूत्र को उद्भुत करना पड़ा है।

मल्लिनाथ और सांख्यसत्र --

(२)—नैवधीय चरित के ज्याख्याकार मिल्लाश्च ने प्रथम सर्ग के ४६ में श्लोक की ज्याख्या करते हुए लिखा है—

"श्रमुपरिमामं मनः इति सृतमात्।"

यहां पर 'सूत्रणात' पद से यह स्पष्ट हो जता है, कि मिन्निनाथ इस वाक्य को किसी दर्शन का सूत्र समफ्रकर ही उद्धृत कर रहा है। मन के अगुपरिमाण को वतलाने वाले सृत्र, न्याय तथा वैशेषिक में भी उपलब्ध होते हैं, परन्तु उनकी पदानुपूर्वी का, डढ़त सृत्र से संतुक्त करने पर प्रतीत होता है, कि मन्लिनाथ की दृष्टि उनकी और नहीं है। गौवमकृत न्यायसूत्रों मं मन के अगुपरिमाण का निर्देशक सूत्र इसप्रकार है—

"यधोक्तहेतुसाञ्चाखु" [ शरा६२ ] इसीप्रकार वैशेषिक सूत्रों में इस ऋर्य का घोतक सूत्र है —

विक्रहीं प्रतियों में 'सञ्ज्ञात' के स्थान पर 'तार्विका.' पाठान्तर भी है। परन्तु जैसमे भी ह्याहे परिवास में कोई अन्तर नहीं आता।

''तदभावाद्यु मनः'' [ ७।४।२३ ]

गौतम के 'यथोक्तहेतुत्वात्' का श्वभिन्नाय ऍ--श्वर्यमहरू का श्रयौगपद्य<sup>ा</sup>। श्रर्थात् बार्णाद इन्द्रियों के द्वारा गन्ध व्याटि व्यर्थों का युगपन्-एक साथ घटण न किया जाना, मन की ऋणुता को सिद्ध करता है। इसीप्रकार वैशेषिक के 'तदभावान' का अर्थ —विमुता का न होना ै-है। हम देखते हैं, कि इन सूर्या का आतुपूर्यों, उद्धृत सूर्य के साथ समानता प्रकट नहीं कर रही। परन्तु उक्त र्श्वर्थ का हो प्रतिपादक पड यायोस्त्र, उद्भुत स्त्र के साथ अत्यधिक समानता रपता है। सूत्र है--

"श्रयुपरिमाएं तत् ( ३।१४ )

यहा सृत्र में 'तत्' सर्पनाम मन के लिये प्रयुक्त हुआ हैं। सृत्रकार ने प्रकरण के अनुसार साज्ञात 'मनस्'पद का निर्देश न करके 'तत्' सर्वनाम का ही प्रयोग कर दिया है। परन्तु उद्धर्त्ता के प्रन्थ में तो वह प्रकरण-प्रसंग नहीं हैं, इसिंखये प्रतीत होता है कि उसने सर्वनाम के स्थान पर, स्पष्ट प्रतीति के लिये साज्ञात मनस्पन्न का ही प्रयोग कर दिया। इसप्रकार यह निश्चित परिणाम निकलता है, कि मल्लिनाथ ने साख्यसूत्र को ही त्रपने धन्य में उद्धत किया है।

यह कहा जा सकता है, कि मल्लिनाथ ने सभवत<sup>्र</sup>याय अथवा वैरोपिक सूत्र के आशय की लेकर स्वयं ही इस बाक्य की रचना करदी हो। परन्तु यह कथन नितान्त व्यसगत होगा। क्यों कि मल्लिनाथ की शैली से यह बात प्रकट होती है, कि वह स्वय इस वाक्य को उद्धत कर रहा है। इसलिये यह स्व कार करने में कोई बाधा नहीं रह जाता, कि यहा पर पडध्यायी सूत्र को ही उद्धत किया गया है।

मिल्लिनाथ का समय, ईसा के चतुर्दरा शतक का पूर्वार्द्ध वतलाया जाता है, जो निश्चित ही सायए। के पीछे का नहीं है। यहा यह लिखदेना भी आवरयक होगा, कि मन की आगुताका प्रतिपादन करने वाले कोई भी पद ईश्वरकृष्ण की सांख्यसप्तति में उपलब्ध नहीं है, जो उक्त उद्धरण के आधार कहे जा सकें।

वर्धमान और सांख्यसूत्र---

(३) उदयनकृत न्यायकुसुमाञ्जलि की 'प्रकारा' नामक व्याख्या का रचयिता प्रसिद्ध नैया-यिक वर्धमान प्रथम स्तबक में लिखता है-

मल्लिनोय के समय का निर्देश श्रीयुत, श्रम्यद्वर महोदय द्वारा सम्पादित सर्वदर्शनसम्ह क परिशिष्ट में सगृहीत सूची के श्राधार पर दिया गया है।

इस सूत्र में कुछ पूर्व गीतम ने, एक शरीर में एक ही मन सिंद वसने के लिये हेतु दिया है—'तद्यांगपद्या-देक सन '। उसी शर्यांगपदा हेतु का इस सूत्र में श्रतिदेश किया गया है। इसीप्रकार वैशेषिक क इस सूत्र से पूर्व सूत्र हैं—'विभवान्महानाकाशस्तथा चात्मा'। इस मृत क 'विभवाद' हेतु के श्रभाव का उत्तरस्त्र में निर्देश किया गया है।

"मकृतेर्मेदान् महतोऽहंकाः तस्माव् पञ्चतन्मात्राण्।—इति सांख्याः।"

वर्षमान के 'इति सांख्याः' इन पदों के निर्देश से प्रतीत होता है, कि उसने उक्त वाक्य को किसी सांख्य प्रन्थ से उद्धत किया है। सांख्यसप्तति में इस व्यर्थ को प्रकट करने के लिये निम्नलिखित कारिका है—

"प्रकृतेर्महास्ततांऽहकारस्तस्माद् गणाश्च पोडशकः ।" [ २२ ]

वर्षमान के उद्धुत वाक्य से कारिका की तुलना करने पर, इनकी परस्पर श्रममानज्ञ ।

एष्ट प्रवीत होजाती हैं। कारिका के 'ततोऽहंकारः' पहों के स्थान पर वर्षमान 'महतोऽहंकारः' पह लिएवता हैं। कौर वर्षमान के उद्धुत 'तस्मान पद्मतन्मात्रात्व' ये पह तो निश्चित कर देने हैं, कि उक्त सन्दर्भ का उद्धुता, अपने बद्धरण का प्राचार, कारिका को कहाणि नहीं समफ रहा। कारिका को श्राचार न समक्ते का एक विशेष काम्य वह भी है, कि उम रिथित में वर्षमान, कारिका को ही उद्धुत करता, उसका गयात्मक सन्दर्भ बनाने का कोई भी कारण प्रतीत नहीं होता, और फिर वह भी कारिका के पटों के साथ समानता नहीं रखता। इसलिये निश्चित रूप से कहा जासकता है, कि वर्षमान के उद्धुरण का श्राचार पड्डथायीसुत्र ही हैं। सृत्र इमप्रकार है—

"प्रकृतेर्महान् महतोऽहंकारः ऋहंकारात् पन्चतन्माश्राणि" [ ११६१ ]

सूत्र के साथ, उद्धत सन्दर्भ का पाठ सर्वधा समानता रखता है। केवल सूत्र के 'ब्रह्काराना' एर के स्थान पर चर्थमान ने 'तस्मान' पर रख दिया है, जो उमके खठ्यवहित पूर्व में पठित 'ब्रह्-फार' पर का परामर्श करता है। ऐसी स्थिति में यह पाठभेर सर्वधा नगर्थ है।

वर्षभाग का समय द्वैसा के त्रयोदरा शतक 'का त्रास्म्भ व्यथवा द्वादश शतक का व्यन्त यतताया जाता है, जो निश्चित ही सायण से प्राचीन हैं ! चीरम्बामी खोर सोस्वस्व

(४)—व्यत्तरकोष के प्रसिद्ध ज्याख्याकार झीरस्यामी ने कालवर्ग के २६वें स्तोक की व्याख्या में लिखा हैं—

''प्रारम्मान् क्रियतेऽनया प्रकृतिः-सत्त्वरजस्तमसां साम्यावस्था-श्रव्यक्तारया ।''

त्तीरस्थामी ने जो यह प्रकृति का स्वरूप निरुपए किया है, उसका व्याधार, पडण्यायी के [ शहर ] सूत्र के व्यतिरिक्त व्यौर कुछ नहीं कहा आसकता । इसकिये चीरम्बामी के काल में इस सुत्र की विद्यमानता निश्चित होनी हैं। चीरस्थामी का काल ईसा के एकादश रावक का व्यन्त र व्यतुमानित किया जाता है, जो निश्चित ही सायग्य से प्राचीन हैं।

पर्यमान के समय का यह निर्देश, श्रीयुंत प्रत्यद्वर महोदय द्वारा मन्यादित सर्व दरोनम श्रद्ध के परिशिष्ट में संग्रहीत सूची के झाशर पर दिया गया है।

देवें - ग्रमरकोष, चीरस्वामी व्याप्या सद्दित की भूमिका!

## जैन विद्वान् सिद्धपि श्रीर सांख्यस्त्र —

(४)—प्रसिद्ध जैन विद्वान् सिद्धिषे ने 'उपिसितिभवप्रपद्धा कथा' नामक श्रपने प्रन्थ' में श्रनेक दार्शनिक मतों का प्रसंगवश निरूपण किया है। उनमें सांख्यमत का भी उन्तेग्र है।सिद्धिषे के सन्दर्भ में सांख्यपढण्यायी का १। ६१ सूत्र इसप्रकार सन्तिहित है--

> "सस्वर्गम्सां साम्यावस्या प्रकृतिः। प्रकृतेः ''महान् 'दुबिरित्वर्थः। दुबेरचाहकारः।''' स्रहंकारादेकादशेन्द्रियाणि ''पश्चतन्मात्राणि ''तेम्यः' 'पद्य महामृतानि ।'''' पुरुषः''।''

सांख्यसप्तिति की २२ वी श्रार्या में तत्त्वों की उत्पत्ति का जो क्रम निर्देश किया गया है, वहां श्रहंकार से 'पोडशक गए' की उत्पत्ति कही है। इन्द्रिय और तन्मात्राओं का प्रथक् निर्देश नहीं है, जैसा कि सुत्र में उपलब्ध है। इसके श्रतिरिक्त सिद्धिपि के मध्य की प्रथम पंक्ति, उकत सूत्र के साथ सर्वथा समानता रखती है, जब कि सांख्यसप्तिति में उसका सर्वथा श्रभाव है। 'कथा'-सन्दर्भ की तुलना के लिये सांख्यस्त्र देखिये—

"संस्वरजस्तममां साम्यावस्था भकृतिः। प्रकृतेमेहान् । महतोऽहंकारः खहकारान् पञ्चतन्मात्राणि, उभयमिन्द्रियम् । तन्मात्रेभ्यः स्थूलमृतानि, पुरुषः ।''

यह तुलना निश्चय करादेती हैं, कि सिद्धर्षि ने उक्त सन्दर्भ, षडध्यायी के इस सूत्र के त्रोघार पर ही लिया है ।

सिद्धिषे ने खपने ग्रन्थ को ६६२ विक्रम संवत् में समाप्त किया था। इसके खतुसार खीस्ट नवम शतक के खन्त में उक्त पडण्यायी सूत्र की विद्यमानता का निर्वय होता है। यह समय निरिचत ही सायण से कई सदी पूर्व है।

डॉ॰ कीथने लिखा है, कि 'उपिमितिमयप्रपञ्चा कथा' में जो सांख्यसूत्र उद्धृत हैं, वे पडध्याया में उपलब्ध नहीं होते। परन्तु उक्त तुलना से यह स्पष्ट हो जाता है, कि डॉ॰ कीथ के लेख

संवत्तरशतनवके द्विपष्टिसहितेऽतिसंघिते चास्याः। ज्येध्दे सितपञ्चम्या पुनर्वसौ गुरुदिने समाप्तिरभूव।।

यह ६६२ संवरतर, पीर सचत है, खपवा विक्रमसंवत ? यह बमी निश्रयपूर्वक नहीं कहां जासकता। परन्तु डा॰ पीटसन महीदय ने इसी प्रन्य की भूमिका [ पूछ ७—१४ ] में इस सवस्वर की विक्रम संवद बताया है, जो कीस्ट ६९४ में पहला है। यदि डा॰ पीटसँन के लेख को ठीक माना जाय, तो लीस्ट मचसं शतक के श्रन्त में पदच्यायी सृत्र की स्थिति निर्मिषत होती है। यदि इसको धीर-सबद माना जाय, तो यह काल लगमग ४५० वर्ष कीर पहले जापदता है।

 <sup>&#</sup>x27;उपमितिमयक्पण्या क्या'कलकत्तासे लीस्ट १८६६ में डॉक्टर पीटर पीटर पीटर महारात प्रकाशित । पृष्ठ ६६६-७
 उक्त प्रमय के प्रारम्भ में एक प्रशित सुदित है, जो भिल्लमाण के जैन मन्दिर स्थित शिलालेख से लीगई है। सिद्धिप ने प्रपना काल उसमें लिखा है—

<sup>&#</sup>x27; दिस्ट्री घोँफ संस्कृत लिट्टेचर, पृष्ट ४८६ I

कीं यथार्थता कहां तक है। कीथ जैसे विद्वान के लिये इतना श्रमस्य क्लिप्रमां, संचानुच ही वहुत संब्वायनफ होना चाहिये।

#### वाचरपति' मिश्रं श्रीर सांख्यसङ्ग-

(६)—प्रसिद्ध वड्टशैन व्यारपानार वाचस्यति पिश्रने सारपसन्तितं की व्यारपा तस्य-कौसुदी में ४७ वीं खार्या की व्यारपा करते हुए लिखा है—

"खन एव 'पञ्चवर्वा खाँउद्या' इत्याह भगतान वार्षेत्रस्य: ।"

ं तत्त्वसमास सूत्रों में १२ वां सूत्र 'पंचवर्षा श्विनशा' है । यह सूत्र तत्त्वकौसूती में वार्षगण्य के नाम से किस प्रकार उद्युत हुआ है, इसका विवेचन हम 'कपिल-प्रस्तात पछितन्त्र' नामक द्वितीय प्रकरण में कर श्राये हैं। वस्तुतः मूल रूप से यह सूत्र तत्त्वसमास का ही है। वाप-स्पति के लेख के श्रायार पर इस सम्पन्य में दो ही विकल्प किये जासकते हैं—

(क)-तत्त्वसमास सूत्रों की रचना वार्पगर्य ने की हो, खयवा

(स)—तस्यममास के इस सूत्र को वार्यगएय ने अपने प्रस्य संस्थीकार कर लिया हो।

पहले विकल्प के असामदास्य को हम द्विवीय प्रकरण में स्वष्ट कर आये. हैं। क्योंकि

वार्यगर्य से भी प्रार्थन आचार्यों के प्रस्थों ' में इन सुत्रों के उल्लेख पाये जाते हैं। अवस्य
कदाचित्त, इस-सूत्र को वस्त्रसमास सुक्षकारों ही वार्यगर्य के प्रस्थ से ले लिया है— इस तीसरे

विकल्प की तो प्रदान करना ही अहाचय हैं। ऐसी स्थित में दूमरा विकल्प ही स्वीकार किया

जा सकता है। वय हम कर सकते हैं, कि वस्त्रसमास के इस सूत्र को वार्यगर्य में स्वीकार किया

वार्यगर्य के प्रस्थ को देसकर किया गया हो, अथया परस्परा ज्ञान के आधार पर, दोनों ही

विश्वतियों में बानस्पति मिथ से पुर्व, इस सुत्र की विश्वमानना निश्वत हैं।

पडभ्यायी सुत्रों को अर्घाचीन [ईमा के चतुर्दरा शतक के अनन्तर रचित] मानते हुए भी अनेक आधुनिक १ विद्वानों ने तत्त्रयमात सुत्रों को इनसे प्राचीन माना है। किर भी इस देखते हैं, कि सायण 'अथवा शहरावार्य के मन्यों में इन सूत्रों के भी उद्धरण उपलब्द नहीं होते। इसीतरह पडभ्यायी सुत्रों को भी प्राचीन प्रयों नहीं माना जा सफता 9 कुझ मनक्के विद्वानों ने

इसि.मकरत् के.बरिवम माग में राम के प्रस्त में तर्रममास सूतों के उद्धरतों का निर्देश किया जायाग । बार्यनाय्य की अपेशा देवल वर्षान्य प्राचीन आचार्य हैं । देवें-इसी मन्य का 'सोर्क्य के प्राचीन आचार्यन सामक अष्टम मकरत्य ।

९ मेंबसमुखर । दी बार चिन्धामिण [J.O.R महाम १६२८] यादि ।

मोडवांद्रभाष्य सहित सांध्यकारिका, [ न्योरिवरटल बुक गुनेन्त्री पुता, १ नरेहे हैं० हरकरण ] की, श्रीवृत
 का० हरवत्त्रशर्मा M.A. (केसिन भूमिका पृत्य २), पंतित ४०६ ।

तो इस विषयोंस के भय से तत्त्वसमास स्वां को भी सायण से श्रवांचीन कह दिया है । वस्तुतः उनका यह कथन उपहासास्पद ही है। संभवतः ऐसे व्यक्तियों ने अपने गरितप्त को इतना सुक्रमार श्रीर अमहीन बना लिया है, कि वे उससे कुछ काम ही नहीं लेना चाहते । वे कुछ निराधार संकेतों के सहारे इस बात को सममे बैठे हैं, कि सायण ने जिस प्रन्थ वा उद्धरण श्रपने प्रन्थों में नहीं दिया, वह अवस्य सायण से अर्वाचीन है। विरोपकर सांव्यविषय प्रम्य तो अवस्य ही। चाहे सायण से प्राचीन अवस्य ही। चाहे सायण से प्राचीन श्राचारों के कन्यों में उनके कितने ही उद्धरण हुआ करें, उन्हें इससे कोई प्रयोजन नहीं, श्रपना उल्लु सीधा होना चाहिये। इसप्रकार वावस्पति मिश्र के समय अर्थात विक्रम के नवम शतक से पूर्व ही तत्त्वसमास सुत्रों की विद्यमानता सिद्ध होती है।

इस सूत्र के प्रसङ्घ में श्ररवागेप रचित बुद्धचरित' भी द्रष्टव्य है। १२वें श्रध्याय में बुद्ध को श्रराडकालाम के द्वारा श्रपने [श्रभिमत स(स्य] सिद्धांत का उपदेश देते हुए, ३३ और २७वें रलोक का पूर्वार्द्ध यथाकम इसप्रकार है—

"इत्यविद्या हि विद्वातः पञ्चपर्या समीहते ।"

"अनयाऽविद्यया वालः संयुक्तः पञ्चपर्वया ॥"

अश्वपोप का समय क्षीस्ट प्रथम शातक के समीप वताया जाता है। और तम मोह आदि को 'पञ्चपर्वा अविद्या' इन पदों से सांख्यतत्त्वसमास सुत्रों में ही सर्वप्रथम प्रदर्शित किया गया उपलब्ध होता है। यद्यपि अश्वघोप का समय क्षीस्ट प्रथम शतक हो, परन्तु उसके द्वारा प्रतिपादित अराडकाढ़ाम की उक्तियां बुद्धकाल में मानी जायें, जबकि वे बस्तुतः कही गई थीं, तब सांख्य के इस सुत्र की स्थिति निश्चित ही बुद्धकाल से भी पूर्व माननी पड़ती है।

गोपालतापिनी और सांख्यसूत्र-

(७)—कुछ वपनिषद् श्राति प्राचीन हैं। शेप श्रनेक उर्रानिपदों की रचना पर्याप्त श्रवान् चीन काल तक होती रही है। प्राचीन उपनिषदों में सांख्य सिद्धान्त श्रीर पश्चविद्याति तत्त्वों का श्रानेक स्थलों पर वर्णन है। परन्तु एक श्रन्य उपनिषद् में सांख्य का सुत्र भी। उपलब्ध होता है। उपनिषद् का सन्दर्भ इसप्रकार है—

> "श्रुव्यवतमेकात्तरम् । तस्माद् त्वराग्महत् । महत्तेऽह'काः । तस्मादह'कारात् पञ्चतमात्राणि तेभ्यो भतानि ।'' गोिपालोत्तरतापिन्यपनिषद् ६°।

सांख्यपडध्यायी का सत्र है-

"प्रकृतेर्महान् । महतोऽहंकारः । श्रहं वाराम् पञ्चतन्मात्राणि,....तन्मात्रम्यः स्थृलगृतानि ।" ि शहर ।

<sup>\*</sup> E. B. Cowell M. A., द्वारा सम्पादित, लोस्ट १८६३ का Oxford संस्करण !

ईशाद्यद्योत्तरशतोपनिषदः' निर्णयसागर श्रेस बम्बई, १६२४ ईसवी सन् का संस्करण ।

उपनिषद् की पदानुपूर्वी सत्र के साथ अत्यधिक समानवा रखती है। कारिया की पटानु-पूर्वी में इससे बहुत भेद है। इसलिये उपनिषद् के इस लेख का आवार पड-पायीसृत्र ही होसकता है। यशिष यह उपनिषद् अर्याचीन है, फिर भी इसका रचनाकाल ईसा के अष्टम नवम रातक तक अनुमान किया जा सकता है, इसके अवन्तर नहीं।

# कैयट श्रीर सांख्यस्त्र—

(६)—ज्याकरण महाभाष्य अश्व के एक सन्दर्भ की ज्यारण करते हुए कैयट लिखता है— 'सदिप लिझ' मूक्पलान् प्रवित्तेणाश्चर्य घहीतुम्, नस्टनकार्यदर्शनादनुमीयते ।''

विद्यमान भी लिह सूद्भ होने के कारण प्रत्य उद्यार नहीं जाना जासकता। उससे दल्यन कार्य के देखे जाने से ही, उसपा अनुमान होता है। कैयट या यह लेख, पङ्च्यायी के प्रथम अध्याय के १०६ और ११० सुत्रों के जाधार पर लिग्ना हुआ कहा जा सकता है। सूत्र इस-प्रकार हैं—

"सौद्दम्यादनुपलन्धिः । मार्यदश् नात्तदुपलन्धे ।"

यद्यपि यह कहा जासकता है, कि सांख्यसप्ति की द वीं कारिका के आधार पर ही कैयट का यह तेरा क्यों न माना जाय ? परन्तु इसके न माने जाने का कारण यह है, कि कारिका में 'कार्य पद के साथ 'दर्शन' पद नहीं है, कैयट के पाठ में 'दर्शन' पद है, और सूत्र में भी 'दर्शन' पद है। इसिलये कैयट के इस लेप के आधार, पड्ड्यायी के उक सूत्र ही कहे जासकते हैं, कारिका नहीं। कैयट का पाठ सूत्रों के साथ ही अधिक मिलता है। कैयट का काल ईसा का एकादश शतक माना जाता है, जो सायण से निरिच्त ही श्राचीन है।

#### पार्धसारथिमिश्र और सांख्यसत्र---

(६)—शास्त्रदीपिकाकार पार्थसार्यामिक्ष, सांस्थमतत्वएडन प्रसम मे लिखता है—
"न क्षर्यन्तासनामुखसि सेमर्गन श्रारियाणस्थान्युसिस्प्रमंगात, व्यसदुसत्ती य सर्वेत्र
मर्थं स्थानियमो न स्थात, तन्तन्य पटी मुत्ती घट इति । ।"

भिश्रका यह मन्दर्भ, सांत्य के 'नासदुत्थादो तृशुङ्गवत्' ११९१८। और 'सर्वत्र सर्वदा सर्वास-मवात्' ११९१६। इन सृत्रो के आधार पर लिला गया प्रवीत होता है। यद्यपि यह कहा जा सकता है, कि इसका आधार, सांव्यसप्तित की ६ वी कारिका है, ओर इस सन्दर्भ के अनन्तर मिथ ने इसको उद्भुत भी किया है। परन्तु जब हम इन वीनों की परस्पर तुलना करते हैं, तो हमें स्पष्ट हो जाता है, कि मिश्र के सन्दर्भ का आधार, सांस्य के उन सृत्र ही हैं। सन्दर्भ की प्रथम पिक्त १५४ सृत्र के साथ अस्विपक समानता रगती है।

शाहादीपिका. सावधमत खरवन प्रकरण, पृष्ट ११४, निर्णुंसागर प्रैस बम्पई से सन् १६२२ ईसवी में प्रकाशित संस्करण ।

भागदुसाद = म हामतामुखन्ति

**नृ**शृह ≕शशविषाण

सृत श्रीर सन्दर्भ के 'न—श्रसत्-टरपाट' इत परों में परस्पर श्राहचर्य जनक समानवा दृष्टिगोचर हो रही है। जन कि क्रारिका में इसके स्थान पर 'शसदकरण' पद हैं। सूत्र के 'नृशृह्न' पद के स्थान पर सन्दर्भ में 'शशविपाण' पद है, जिसका कारिका म सर्वथा श्रमाव हैं।

इसीप्रकार.सान्दर्भ का ज्यागा भाग भी, सूत्र के साथ ही यथित समानता रखता है। यथिप सूत्र थोर कारिका के 'सर्वासभवात' तथा 'सर्वसभवाभावात' पटों में बोई विशेष मेट नहीं है, परन्तु सन्दर्भ का 'सर्वत' पद, ज्ञारिका से यथना भेद थ्योर सूत्र के साथ थ्यपनी समानता को प्रकट करता है। कारिका के 'सर्वसभवाभावात' इस हेतु पद की न्याच्या करते हुए बाय्यपति सिश्र ने 'सर्व कार्यजात सर्त्रसाद मधेत' इसप्रकार पद्धम्यन्त पद से ही थ्यथं का प्रकाश किया है। ध्रम्य न्याट्याकारों ने भी प्राय ऐमा ही किया है। परन्तु पार्थसारिथ मिश्र ने उसी ख्राश्य को समयन्त पद से प्रकट किया है, जो सूत्र के साथ समानता रखता है। इस सन्दर्भ के अवनत्तर ध्वीं कारिका का उद्धरण, ख्रसदुरपत्ति के बात्रक हेत्वन्तर। का निर्देश कर देने के विचार से हो सकता है। इससे अह,स्वष्ट होता है, कि पार्थसारिय मिश्र के इस सन्दर्भ के आधार, साख्य के उत्त सुत्र ही हैं।

स्रामि पार्थसार्थि मिश्र के समय का खभी तक ठीक निरुचय नहीं है, परन्तु हत्ता निरुचय है, कि समयण से यह प्राचीन है। यह कहा जासकता है, कि मिश्र के डक सन्दर्भ में सार्यस्त्रों का डढरण नहीं है, किर भी वन स्त्रों की झाया से नगर नहीं, किया जासकता। और वह भी स्त्रों की तात्कालिक नियमानता में प्रमाण है। आपात्रार्थ श्रीकरण्ड और सार्यसन्ता -

(१०)—रीत सन्प्रदाय के प्रसिद्ध ब्याचार्य अकरठ ने वेदान्तसूत्रों के भाष्य में एक स्थल पर लिखा है—

"सत्त्ररजस्तमस्रां साम्यानस्था प्रष्टति इत्यगीनारात् ।" [२ । २ । १]

सारयपडण्यायी के १। ६१ सूत्र के प्रथम खग में ही खाचार्य श्रीकरठ ने यहा जुडून किया है। उट्यूत पाठ की खातुपूरी सूत्र के साथ खत्तरत समानता रसती है। बन्तिम 'इत्यमी कारान' पनों से यह स्पष्ट हैं, कि श्रीकरठ उक्त नाक्य मो किसी श्रथ से उद्युत कर रहा है।

श्रीकण्ठ के समय जा यदापि अभीतक ठक २ निरचय नहीं हो सका है, परन्तु सम्मा बना की जाती है, कि यह ख़ीस्ट के नबम शतक वा शाचार्त्र हो, जो सायण से पर्याप्त प्राचीन है। श्राचार्य्य गौडपाद और सास्यग्रज्ञ-

(११) — सारयसप्तित ने अन्यतम व्यारयात्रार गोडपाद न मी दो स्थलों पर अर्कृति का स्यरूप यतलाने के लिये निन दो षाक्यों का उरलेस्न किया है वह पडध्यायी के एक सूत्र का दी भाग है। श्राचार्य गौडपाद पृष्ठ' १६ पर लिखता है—

"तस्तरजस्तमसा ताम्यावस्था प्रधानम् ।" इसके धनन्तर पुनः पृष्ठ १ २४ पर पाठ हे— "प्रकृतिः सस्तरजस्तमसा साम्यावस्था ।" पद्यभाषी का सूत्र इसप्रकार हे—

"सन्तरजनगसां साम्यावस्था प्रकृतिः।" [१ | ६१]

इतना ही नहीं, कि सांस्यसप्ति में इस आजुपूर्वी का पाठही न हो, प्रत्युत इस अर्थ को बतलाने वाला किसी वरह का भी पाठ नहीं है। सांस्य के उपलन्ध-मीलिक अर्थों में भी इस प्रकार का कोई पाठ नहीं मिलता। इसलिये इस अर्थ का आधार पष्टप्यायोगूत के अतिरिक्त और कीई नहीं हो सकता। गीडपाद का समय 'विक्रमीय पट्ट शतक के अन्त' अथवा सन्तम शतक के प्राप्त हो। सकता। गीडपाद का समय 'विक्रमीय पट्ट शतक के अन्त' अथवा सन्तम शतक के प्राप्त अपीक्ष अपीक्ष का समय किसी हो। यह गीडपाद, सायस्य तथा बाचस्पति आदि सीक्षित ही। प्राप्ति ही।

हॉरिमद्रसुरि श्रीर सांख्यसूत्र --

्(१३)--जैताचार्यं हरिभद्रसूरि से अपने मन्य -- पहूदर्शतस्मुरूचय -स्ने सांख्यमत प्रकरण् में लिखा है--

"सन्यं रजस्तमश्चिति हो यं तायद् गुणुत्रयम् । एतेषां या समावश्या सा प्रकृतिः किलोच्यते ॥"
ये सन्दर्भ ३५ श्रीर ३६ वं रखीक के पूर्वार्द्ध हैं । इनकी रचना श्रीर श्रातुपूत्रां से श्रह स्पष्ट प्रतीत हो जाता है, कि ये सन्दर्भ, सांख्यपढःप्यायी के १ । ६९ सूत्र के श्राधार पर "तिखे गंथे हैं। क्योंकि इस शर्य की सांवय-कारिकाशों मं, किसी भी रूप में प्रकट नहीं किया गया। इस-तिखे इतका आधार अङ्श्राधीसृत्र ही कहा जा सकता है। हिरिभुद्रसुदि का समय ख़ीस्ट नचम शतक का श्रम्य कहा जाता है।

प्रवासतः क्षित्रिया भेसासे कृत्यदास्य शुष्त द्वारा प्रकाशित संस्करण के लाधार प्रर प्रहायुक्त संद्वाभदी गई हैं। बसायः कारिका १६ चीर २६ के भीवपादमास्य में इन गुष्तिं को क्षेत्रों ।

<sup>े</sup> तरवसमास, पञ्चशिख मृत्, वार्यगय्य के उद्धत सन्दर्भ आदि :से ही हमारा तारपत्रे हैं।

इसी अन्य के 'क्रांरिका के व्याख्याकार' नामक प्रकरण में गीडपाद का प्रसंग देखें।

बहु समय-विर्ण, श्री वासुदेव शास्त्री धन्य'वर हारा सम्पादित "सर्वदर्शनस'बहु की खिन्तम स्थियों केन्द्राभार पर दिया गया है ।

इसिन्नस्परि, 'अप्रीमित्रस्यपम्पाकसा' के कत्ती सिद्धमि का पर्म-मुरुआ। मिद्धि श्रे स्थान् का स्वरूप स्वास्त्र स्त्र स्वास्त्र स

# शङ्कराचार्य श्रीर सांख्यसृत्र—

(१३)—वेदान्तसूत्रों के भाष्यकार, श्रादि शङ्कराचार्य ने २।१।२६ सूत्र पर भाष्य करते हुए लिखा है—

"नतु नैव तैनिरवयव प्रधानमञ्जूपगम्यते, सस्वरजस्तमासि त्रयो गुणा नित्यास्तेषां साम्यानस्था प्रधानं तैरेनावयर्वे स्तस्तावयवमिति ।"

राहराचार्य के इस सन्दर्भ में 'तैंः' इस प्रथम सर्वनाम पद से सांख्यों का ही अहण किया जा सकता है। 'छाम्युपगम्य ते' यह किया-पद, उनके छाम्युपगम अर्थात् उनके किसी सिडान्व का निर्देश करता है। वह छाम्युपगम अथवो सिद्धान्त, ख्रगले पदों से प्रकट किया गया है— 'सत्त्वरज्ञस्तमांसि जयो गुणाः तेषां साम्यावस्था प्रयानम्।' सांख्य के इस सिद्धान्त का आधार, पडम्यायो का केवल शहर सूत्र ही हो सकता है। यह हम पहले भी निर्देश कर खाये हैं।

वर्त्तमान सांस्यस्त्रों को अर्घाचीन कहने के पद्मपाती यह वतायें, कि यदि रांकराचार्य के समय ये सूत्र नहीं थे, तो उसने किस आधार पर सांस्यों के इस 'अध्युपगम' का उल्लेख किया है। सांस्यसप्तिति अथवा सांस्य के अन्य किसी भी उपलब्ध मन्य में इस अध्युपगम का उल्लेख नहीं पाया जाता। केवल सांस्यपडश्यायी में ही यह उपलब्ध है। इसलिये शंकराचार्य के समय में सांस्यस्त्रों का बर्त्तमान होना स्थिर होता है।

 (१४)—चादि शङ्कराचार्य के वेदान्तसूत्र-भाष्य में सांख्यपडण्यायी का एक स्व श्लीर उपलब्ध होता है। शशाः स्व पर भाष्य करते हुए लिखा है—

"श्रथवा तन्त्रान्तरीयाभिप्रायात् समस्तकरखबुत्तिः प्राख् इति प्राप्तम् । एवं हि तन्त्रान्तरी<sup>या</sup> श्रायस्तते—'सामान्या करखबुत्तिः प्राखाधा वायवः पन्त्य' इति ।"

इस सन्दर्भ में 'सामान्या करणवृत्तिः प्राणाद्या वायवः पञ्च' यह सांख्यपदःयाणी के दूसरे ऋष्याय का ३१ वां सूत्र है।

यहां यह कहा जा सकता है, कि सांख्यसन्ति की २६ वीं आर्या का उत्तरार्छ ही भाष्य में उद्भुत किया गया है, सांख्यपड॰यायी का सूत्र नहीं।

परन्तु यह कहना युक्त न होगा । क्योंकि जिस पाठ को शङ्कराचार्य ने उद्धृत किया है, वह कारिका अथवा आर्या रूप होना असम्भव है। उस पाठ में आर्या छुन्द नहीं बन सकता। यह कहना भी निराधार होगा, कि शंकराचार्य ने कारिका के आधार पर ही कुछ पाठमेद करके ऐसी जिख दिया; क्योंकि उद्धृत वाक्य से पूर्व और अपर के 'आचस्ते तथा 'इति' ये पद इस बात को स्पष्ट करते हैं, कि शंकराचार्य यहां तन्त्रान्तर के पाठ को ही उद्धृत कर रहा है। यह पाठ आर्या की आसुपूर्वी में कभी सक्कत नहीं हो सकता। यद्यपि उद्धृत पाठ में आर्या के पाठ से बहुत ही साधारण भेद है, परन्तु वह भेद अस्यन्त महत्त्वपूर्ण है। उस भेद के आधार पर सुत्र की वास्तविक आस्तुर्यों का पता सगता है।

यदापि पडध्यायी की मुद्रित पुस्तकों में इस समय सूत्र का पाठ भी कारिकानुसारी ही उपलब्ध होता है , परन्तु यह निश्चित रूप में यहां जा सकता है, कि शङ्कराचार्य के समय सूत्र-पाठ की वही श्रानुपूर्वी थी, जो उसने उद्धृत की है। परचात् कारिकापाठ के अध्यास के कारण प्रमादवरा लेखकों द्वारा सृत्रपाठ को भी कारिकानुसारी बना दिया गया, राष्ट्रराचार्य का पाठ इस वात का प्रवल प्रमाण है। शांकर भाष्य के जितने भी प्रामाणिक संस्करण उपलब्ध होते हैं, श्चीर जो भिन्न २ पाण्डु लिपियों के आधार पर, भिन्न २ प्रदेशों से प्रकाशित किये गये हैं, सब में यही एक पाठ है। पर अब शाह्नरभाष्य के हिन्दी वैश्वनुवाद में जो पाठ दिये हैं, वे भ्रष्ट कर दिये गये हैं। कारिकापाठ के अध्यास के कारण, हिन्दी अनुवादकों ने शाह्नरभाष्य के पाठ को भी

कारिकानुसारी बना दिया है, जो सर्वथा असंगत है। जिन आधुनिक विद्वानों ने इस बात का बहुत ही डिंडोरा पीटा है, कि सायण, वाचस्पति क्रीर शहूराचार्य के प्रन्यों में इन सूत्रों के उद्घरण नहीं मिलते, वे खांखें खोलकर देखें। इन तीनों ही श्राचार्यों के प्रन्थों में उद्घृत सांख्यसूत्रों का हमने निर्देश किया है। यदि पाश्यात्य विद्वानों की मनोवृत्ति के दास होकर हम पत्तपात के चरमे को दृष्टि से न हटाना चाहें, तो दूसरी बात हैं । ऐसे होनों के लिये भर्तृहरि लिख गया है—'ब्रह्मापि तं नरं न रञ्जयति ।'

(१४)—गर्भोपनिषद् के तीसरे सन्दर्भ में तत्त्वसमास के सिम्नलिखित दो सुत्र गभो<sup>°</sup>पनिपद् श्रीर सांख्यस्त्र । उपलब्ध होते हैं।

ये दोनों सूत्र, तत्त्वसमास के प्रथम और द्वितीय सूत्र हैं। इनमें सम्पूर्ण अचेतन वर्ग का संप्रह "ग्रप्टी प्रक्रनय: | पोडश विकासः ।" हो जाता है। गर्भ में देहा हों के पूर्ण हो जाने पर उपनिषद् में बताया गया है, कि इस देह में उक्त ु जाता प्रमाण के प्रमाण क प्राकृतिक शरीर के कारण-तत्त्वों का निर्देश, गर्भापनिषद् में तन्धसमास के उक्त दो सूत्रों के उल्लेख द्वारा कर दिया गया है। उपनिषद् का यह कथन सर्वथासांख्यसिद्धान्त के अनुसार ही हुआ है। यद्मपि सब उपनिपदों का काल एक नहीं है। इनके श्रातुयायियों का एक बहुत दड़ा

समुद्राय तो इनको भगवान् का निःश्वसित ही मानता है, पर अनुसन्धान करने वाले के लिये यह

3--- प्रम्मवारी विष्णुकृत हिन्दी श्रानुवाद, 'वेदान्तकेसरी' कार्यालय श्रामरा प्रन्थमाला कार्यालय काशी से प्रकाशित ।

१ - पूरा संस्काण, १ - वाणीविलास संस्काण, १ - पीपाचा संस्कृत सीरीज बनारस संस्काण, १ — पूना सत्करण, र—पाल्यानवाल भू — मृत्यु का मृत्यमात्र संस्करण, र—रतत्रमा-भागती-मानन्दिगिरि टीका सहित बग्बहें संस्करण, र— भामती-कल्पतर-कल्पतरपरिमल टीकायुरीका सहित बग्वई संस्करण । से प्रकाशित । \*-- श्रद्युत

इसाउमनिषद् सें।उक्त दो स्प्रों।का उल्लेख भी जाकिसक नहीं कहा जा सकता। उप निपत्कार के लेख से ही यह वाता स्पष्टाहोता है, कि वह सांस्य से परिष्ति या छौर, यह भी। जानता था, कि सांस्य, दु खनिवृत्ति के मार्ग का। प्रवर्शक शास्त्र हैं । उपनिपत्कार लिखता हैं—

"यदि योन्याः प्रमुख्येऽहं तस्सार्थ्यं थोगमन्यसे । श्रयमुमत्त्वयवर्तारं फलमुनितप्रदायक्रमी। [४]

गर्भवास में। अस्यन्तः क्लेश का श्रमुभव करता हुआ। चेतन, उक्त प्रार्थना करता है।। डपेनिपरकारां उसा क्लेशाके नाश के लिये सांख्य योग के श्रम्यास का निर्शाकरता हैं।। इससे निःसन्दि!चाकहा। जा सकता है, कि वह सांख्य योग।से पर्याव।परिचित था। ऐसी स्थिति में उसकी। रचना के बीच, सोर्य सुत्रों का निर्देश सर्वथा सामक्रतस्य पूर्ण है।।

भगवदज्जुकीय श्रीर सांख्यसूत्र—

(१६)---'भगवष्डजुरीयम्' नामक एक प्रत्सनाहे, जो सन् १६२४ ईसवीं में मद्रास से प्रकाशित हुआ है। इस प्रहसन में प्रसंगवश, वत्यसमास के कुछ सूत्र बद्धत वर्षक्त होतेहीं। प्रहसन का सन्दर्भ इसप्रकार है।

परिवाजकः—श्रासा'किञ्चदपि ज्ञातम्।'

साण्डिल्यः—ऋस्यि, ऋस्थि। पमूद पि ऋस्यि।

[ ग्रस्ति, ग्रस्ति । प्रभृतमपि ग्रस्ति]

परिवाजका-भवतः, श्रीष्यामस्तावत् ॥

सारिष्ठस्था-पुणादु भग्नने । [ शृणीतु भगनान् ]—

श्रष्टोन्प्रहत्तका, पोडश्राविकासाः, श्रात्का, पञ्च वापनः, त्रै गुरुवम्, मनः, सन्वरः प्रतिसम्बरस्व इति ।।वन्त्रं भक्ष्मश्राविषोग्याविषश्रापुरक्षस्तु जनम् [पतः भगवता विनेन पिटकपुस्ततेषु जनमं] परिकानका-सार्विकरुमः!-सार्व्यसमय-एपः,-न शात्मसमयः।

शाबिङस्य.--चुमुनसाए,, श्रीदर्शागदाए चिन्ताए श्रन्तं चिन्तिद, श्रन्तं मन्तिदं, [बुमुत्तया

श्रीदनगतयां भिन्तवां अन्यत् विश्तितः श्रम्यत् मन्त्रितम् ],। एक श्राश्रम् में शारिडल्यः नामकं शक्षचारी भित्ता की श्रमिताया से श्रोता है'। श्रीक्षनः

पक्ष आश्रम में शारिडल्य नामक महत्त्वारा मित्ती का आमलाया से आता है। आश्रम वर्सी एक परिवाजक के साथ उसका वासीलाय इसप्रकार होता है—

परिवाजक—आप कुछ जानते भी हैं ?

शाधिडल्य-हां २, बहुत सुछ जानता हूँ ।

परित्राजक-जरा सुने' तो सही।

शारिडल्य-मुनिये श्रीमान,-

'ऋषीं प्रकृतयः, पोडश विकासः, श्रात्मा, पन्य वायवः, मैं गुएयम्, मनः, सन्परः, प्रतिपन्परच इति । इसप्रकार् जिन भगवान् ने पिटक पुस्तकों में कहा है ।

परिवाजक-शारिष्टरय । यह तो सांख्यसिद्धान्त है, शाक्यमिद्धान्त नहीं ।

शारिङल्य—था:! भूष के कारण भात की चिन्ता में ध्यान बले जाने से, मोचा और उद्ध था कह और कुछ दिया।

'भगजदरजुकीयम्' के इस प्रमंग में सांस्थासिद्धान्त के माम पर कुंछ सूत्र कहे गये हैं। ये सूत्र तस्थसमास के हैं। इनको निस्त रीति पर तस्थसमास से तुतना किया जा सकना है—

| भगवद्ब्जुकायम् | तत्त्वसमास         |       |
|----------------|--------------------|-------|
| चर्छी प्रकृतयः | ऋष्टी प्रकृतयः र   | [च १  |
| पोडश विकासः    | षोडश विकासः ।      | ,, २  |
| श्रात्मा       | पुरुषः             | ,, ३∶ |
| पद्म वायवः     | पञ्च वायवः         | ,, ११ |
| त्रेगुरयम्     | <b>जैगु</b> रस्यम् | ,, ¥  |
| मञ्चर:         | सञ्चर:             | , k   |
| प्रतिसञ्चरश्च  | प्रतिसञ्चरः        | , Ę   |
|                |                    |       |

यहाँ केवल तीमरे सूत्र में पाठभेद है। तस्वसमास में 'फुरपः' श्रौर भगवद्व्युकीयम में 'श्रास्ता' पाठ है। यह पाठभेद नगएय हैं, क्योंकि ये दोनों ही पद दार्शनिक साहित्य में जेतन-सत्ता के लिये सामान्य रूप से प्रयुक्त होते हैं। 'मतः' तस्वसमास में नहीं हैं। शेप पाठ दोनों स्थलों पर समान है। इससे स्पष्ट हैं, कि 'मगवद्व्युकीयम' के पाठ का स्रोत 'तस्त्रसमास' ही हो सकता है।

'भगवद्रज्जुकीयम्' का समय एक प्रकार से निश्चित हैं। काञ्ची का पञ्जवदंशीय राजा महेन्द्रविक्रमवर्मन् खीस्ट के सप्तमशतक के मध्य में विद्यमान था। इसके मामएड्र नामक स्थान के शिलालेख में 'भगवद्रज्जुकीयम्' प्रहसन खौर नसके कर्त्ता वोधायन कवि का उल्लेख है। इससे स्पष्ट होता है, कि उक्त किष और उसका काव्य, राजा महेन्द्रविक्रम गर्मन के समकालिक अथवा उससे कुछ पूर्व ही हो सकते हैं। इसप्रकार सन्वम शतक के ग्रास्थिक भाग से जनन्तर 'भगव-

<sup>े</sup> यह पेतिहासिक भाग, धोयुत दी, चार, चिन्तामिश M. A. महोत्रव के एक लेख के धाव्यार पर रे, जो J. O. R. [ जर्नेल चॉफ् चोरियण्डल रिसर्च ] महास्न, एपिल १६२८ में बकाशित हुन्या है।

दब्जुकीयम्' का समय नहीं माना जा सकता, जो कि सायण ख्रौर वाचरपति से ही नहीं, प्रखुत खादि राङ्कराचार्य के [ अब तक माने हुए ] तथाकथित काल से भी प्राचीन हैं। ऐसी स्थिति में जो खाधुनिक विद्वान सांख्यपडण्यायी मुत्रों को ख्रयांचीन सिद्ध करने के लिये यह युक्ति उपियत करते हैं, कि शंकर खादि शाचार्यों ने ख्रयने प्रन्थों में इनका उल्लेख नहीं किया है, वे इसका क्या उत्तर हे सकते हैं, कि शंकर ख्रादि खाचार्यों ने ख्रयने से प्राचीन तत्त्वसमास सुत्रों का भी ख्रयने प्रन्थों में उल्लेख क्यों नहीं किया ? इसिलये जिसप्रकार शंकर ख्रादि के प्रन्थों में, कारणान्तरों से सिद्ध प्राचीनत तत्त्वसमास सूत्रों का उल्लेख न होने पर भी उनकी प्राचीनता नष्ट नहीं हो सकती; इसीप्रकार सांस्यपडच्यायी सूत्रों की, कारणान्तरों से सिद्ध प्राचीनता, केवल शंकर ख्रादि के प्रन्थों में उनका उल्लेख न होने से नष्ट नहीं की जाकती। यचार्प शंवराचार्य ख्रादि के प्रन्थों में भी इम सांख्यपडच्यायी सूत्रों के उल्लेखों का निर्देश कर खुके हैं, और ऐसी स्थित में विरोपियों की उक्त खुकि कोई महत्त्व नहीं रखती, फिर भी प्रतिवन्दी उत्तर की विवन्ना से हमने इस युक्ति का निर्देश कर दिया है।

## युक्तिदीपिका में तत्त्वसमास स्त्र-

(१७)—सांस्थकारिका की व्याख्या युक्तिदीपिका में २६ वी खार्या की व्याख्या करते हुए तस्वसमास के एक सूत्र 'पक्ष कमेयोनयः' का उत्लेख है। केवल सूत्र का ही नहीं, प्रस्पुत इन सूत्रों की एक प्राचीन व्याख्या के आधार पर युक्तिदीपिकाकार ने इस सूत्र का विराद व्याख्यत भी किया है। इसका निर्देश हम खागे छठे प्रकरण में करें गे। जब इन सूत्रों की एक व्याख्या ही खींग्ट पव्यास रातक के खन्त तक होने वाले युक्तिदीपिकाकार से प्राचीन मिलती है, तब इन सूत्रों के बीर भी प्राचीन होने में क्या सन्देह किया जा मकता है ?

### उद्योतकर श्रीर सांख्यसूत्र—

(१८)—गीतम न्यायसूत्रीं के वास्त्यायन भाष्य का व्याख्याकार उन्नोतवर, ऋष्ने मन्य न्यायनार्तिक के ४४८ प्रटरपर किस्त्रता है—

''यदा भवन्त:—सत्त्वरजस्तमसा साम्यावस्थां प्रकृति वर्णयन्ति" [न्या० सू० ४। १०१]

यहां उद्योतकर ने सांख्यसिद्धान्त का प्रत्याख्यान करने के लिये सांख्य-मत का निर्देश किया है। जिन पदों के द्वारा यह निर्देश किया गया है, वे श्रवश्य किसी सांख्याचार्य श्रवया सांख्यप्रन्य के होने चाहियें। उद्योतकर के 'भवन्तः' श्रौर वर्णयन्ति' ये पद इस वात को स्पष्ट करते हैं, कि इनके सध्य का पाठ श्रवश्य किसी सांख्यप्रन्य का होगा। 'भवन्तः' पद प्रकरण के श्राउ

देखिये—'तत्त्वसमास सूत्रों के स्थाख्याकार' नामक प्रसंग में '१—तःवसमास सृत्रवृत्ति=क्रमदीपिका' शोर्षक के जीचे (घ) चिन्त्रित सन्दर्भ ।

<sup>ै</sup> चौत्यस्वा संस्कृत सीरीज बनारस १६१४ ई० के संस्करण के शाधार पर ।

सार सांच्याचार्य के लिये ही प्रयुक्त किया गया है, श्रीर 'वर्णयन्ति' क्रियापद उसकी रचना श्रथवा मन्य का निर्देश करता है। इसमकार उद्योतकर ने सप्ट ही सांस्यपडण्यायी के १ १६१ सृत्र के प्रथम भाग को हाँ यहां उद्युत्त किया है, जो सर्वथा 'सत्त्वरज्ञस्तमसां सान्यावाथा प्रकृतिः' इसी श्रानुपूर्वी के साथ पढ़ा गया है। यह हम पहले भी लिख आये हैं, कि इस श्रानुपूर्वी के साथ श्रथवा किशी भा श्रानुपूर्वी के साथ श्रथवा किशी भा श्रानुपूर्वी के साथ द्वार को सांस्य के श्रान्य किसी भी मन्य में प्रतिपादित नहीं किया गया। इसलिये उद्योतकर के इस लेख का भी श्राचार सांस्वयङ्गायो का उन्त सुत्र ही हो सकता है।

उशोतकर का समय श्रमोतक सर्वथा निरिचन नहीं है। सर्वदर्शनसंग्रह के श्रम्यंकर-संस्क-रण में दी हुई प्राचीन श्राचार्यों का सूची के श्रमुसार उगोतकर का समय ६३४ ईसवी लन् नताया गया है। हमारे विचार से यह समय सर्वथा श्रयुद्ध प्रतीत होता है। उद्योतकर इतना श्रवीचीन श्राचार्य नहीं कहा जासकता, जो खीस्ट के लप्तम शतक में माना जाय। हमने इसी प्रन्य के परिशिष्ट रूप 'उपसंहार' नामक प्रकरण में उद्योतकर का समय निर्धारित करने का यत्न किया है। हमारी धारणा है, कि यह खीस्ट के द्वितीय शतक का श्राचार्य है। योड़ी देर के लिये इसे सप्तम शनक का ही मान लिया जावे, तो भी यह शंकराचार्य श्रादि के तथाकथित काल से प्राचीन ही मानना पड़ेगा। सांख्यसप्तित से प्राचीन प्रन्थों में सांख्यसुद्ध—

श्रमी तक हमने उन प्रन्थों से सांव्ययदृष्यायी सूत्रों के उद्धरलों का उत्लेख किया है, जिनका समय सायल के समोप से लगाका सांव्यमदनित के रचनाकाल तक के मध्य में निर्धारित किया जाता है। उन उद्धरलों के सम्मन्य में यथाध्यान हम यह भी निर्देश करते आये हैं, कि श्रमुक उद्धरल कारिका का क्यों नहीं होसकता, और सूत्र का ही क्यों होसकता है। परन्तु श्रम हम वन प्रन्थों से इन मूबों के उद्धरलों का निर्देश करेंगे, जो निश्चित ही मांव्यसप्ति की रचना से पूर्व के हैं। इसलिय उन उद्धरलों का कारिका से नुतना करने का कोई प्रश्न ही नहीं उठता।

न्यायभाष्यकार वात्स्यायन श्रीर सांख्यसूत्र---

(१६)--महर्षि गीतम प्रणीत न्यायसूत्रों,के भाष्यकार वात्त्याथन सुनि ने सांख्य के सरकार्थ सिद्धान्त को दिस्रजाते हुए ४।१।४-सूत्र पर इतन्नकार लिखा ई---

"प्राङ्निष्पत्ते निष्पत्तिधर्मकः नाऽसत्, उपादाननिषमात्"।"

इस सन्दर्भ में प्रारम्भ से 'नासत्' पर्यन्त प्रतिहाबाक्य है। उसकी सिद्धि के लिये 'उनादानियमात' हेतु दिया गया है। यह हेतुयर सांख्यपडण्यायी के उस प्रकरण का सर्वप्रथम [ २। ११४] सूत्र है, जिसमें सत्कार्ययाद को सिद्ध किया गया है। इससे पण्ट होता है, कि बात्स्यायन ने सत्कार्य की सिद्धि के लिये यहां पर पडण्यायां के सूत्र को ही उद्घुत किया है।

वास्त्यायन मुनि ने ४।१।५० सुत्र की श्रवतरिएका में इसी सूत्र को पुनः उद्धृत किया है।वह लिखता है— "यत्पुनरुक्त प्रागु पत्तः रार्गं नासत्, उपादाननियमात् इति"

इससे भी रपष्ट होता है, कि वह स रयसिद्धान्त-मत्मर्यमाट की पुष्टि हे लिये, सारय के द्वारा उपस्थापित हेतु का ही यहा निर्देश कर रहा है? और इन अर्थ की सिंह के लिये यह हेतु पडध्यायी के अतिरिक्त अन्यम की भी उपलब्ध नहीं होता। इसलिये वात्स्यायन के समय में भी पडध्यायी की विद्यमानता को स्वीकार करना अनिवार्य होजाता है।

उक्त उद्धरण के सम्बन्ध में श्री हरदत्त शर्मा M. A. के विचार, तथा उनकी आलोचना-

साख्य स्त्रा की प्राचीनता के सम्बन्ध में, ऋखिल भारतीय प्रान्य परिपन् [  $\Lambda$ ll India Oriental Conference ] के १६२८ ईसवी सन् के लाहौर सम्मेलन में हमने एन निवन्य ' पदा था। उसी आधार को लेकर श्रीयुत हरदत्त शर्मा M,  $\Lambda$ , महोदय ने हमारे विचारों के निकर्क कुछ उद्दुद्धनाएं की हैं। उनके सम्बन्ध में हम यहा युद्ध प्रकाश डाल देना चाहते हैं। वास्यायन के उक्त उद्वरण को लेकर शर्मा महोदय ने लिखा ' है—

"नात्र सारुयसूत्रेभ्यो त्रारस्यायनकृतादानगन्धोऽपि श्रपितु त्रिपरीनमेन सुत्रचम् ।"

अर्थात् यहा पर साख्यसूत्रों से वात्स्यायन के द्वारा कुछ लिये जन का गन्य भी नहीं है। अर्थातु इससे विपरीत कहना ही ठीक होगा। अर्थात् सांत्यमृत्रकार ने ही इस हेतु को वात्स्यायन से लिया है।

श्रव श्रीयुत शर्मा <sup>3</sup>जी से पृद्धा जा सकता है, कि आपनो वात्स्यायन के सन्दर्भ में तो यह गन्ध नहीं श्राया, कि यह सूत्र श्रथवा हेतुपद साख्यसूत्र से लिया गया है, परन्तु सूत्रकारने वास्त्या यन के मन्दर्भ से यह हेतु लिया है, इसका गन्य कैसे आगया ? इसके लिये आपकी धाएगांकि इतनी तीत्र कैसे बन गई? साख्य के सूत्र में श्रापनो यह गन्ध श्राजाने का क्या कारण है, आपने कुछ भी निर्देश इसके लिये नहीं किया।

पर अब यह रुप्ट कर देना युक्त होगा कि वात्म्यायन के सन्दर्भ में यह हेतुपर, सारवंपन्थ में ही लिया गया है। नैयायिक अथवा गौतममतानवायी, सत्कार्यसिद्धान्त की स्वीवार

<sup>े</sup> बहु तिवन्य 'Antiquity of the Samkhya-Sutras शोर्थक से Proceedings of the 5th Oriental Conference, Lahore, 11 PP 855 882 में मुद्रित होचका है।

सारयसप्तांत क गोडपाद भाष्य कापूना सस्करण, उपोद्घात पृष्ठ २२। यही उपोद्घात शर्मा जी ने मारय तत्त्वकीमदी के स्वस पादि० संस्करण में भी अदित क्राया है।

अशितुत यांगों जो, तुछ हा वर्ष पूर्व स्वगवासी हो चुके हैं। इस खेद हैं, कि हम खपने खर्म विशेष वार्यों म संकान रहने क कारण उनक जीवन काल से ही इस मन्य को प्रवाशित न कर सक । फिर भी आयुत यांगों तो कि विचारों क प्रमुवायी जो भी खर्म बिहानू हैं, उनले हमारा यह नम्र निवेदन हैं, कि य उनके प्रतिनिध होकर हम पर निवार परें। आलोचनाप्रक म मेदि हमों जी प लिय हमसे कार्ट ख्राप्त पुत्र गएन प्रमुख होगते हों, तो हम दिवनल खाता से एमा के प्रार्थों हैं।

नहीं करते। यहां पर वात्स्यायन ने सत्यार्थवाद व। अववरण क्या है, अर्थात् को वे गीरार नहीं करते। यहां पर वात्स्यायन ने सत्यार्थवाद व। अववरण किया है, अर्थात् उत्पत्ति से पूर्व भी कार्य असत् नहीं हो सकता, यह पत्त अथवा मिद्धान्य वात्स्यायन का अपना नहीं है, यह मांस्य का सिद्धांत है। वाय्स्पति भिश्र ने भी टीका करते हुए इसी प्रसंग में लिया है—'नात्स-दुत्यवते ''इत्यायकृते सांस्या'। अब यहि वात्स्यायन उस पत्त की सिद्धि के लिये उन्हीं आपार्थों के द्वारा उपस्थापित हेतु को यहां निर्दिष्ट करता है, जिन्होंने उस पत्त्रको स्वीकार किया है, तत्र तो टीक है, क्योंकि आगे उस पत्त का वह प्रस्थाप्यान करना चाहता है। और यदि वह अपनी और से ही हेतु उपस्थित कर उसका सरहन करता है, तो दूसरा उसे क्यों मानेगा श्रम्मं का गयह करने के लिये तो वही बात कही जा सकता है, तो उनने ग्यय प्रथम स्वीकार की हुई हो । ऐसी स्थिति में यदि वात्स्यायन स्वयं ही ऐसे हेतु को उद्धावना करता, और उसका स्वयस्त करता है, जिसको दूसरे ने नहीं भाना, तो उसका क्यन अनर्गत और असगत ही कहा जायगा। इसलिय सिद्ध होता है, कि साख्यसिद्धान्त के समर्थन के लिये सांस्य-पठित हेतु को ही यहा पर वात्स्यायन ने उद्भुत किया है।

वात्स्यायन के दो सन्दर्भों को हमने बद्धृत किया है।हितीय मन्दर्भ के सम्बन्ध में श्रीयुत्त शर्मा महोदय लिखते हैं—

"यदि" 'इति' यह पर परम्य से उद्भूत वचन का शोतफ है, तो प्रथम सन्दर्भ में 'अपादान-नियमात' के आरो 'इति' पद का प्रयाग क्यों नहीं है ? और यह भी बात है, कि द्वितीय भाष्यकरड़ में 'इति' पद का प्रयोग 'अपातानियमात' इतने ही के साथ नहीं है, प्रन्युत 'मागुत्पचे कार्य नासत्, उपादानियमात' इतने सन्दर्भ के साथ है। यह सन्दर्भ, वात्स्यायन ने अपने ही पहले वाक्य में कुत्रु पटों का पारिवर्त्तन करके यहा उद्युत किया है।"

इस मध्यन्य म हमारा निवेदन है, कि हमने कहीं भी ऐसी प्रतिज्ञा नहीं की है कि पर वाक्य के उद्धरण के साथ 'इति' पद का खार्य हा प्रयोग हाना चाहिये। परन्तु यदि किसी उद्धरण केसाथ 'इति' पद का प्रयोग किया है, तो यह उस खर्य को और स्पष्ट हा कर देता है। हम मान लेते हैं, कि जास्यायन ने प्रयमगक्य में कुत्र पदा का परिवर्त्तन करके द्वितीय सन्दर्भ लिगा है, परन्तु इसमें यह बहुत ही ध्यान देने की जात है, कि वास्यायन ने खपने ही पदो में परिवर्त्तन किया है. पर पद

<sup>&#</sup>x27;'ख्योत्यते—इह यदि 'इति इति पद परमित्योद्शतयचनशोतक, ताई कि नाम पास्यायनेन प्रभमे सम्दर्भ [४ । ३ । ४८ भाग्ये ] 'उपादाननियमात्' इत्यनतर 'इति' इतिपद्मयोगो न कृत ? ध्रम च दितीये मान्यत्यक 'यदानक्षत्र' इतिग इतिपद्मयत्योगो न कृत ? ध्रम च दितीये मान्यत्यक 'यदानक्षत्र' इति हिता इतिपद्मयत्यक मान्यत्ये न केवल 'उपादानक्षियतात् इतिवादनमात्रे ख्र' खर्मि पुर्वे पात्रुपत्रे नास्त्य उपादानक्षियमात् इतियादन्य स्तृत्ये स्तृत्ये प्रकृति । अपादानक्षत्रे विष्टे प्रचित्रकार सन्त्ये स्तृत्ये कृति । अपादानक्षत्रे विष्ये प्रवेतिक प्रचेतिक विष्ये प्रवेतिक प्रवेति । अपादानक्षत्र विष्टे प्रचेति । अपादानक्षत्र । अपादानक्षत्र । अपादानक्षत्र । अपादानक्षत्र । अपादानक्षत्र । अपादान विष्ये प्रवेतिक । अपादान विष्टे प्रचेति । अपादान विष्टे प्रवेति । अपादान विष्य । अपादान विष्टे प्रवेति । अपादान विष्य । अपादान विष्टे प्रवेति । अपादान विष्टे प्

में नहीं। हेतुपद को वात्स्यायन ने यहां भी उपी रूप में रहने दिया है। दोनों मन्दर्भी कीपरत्यर तुलना करने से यह स्पष्ट होजाता है, कि परित्र तेन के बल प्रतिज्ञापदों में ही किया गया है, हेतुपद में नहीं। क्योंकि प्रतिज्ञापद वात्स्यायन के अपने लिखे हुए हैं, उनमें चाहे जैसा परिवर्तन करने का उसको अधिकार है। परन्तु हेतुपद वात्स्यायन की अपनी रचना नहीं है, उसमें वह बुद्ध भी परिवर्तन नहीं कर सकता था, इसीलिये हेनुपद को दोनों स्थलों में उसी आतुपूर्वी के साथ रक्खा गया है। ऐसी स्थित में प्रतिज्ञा और हेतु दोनों के साथ 'इति' पद का सम्बन्ध होने पर भी हेतुपद के अवाधित स्वरूप को प्रकट करने में उसका मामध्य नष्ट नहीं हो गया। इसक्कार यह निश्चित होता है, कि 'इति' पद का पूरे सन्दर्भ से सम्बन्ध होने पर भी यह नहीं कहा जासकता, कि यह हेनुपट वात्स्यायन की अपनी रचना है।

इतना ही नहीं, कि प्रतिज्ञापदों में परिवर्जन कर देने पर भी हेतुपद को वास्त्यायन ने हीं अकेले अवाधित रूप में रक्खा हो, अपितु उद्योतकर ने भी इस प्रकरण में इस हेतुपद का इसी आतुपूर्वी के साथ तीन बार उल्लेख किया है। इसके पूर्व प्रसंगों में भेद होने पर भी हेतु के पड़ों में कोई परिवर्जन नहीं किया गया। यह प्रवृत्ति, निश्चित रूप से इस बात को तिद्ध कर देती हैं कि इस हेतुपद की यह आतुपूर्वी अवश्य ही किसी सांख्यमन्य की होनी चाहिये, जिसके प्रत्याख्यान के लिये आरम्भवादियों ने इतना वल लगाया है। ये सब वातें प्रमाणित करती हैं, कि बात्यायन ने इस हेतुपद को सांख्य से ही लिया है, सांख्य ने वात्यायन से नहीं।

यह भी एक ध्यान देने की बात है, कि सांह्यसप्तित में इस हेतु को 'उपादानप्रह्णात' इन पतों के साथ निर्देश किया गया है। सूत्र के 'नियम' पद की जगह ईश्वरकृष्ण ने 'प्रह्ण' पद रस्खा है। यह निश्चित रूप से कहा जा सकता है, कि इन्दोरचना से बाधित होकर ही ईश्वरकृष्ण ने ऐसा किया है। अन्यथा अर्थ का जो स्वारस्य 'नियम' पद में है, वह 'ग्रह्ण' में नहीं, इसकी वह उपेता न करता। इससे यह भी प्रमाणित होता है, कि ईश्वरकृष्ण की अपेता वास्थायन' प्राचीन आचार्य है। वह सूत्रातुसारी हेतु पद का ही उद्धार कर सकता था, कारिकातुसारी हेतुपर का नहीं। उद्योतकरते साध्य के अतुसार ही हेतुपर रस्ता है। यहाप चित्रकरते साध्य के अतुसार ही हेतुपर रस्ता है। यहाप चित्रकरते साध्य के अतुसार ही हेतुपर का नहीं। उद्योतकरते साध्य के अतुसार ही हेतुपर स्वार कर सकता था, कारिकातुसारी वह परवर्ती आचार्य है. परन्तु उसने प्रकृत में ईश्वरकृष्ण के पाठ को स्वीकार नहीं किया। यह मी एक ध्यान देने की चात है, कि उग्रोतकरते सांह्यकारिका का कहीं भी अपने प्रन्थ में उल्लेख नहीं किया है। इस बात को विस्तारपूर्वक हम पोड़े सिद्ध कर आये हैं, कि कारिकाओं की रचना इन्हीं सुर्यों के आधार पर की गई है।

'उपादाननियमात्' इस उद्धरण के सम्बन्ध में एक चाराङ्का और की जासकरी है, कि इसके साथ सांख्य अथवा किसी सांख्याचार्य का नामोल्लेख नहीं किया गया हैं। इसलिये यह

वास्यायन का समय इसी अन्ध के परिशिष्ट रूप 'उपस'हार' नामक प्रकरण में निर्धारित किया गया है।

कैसे जाना जा सकता है, कि यह मृत्र यहां सांख्य से ही उद्घृत किया गया है ?

हमारा निवेदन हैं, कि प्राणीन आचार्य, उद्धरण के साथ नाम निर्देश के अध्यामी नहीं थे। विशेष रूप से जहां वे अध्यामी नहीं थे। विशेष रूप से जहां वे अध्यामी नहीं थे। विशेष रूप से जहां वे अध्याप्ता का संभावना से बचने की रुचि ही कारण कही जा सकती है। वात्यायन ने ही प्रकृत भाष्य में अनेक उद्धरण दिये हैं, पर बहुतों ' के साथ किसी सरह का नामोल्लेख नहीं है। मन्त्र अध्या ब्राह्मण व्याप्त के साथ कहीं र अध्य व और ब्राह्मण पर्यों का अवश्य निर्देश कर दिया है।

एक और स्पन्न पर विरुद्ध हेत्वाभास का उदाहरण देने हुए वास्त्रायन ने [ शश् सूत्र पर ] जिन्या है—

"सोऽयं विकारो व्यक्तरपैति नित्यसमितिषेषाद्, ऋपेतोऽप्यन्ति विनाशप्रतिपेषात्।"

इस पाठ के साथ न तो 'इति' पर लगा हुआ है, और न यहां किसी प्रन्थ ख्यया आचार्य का नामोल्लेख है। इस सन्दर्भ में जिस अर्थ का निर्हेश है, वास्यायन ने अपनी आगती पंक्तियों में उसका खरड़न किया है। यह निरिचत बात है, कि जो मत उक्त सन्दर्भ में प्रकट किया गया है, वह सांस्थ-योग का है। इस प्रमंग में बाचरपति मिश्र द्वारा किये हुए 'विकार' पद के खर्ब से यह बात सर्वधा ध्यप्ट हो जानी है। वह लिखता है—

श्रत्रोदाहरणामा पम् यथा सोऽयं विकार इति । महदहेकारपञ्चतन्मात्रैकादशेन्द्रियमृतसृह्म-महामतानि विकार ११७

तथा वास्त्यायन की ये ही पंक्तियां योग क्यास भाष्य १।११ पर उपलब्ध होती हैं। चहां 'सोऽयं विकार.' के स्थान पर 'तदेतन् त्रेलोक्यं' पाठ हैं। त्रीर लिंग सामक्रतस्य के कारण 'श्रपेत:' के स्थान पर 'त्रपेतः त्रेलोक्यं' पाठ की ठीक वही आतुर्वी वार्तिक में दी हैं, जो ज्यास भाष्य में हैं। वस्तुं इस सन्दर्भ का मृल स्रोत वार्षगय्य का प्रथ' हैं। वस्तुं पर भी 'तदेतन् त्रेलोक्यं' हो पाठ हैं। इस पाठ से वास्त्यायन का पाठमें प्रवंधा नगस्य हैं। और उस समय तो इस पाठमें के श्रुताहर ही की एत्रपेत स्वीया नगस्य हैं। और उस समय तो इस पाठमें के श्रुताहर ही पाठ लिखता हैं। ऐसी स्थिति में यह निश्चित परिणाम निकलता है, कि वास्यायन ने इस सन्दर्भ पाठ लिखता है। ऐसी स्थिति में यह निश्चित परिणाम निकलता है, कि वास्यायन ने इस सन्दर्भ

न्यायवास्यायनभाष्य, संशोश्हा। २।११६३॥ ४।११६०॥

२ स्यायवास्यायनभाष्य, ४१९१६९॥

न्यायवार्तिकतात्पर्यटीका, पृष्ठ २३४ । १८६८ हे० यन् का लाजरस संस्करण ।

सांख्यसम्तिति की न्याह्या युक्तिविधिका में पृष्ठ ६० पर 'तथा च वार्षमच्याः पठित्तः यह विख्यकर एक सन्दर्भ उद्भव क्रिया हुचा है। उपना प्रथम भाग, यही उपर्युष्त सन्दर्भ है। 'वार्षभणाः' और 'वार्षगण्यः' के मन्त्रत्य में तथा उक्त सन्दर्भ मुलस्य से वार्षगण्य का ही है, इस सम्बन्ध में, इसी अन्यके 'वाचीन सांख्याचार्य' प्रकरण के वार्षगण्य प्रमंग को देखें।

को श्रवस्य ही व्यासभाष्य श्रथवा वार्षगण्य के प्रन्थ में लिया है। परन्तु न इस सन्दर्भ के साथ 'इति' पद का प्रयोग हैं, श्रौर न यहां किसी अन्य श्रथवा श्राचार्य का नामोल्लेप किया गया है। किर भी इस बात से नकार नहीं किया जा सकता, कि यह सन्दर्भ वास्त्यायन का श्रपना नहीं हैं।

ठीक यही स्थित 'उपादाननियमात्' इस हेतुपद के सम्बन्ध में भी हैं। यह भी वात्या-यन की अपनी रचनां नहीं कही जा सकती, उसने वह हेतु सांख्यसूत्र से ही उद्धत किया है। यिंद श्रीयुत हरदत्तरामां ग्याप, महोदय के अनुसार यह माना जाय, कि सांख्यसूत्रकार ने ही वात्या-यन से इस हेतु को लिया है, तो इसको मानने में क्या वाधा हो सकती है, कि 'सोऽयं विकार' इत्यादि सन्दर्भ को भी व्याम अथवा वार्ष गएय ने वात्स्यायन से लिया है ? क्या श्रीयुत रार्म महोदय इसको स्वीकार करने-के लिये तयार होंगे ? वस्तुत: यह उनका दुराबह मात्र ही होगा। उन्होंने अपने कथन में कोई भी युक्ति या प्रमाण उपस्थित नहीं किया है।

कारिकाओं की रचना के अनन्तर भी सूत्र की इस त्रानुपूर्वी का अन्य प्रन्थों में उल्लेख होता रहा है। उद्योतकर का तो अभी पहले निर्देश किया ही जा क्वज है। इसके अतिरिक्त समन्त-भद्र विरचित आप्तमीमांसा अथवा अप्टसहस्रों नामक जैन यंथ का एक लेख इसप्रकार है—

यद्यसत् सर्वथा कार्यं तन्मा जिन खपुष्पवत् । मोपादाननियमो भूम्माश्रामः कार्यं जन्मि ॥४२॥

इस प्रसंग में भी उत्पत्ति से पूर्व कार्य की ख्रसत्ता न स्वीकार किये जाने में 'उपादान-नियम' को ही हेतु रूप से उपस्थित किया गया है। समन्तभद्र का समय लीस्ट का पष्टरातक आधुनिक ' विद्वानों ने ख्रतुसान किया है।

वात्स्यायन न्यायभाष्य में अन्य सांख्यस्त्र-

(२०) वास्त्यायन ग्रुनि ने अपने न्यायभाष्य में ४।२।६ सृत्र की न्याख्या करते हुए प्रसंगवश पुनः सांख्यपद्य्यायी के दो सृत्रों को निर्दिष्ट किया है।इस सृत्र में 'हेत्यन्तर' नामक निष्ट्रस्थान का प्रतिपादन किया गया हैं। इस निष्ट्रस्थान का उदाहरण देने के लिये वात्स्यायन ने सांख्य के एक बाद को चुना है। सांख्यवादी कहता है—यह सम्पूर्ण व्यक्त अर्थात हरयमान जगत, एक ही प्रकृति का विकार है। इसकी सिद्धि के लिए वह 'परिमाणात' हेतु उपिस्थत करता है। नैयायिक इस हेतु को अर्थनिशनिक बतांत हुए कहता है, कि एकप्रकृति रुचक छुण्डल आदि और अनेकप्रकृति घट रुचक आदि, दोनों ही तरह के विकारों का 'परिमाण' देखा जाता है, तब तुम 'परिमाण' हेतु के आधार पर व्यक्त मात्र की एकप्रकृतिकता किसप्रकार सिद्ध कर सकते हो ? इस दोप की उद्धावना होने पर सांख्यवादी दूसरा हेतु 'समन्वय' उपियत करता है। वह कहता है, कि यह सम्पूर्ण व्यक्त सुख दुःख मोह से समन्वित हुआ र

सर्वदर्शनसंग्रह, श्रम्यंकर संस्करण की श्रन्तिम सृचियों के शाधार पर !

परिमाण से युक्त देखा जाता हैं। इसलिये इस न्यक का कारण, सुखदुःसमोहात्मक एक ही प्रकृति हैं। इस प्रसंग में प्रस्तुत वाद की मिद्धि के लिये वास्त्यायन, सांत्य की स्त्रोर से दो हेतुओं को उपस्थित करता है, एक 'परिमाणान' और दूसरा 'समन्वयात'। हम देखते हैं, कि व दोनों हेतु, इमी ऋानुपूर्वी और इसी कम से सांख्यपडध्यायी के प्रथम ऋष्याय के १३० श्रीर १३१ वें सूत्र हैं। ये वहां भी इसी अर्थ की मिद्धि के लिये निर्दिष्ट किये गये हैं, जो प्रस्तुत प्रसंग में दिखाया गया है। इससे अत्यन्त स्पष्ट परिणाम निकलता है, कि वात्स्यायन ने इन हेर्तुर

यशपि ये दोनों हेतु सांख्यसप्तिति [कारिका १४ ] में भी इसी श्रातुपूर्वी श्रीर क्रम मृत्रों को सांख्यपडध्यायी से लिया है। के साथ विद्यमान हैं । परन्तु यह निश्चित मत है, कि वास्त्यायन के समय इन फारिकाओं की सत्तान थीं, और इस मत को भी हम पहले निश्चित क्य से सिद्ध कर चुके हैं, किइन कारिकाओं की रचना, पड़ यायीसूत्रों के आधार पर ही हुई है। ऐसी स्थिति में वास्यायन इन हेतुओं को कारिका से नहीं ले सकता। प्रस्थुत इन दोनों का ही श्राघार पड्टथ्यायी है । इसप्रकार इन कारिकाओं की रचना के पूर्व भी वात्स्यायन ने अपने प्रन्थ में सांख्यपडच्यायी के तीन सुत्रों

अन्तिम दो उद्धरणों के सम्यन्ध में हम और भी कारण इस यात के लिए उपस्थित को उद्धृत किया है, यह निश्चित होता है। करते हैं, कि वास्यायन ने इन हेतुओं को कारिका से नहीं लिया । १४ वी कारिका में इस हेतु को 'भेदानां परिभाणान' इस रूप में उपस्थित किया गया है। यहां पर 'भेदानां' यह पट हेस्वर्थ को स्पन्ट करने के लिये कारिकाकार ने स्वयं जोड़ा है। यदि वास्त्वायन, कारिका से इस हेतु को तंता, तो श्रवश्य वह इमी रूप में इमका निर्देश श्रपने भाष्य में करता, जैसा कि अन्य शंकर श्वादि आचार्यों ने किया है, परन्तु यात्स्यायन ने 'भेटानां' पद के अतिरिक्त, हेत्वर्थ को स्पष्ट करने के लिये स्वयं 'विकाराएं।' पद का निर्देश किया है। यद्यपि इन दोनों पर्दों का भावार्थ एक ही है। दोनों ही आचार्यों ने मूल हेतुओं को अविकृत रूप में ही रक्छा है, जो सुत्रों में उपलब्ध हैं।

च्याकरण भाष्यकार पतन्जलि श्रोर सांख्यसूत्र---

च्याकरण महाभाष्य में ४।१।३ सूत्र पर पतल्लिल मुनि ने लिखा <sup>है</sup>--- पड्मिः प्रकारेः सर्ता भावानामनुपलिष्धभवति—शातिसन्निकपीद् श्वातिविवकपीन्मृस्येन्नर-व्यवधानाम् तमसाबृतस्याद् इन्डियदीर्बल्यन्द् चातित्रमादादिति ।

<sup>॰</sup> वेदान्त स्प्र२।२ । १ प<sup>7</sup> शंकराचार्य लिखना दै— वशास्त्र प्रतिकार्ता भेदानां सुरादुःसमोहासमन्त्रयाः । ...परिमितानां भेदानां म्लोकुरादीनाः । 'वाह्याच्यास्मितानां भेदानां स्लोकुरादीनाः । 

इस सन्दर्भ में, वस्तु के विद्याना होते हुए भी उसकी, असुपलिध्यके कारणों का निर्देश किया गया है। यह एक मानी हुई बात है, कि इन्द्रियों के द्वारा किसी वस्तु के म्रहण किये जाने अथवा न किये जाने का वर्णन, दर्शनशास्त्र का ही प्रतिपाद्य विषय कहा जा सकता है। ज्याकरण शास्त्र का यह अपना विषय नहीं है। ज्याकरण केवल शब्द की साधुता आसाधुता में प्रमाण कहा जा सकता है। जिसपकार दर्शन अथवा साहिस्य मन्थों में अनेकत्र, शब्द की साधुता को थतलाने के लिये ज्याकरण का उपयोग होता है, यद्यपि वह विषय, दर्शन अथवा साहिस्य का अपना नहीं। इसीप्रकार ज्याकरण के अन्यों में भी प्रसंगावश अन्य कान्व तन्त्रों के उल्लेख आजाते हैं, यद्यपि वे ज्याकरण के अपने प्रतिपाद्य विषय नहीं होते। उनके उल्लेख अवस्य ही उन शास्त्रों अथवा अन्यों में आपार पर होते हैं, जिनके वे प्रतिपाद्य विषय हैं। ठीक इसीतरह महामाप्य का प्रस्तुत सन्दर्भ भी यहां अन्य किसी प्रन्थ के आधारपर लिखा गया है, क्योंकि यह दर्शनशास्त्र का प्रतिपाद्य विषय हैं। इसके लिये जन हम दर्शनों की ओर दृष्टि डालते हैं, तो हमें सांख्यपङ्क का प्रतिपाद्य विषय हैं। इसके लिये जन हम दर्शने की ओर दृष्टि डालते हैं, तो हमें सांख्यपङ्क ध्यायों के आतिरिक्त और किसी भी दर्शन में इसका मूल नहीं मिलता। उक्त सन्दर्भ की व्याख्या करते हुए कैन्यट ने इसकी अयतरिएका में लिखा है—

"इतरी विधमानस्थापि लिक्स्य साँस्थ्यमनुपलिधकारस्य दर्शवितुमाह—पङ्गिरिति।" इससे भी यह स्पष्ट हो जाता है, कि पतव्जलि ने श्रनुपलिध के इन कारसों को किसी दूसरे स्थल से ही लिया है। अन्य दरीनों में इनका मूल मिलता नहीं, और ईश्वरकृष्ण की मातवीं कारिका इसका मूल इसलिये नहीं कही जा सकती. कि महाभाष्यकार पतब्जलि, ईश्वर-कृष्ण से प्राचीन हैं, यह बात प्रामास्थिक रूप में इतिहास से सिद्ध है। इसलिये अब यह निश्चित रूप से नहा जा सकता है, कि पतब्जलि के इस लेख के आधार, सांख्यपडण्यायी के प्रथमाध्याय के शिव और १०६ वें सुत्र हो सकते हैं।

इस सम्बन्ध में एक और महस्वपूर्ण विचारणीय वात हमारे सामने स्नात है। सूत्रों में केवल पांच हीं अनुपलिध्य के कारणों का निर्देश किया गया है। परन्तु पतक्जिल ने उनमें से एक की विचेत्ता फरके तथा हो अन्य नये कारणों को मिलाकर, छः कारणों का निर्देश किया है, जब कि ईरवरकृष्ण की कारिका में अनुपलिध्य के इन कारणों की संख्या आठ हो गई है। संख्या का यह कम, उसके काल के क्रम पर एक निश्चित प्रभाव डालता है। इससे यह एक प्रमाणित सिद्धान्त प्रकट होता है, कि मांख्यसूत्र, जिनमें केवल पांच कारणों का निर्देश है, सबसे प्राचीन हैं। पत-ज्जिल और ईरवरकृष्ण होनों ही कमाउसार उनके अनन्तर हैं। यथिष महामाष्य का उक सन्दर्भ किसी का उद्धरण नहीं है, तथापि इसके द्वारा जिस अर्थ का प्रतिपादन किया गया है, उसका मृल-स्रोत पढण्यायी के उक मृत हैं, इतना ही हमारा अभिनाय है।

इस प्रमंग में यह खाशंका करना, कि पतलातिने खन्य किमी चिरन्तन प्रन्थ के खाशार पर इसको लिख दिया होगा, उस समय तक मवधा खंसगत है, जब तक कि किसी गान्य चिरन्तन प्रन्य में इमका मृत उपलब्ध नहीं होजाता। उपलब्ध होने पर भी दोनों स्थलों की पारस्परिक पूर्वापरता का विवेचन करना तब भी श्रावश्यक होगा।

इस सम्बन्ध में एक श्रीर श्राशंका यह की जासकती है, कि पमञ्जीकी सांख्यसूत्रों के चार ही कारखों की श्रपने प्रन्थ में स्वीकार किया है, रोप दो कारखों की स्वयं ही उनमें जोड़ा है। ऐमी स्थिति में जिसप्रकार पतञ्जित दो कारखों की कल्पना कर सकता है, उमी प्रकार रोप चार की भी करसकता है। किर उसके लेख का छोड़ श्राधार माने जाने की क्या श्रावस्यकता है।

परन्तु यह कहना संगत न होगा, क्योंकि दो और चार कारणों की करपना में महान चानत है। चार कारणों को पूर्व उनिस्वित में शेष दो कारणों की करपना साधार कही जासकती है। अर्थात जिस मिद्धान्त को पत्र झिलाने उक सन्दर्भ से प्रकट किया है, उसकी मचा पहले से विद्यमान है, यह एक दार्शनिक विषय है, पत्र झिला उसमें केवल कुछ योजना और कर देता है। परन्तु सव कारणों की स्वतन्त्र करपना में तो पत्र झिला ही इस सिद्धान्त का उपझ कहा जायगा, जो कि माना नहीं जासकता। क्योंकि व्याकरण प्रत्य में उसका यह लेख निराधार एवं अप्रासंगिक होगा। वस्तुतः पत्र झिला सिद्धान्त का आविष्कर्ता नहीं है, क्योंकि यह उसका प्रतिपाद्य विषय नहीं। ये विचार मौलिक रूप में उसे दार्शनिक परण्या से हो प्राप्त होसकते हैं। अपनी प्रतिभा से उनमें छुछ और योजना कर देना अलग यात है, इससे मौलिक आधार की सत्ता नष्ट नहीं हो जाती। यदि पत्र झिला ने दर्शनशास्त्र का प्रत्य लिएने हुए यह मन्दर्भ लिखा होता, तो अवस्य उक्त आरका के लिये अवकार था, और इन स्थलों की पूर्णपरना का निरम्य दुस्ह होता, परन्तु प्रकृत में ऐसा नहीं है। इसलिये पत्र झिला के लेख का आधार सांप्यसूत्र को मानना योनासंत है।

श्रायुर्वेद की उपलभ्यमान चरक संहिता में भी प्रसंगवरा श्रापुण्यक्ति के इन कारणों का निर्देश किया गया है। बहां भी श्राठ कारणों का उल्लेख है। चरकसंहिता का पाठ इस प्रकार है—

"सर्ता च रूपायामितसन्निकर्पादितिविष्ठकर्पादावरणात् करण्दीर्घरचान् मनोऽनवस्थानात् तमानाभिद्वारादिभिभवादितिसीर्च्याण्च प्रत्यद्वानुष्याष्ट्यः" [ सत्रस्थान, २२१८ ]

इस सन्दर्भ के छुछ पह महाभाष्य के पाठ से और कुछ सांस्वकारिका के पाठ से अधिक समानता रागते हैं। इससे अतीत होता है, कि उक दोनों पाठों के आधार पर ही इस सन्दर्भ की रचना की गई होगी। चरक का समय, ईसा से पूर्व प्रथम शतक का अन्त अथवा द्वितीय शतक का प्रारम्भ, संभावना किया जासकता है। सांस्वसप्तति के रचयिता ईश्वरकृष्ण का समय भी लगभग इसी के सभीप अनुमानित 'होता है। इसलिये इन टोनों स्थलों के पाठों

इसी प्रत्य के 'सरियकारिका के ज्याल्याकार' मासक सत्त्रम प्रकरका में मादर का समय, इसवी शतक का प्रारम्भकात निर्धारित किया गया है, जो सांव्यकारिका का सर्वप्रथम स्थाल्याकार है। उससे लगभग सो सवा सो वर्ष पूर्व ईश्वरकृत्या का समय युरितसंगत तथा उपयुक्त हो कहा जा सकता है।

की समानता में कोई वाधा नहीं है। यह भी संभव है, कि चरक के तृतीय संस्करण के अवमर पर तृडबल द्वारा सांरुवकारिका के अनुसार यह पाठ बढ़ा दिया गया हो, अन्यथा महाभाष्य के साथ इसका साम्य होना चाहिये था।

# सुश्रुतसंहिता श्रीर सांख्यसूत्र—

(२२)—सुभुतसंहिता शारीर स्थान के प्रथमाध्याय में शरीररवना के विचार से छुछ दार्शनिक सिद्धान्तों का उल्लेख किया गया है। ये सब सिद्धान्त सांख्यपडध्यायी के छुछ सूर्यों के आधार पर ही लिखे गये हैं। हमारा स्रभिप्राय यह है, कि शरीररचना के आधार का प्रतिपादन करने के लिए सुभुतसंहिताकार ने जिन तत्त्वों का उल्लेख किया है, वे सब सांख्य सिद्धान्त के आधार पर ही कहे गये हैं, और वे सिद्धान्त नांख्यपडध्यायी के सूत्रों से ही लिये गये हैं, जैसा कि सुभुत के प्रस्तुत प्रकरण के पाठों से निक्षित होता है। वहां का एक पाठ इमप्रकार है—

यह पाठ मंहिता के तीसरे सुत्र से खाठवें मुत्र तक में खाजाता है। इस सन्दर्भ में साथ ही साथ सांख्य मृत्र के मृत्तपदों की ज्याख्या भी कर दी गई है। हमने इस निर्देश में खिक क्याख्यान खंश को छोड़ दिया है, जितना मृत्तपदों के साथ सम्बद्ध है, उतना ही यहां लिख दिया है। इस सन्दर्भ के रेखांकित पदों की खोर ध्यान दीजिये। उससे स्पष्ट हो जायगा, कि इन रेग्नांकित पदों को इकड़ा कर दें, तो हमारे मामने निम्नतिखित खानुपूर्वी का एक सन्दर्भ दृष्टिगोचर होता है—

"तः स्वरवस्त्रमोलक्तरामन्यन्तम्, अन्यवनान्महान्, महतोऽहंकारः, 'श्रहंकागत् एकादशेन्द्रियाणि पन्यतन्मात्राणि, ते भ्यो भृतानि, पुरुषः पन्यविशतितमः"

सुश्रुत के उक्त सन्दर्भ को गन्भीरतापूर्वक पढ़ने से यह निश्चित धारणा होजाती है, कि उस सन्दर्भ में इन मंग्रहीत पढ़ों को जब हम सांख्यपढ़ध्यायी के श ६१ मृत्र के साथ तुलना करते हैं, तो इनमें एक कार्य्यवनक ममानता इंग्रिगोचर होती हैं। मृत्र का पाठ इसप्रकार है—

"सर्वरकातमना साम्यावस्था प्रकृतिः, प्रकृतर्महानः, महतोऽहः करः, ऋषः करातः पम्पतः न्मात्रारञ्जभ भिन्द्रियः, तन्मात्रेभ्यः स्नृलगृतानि, पुरुषः, इति पन्त्वविशातिर्गणः ।"

इन होनों मन्दर्भी में उत्पत्ति के क्रम और पहों की अत्यधिक समानता है। भोड़ा मा पदों पा भेद, अर्थ की हृष्टि से सर्वथा नगएय हैं। एक स्थल पर उत्पत्तिक्रम के निर्देश में विपर्यय दीगता है। मूत्र में आहेवार के कार्यों का निर्देश करते हुद प्रथम पद्मतन्मात्राओं का और बाद में इन्द्रियों का निर्देश किया गया है। परन्तु सुधूत के मन्दर्भ में पहले इन्द्रियों का निर्देश है, और चार में पछतन्मात्राओं का । वंस्तुत: यह विषरीत निर्देश बहुत ही महत्त्वपूर्ण हैं। वास्तिविक् उत्पत्तिक्षम के अनुसार सात्त्विक अदंकार से, प्रथम इन्द्रियों की उत्पत्ति होती हैं। अतन्तर तामस अदंकार से अद्यानमात्राओं की। क्षम के इस आधार का प्यान रखते हुए, स्व्रघाठित क्षम अवृत्य छत्र शिथिल कहा जा सकता है। प्रतीत होता है, स्व्रकार ने इस स्त्रमता की उपेना करके, केवल आहंकार के कार्यों का निर्देश किया है। परन्तु सुश्रतकार ने क्षम के इस आधार की वास्तिविकता को महत्त्व देकर सृत्र के क्षम में यह संशोधन कर दिया है। इसीलिये प्रतीत होता है, भूतों की जत्पत्ति का निर्देश करते समय सुश्रतकार ने 'तिम्यः' इस सर्वनाम पर का उपयोग किया है, क्योंकि उसके अभिमतवाठ में 'तिम्यः' इस पद से अव्यवहित पूर्वपठित 'तन्मात्र' ही हैं, इसिलिये सर्वनामपर ने उनका परावर्श होने में कोई बाधा नहीं। परन्तु स्त्रकार के अभिमत पाठ में ऐसा होना अमन्भव था। इसिलिये स्त्रकार को इस स्वल पर 'वन्मात्रम्यः, इसप्रकार मान्नात ही 'तन्मात्र' पर का उन्लेख करना पढ़ा। इसके यह परिणाम निकलता है, कि पूर्व से ही विद्यमान सांव्य-सूत्र का सुभुतकार ने केवल व्याह्यान ही नहीं किया, प्रत्युत उनमें उपयुक्त संशोधन मी किया है। इस कारण सुभुत से पूर्व पर पर्वाचनाति स्वर होनी है।

शहर सूत्र के उकन कम में मुश्रत ने उपयुक्त संशोधन किया है, इसके लिये एक उपोइतक प्रमाण और भी दिया जा मकता है। सुश्रत में बहुत पूर्व होने वाले सांस्वाचार्य देवल ने
अपने ' अस्य में उकत सूत्र का उन्लेख किया है। वहां जो पाठ दिया गया है, वह स्त्रासुकारी
ही है। अर्थान् उसमें भी तन्मात्राओं का पाठ प्रथम हैं, और इन्ट्रियों का पीछे। इसलिये भागे
भी 'तेम्या' न पद्कर 'लग्मात्रेम्या' पाठ दिया गया है। इससे सूत्रपाठ की प्राचीनता का और भी
निरुपय होता है। तथा इस बात पर प्रकाश पड़ता है, कि सुश्रत ने इस पाठ में अवस्य संसोन्धन किया है। इस विपर्यय को साधारण पाठ-भेट नहीं कहा जा सकता। इसी प्रकरण के प्रारम्भ
पें रे और ७ संख्या पर भी हम इस सूत्र का निर्मेश कर आये हैं। उन उद्धरणों से भी सुत्रासुसारी मूल पाठ की पुष्टि होती है। यद्यपि उन उद्धरणों में इन्ट्रियों का निर्मेश नहीं है। इसके
विपरीत ४ संख्या पर किये हुए उद्धरण में सुश्रतानुसारी पाठ को स्वीकार किया गया है। इस
प्रकार मध्यकालिक साहिरय में दोनों ही प्रकार के पाठ उपलब्ध होते हैं।

यहां इस बात का उल्लेख कर देना भी खाबस्यक हैं, कि शाई सूत्र में सूत्रकार ने उद्देश मात्र से ही पदार्थों का निर्देश किया है। परन्तु द्विनीयाध्याय में जहां कार्यकारसम्भव के खाबार पर इनका निर्देश किया गया है, सूत्रकार ने भी 'एकादशपद्धातन्मात्र' तत्कार्यम्' इस १७ वे मृत्र में इन्द्रियों का ही प्रथम निर्देश किया है, तन्मात्रों का परनात् किया है। इसिक्वि

देवल के उस झन्य का इसी प्रकरण में आगे विस्तारपूर्व के निर्देश किया गया है।

 <sup>&#</sup>x27;उपिमितिभवप्रपंचा कथा' के उद्धरण [मंदया १ पर इसी अकरण में देखें ] में भी यही अस् निर्दिष्ट किया
नवा है।

शिदि सूत्र का सुश्रुत द्वारा परिवर्त्तन भी निराधार नहीं कहा जा सकता। तरवों के उत्पत्तिक्रम के श्रुतसार ही इस सूत्र में इन्द्रिय और तन्मात्रों का निर्देश किया गया है। इसलिये सुश्रुत निर्देष्ट क्रम में, साज्ञात सूत्रकार का श्रुपना लेख भी श्राधार है ही। इन स्थितियों में निरिचत ही सुश्रुत से पूर्व उक्त सूत्र की स्थिति राननी पड़ती है। फिर जिस अन्थ का यह सृत्र है, उसकी वारकालिक सत्ता से भी नकार नहीं किया जासकता।

सुश्रूतकार ने इस प्रकरण में सांख्य के और भी कई सूत्रों का उल्लेख किया है। चतुर्थ सन्दर्भ के मध्य में मन का स्वरूप बतलाते हुए लिखा है—'उभयात्मकं मन.'। इसी श्रानुपूर्वी में यह सांख्यपढ़ध्यायी का रारेह सूत्र है।

इसी प्रकरण के अप्रम सन्दर्भ में सुष्ठुत का पाठ है -

"सत्यप्यचैतन्ये प्रधानस्य पुरुपकैयल्यार्थे प्रयृत्तिमुपदिशन्ति ज्ञीरादीश्चात्र हेत्नुदाहरन्ति।"

यह पाठ ३।४६ सांख्यसत्र के श्राधार पर लिखा गया प्रतीत होता है। सत्र का पाठ इस प्रकार है—

"श्रचेतनत्वेऽपि चीरवच्चेष्टितं प्रधानस्य ।"

सुश्रुत के पाठ में 'उपदिशन्ति' श्रीर 'उदाहरन्ति' क्रियापद इस वात को स्पष्ट करते हैं, कि इत सिद्धान्तों का प्रतिपादन करने वाले कोई श्रम्य शाचार्य हैं। प्रस्तुत विषय के श्रमुसार वे, सांख्याचार्यों से श्रातिरक्त श्रीर कोई नहीं हो सकते। इसलिये सांस्वप्रध्यों में ही इन सिद्धान्तों का उपदेश होना चाहिये। सुश्रुतकाल में सांख्यसप्ति की सत्ता ही नहीं थी। तत्त्वसमास श्रीर पश्चिरित श्रीदि वे उपलभ्यमान सूत्रों में, उक्त पदों के साथ इस श्र्य का प्रतिपादन उपलब्ध नहीं है। यह केवल पडश्यायी में उपलब्ध होता है। इसलिये सुश्रुत से पूर्व, पडच्यायी की विद्यमानता श्रातिवार्य है।

नवम सन्दर्भ में सुश्रुत ने पुनः लिया है-

"एका तु प्रकृतिरचेतना त्रिगुणा बीजधर्मिणा प्रतयधर्मिण्यमध्यस्थर्धर्मिणा चेति ।" प्रकृति के ये धर्म, सांख्यसूत्र ११२६ के ऋष्यार पर बतलाये गये हैं। सूत्र का पाठ है— "त्रिगुणाचेतनत्वादि द्वयोः।"

इसप्रकार सुधृत के इस प्रकरण में सांख्यवडण्यायी के चार सूत्रों का उल्लेख किया गया हैं । इनके श्रतिरिक्त तत्त्वसमास के भी दो सुत्र इसी प्रकरण के पच्ड सन्दर्भ में उद्घृत हैं । ये सूत्र हैं—

"श्रष्टी प्रकृतयः, पौडश विवासः ।"

ये कमहाः तत्त्वसमास के, प्रथम और दितीय सुत्र हैं। यदापि इस प्रकरण में मांगय-गिद्धान्तातुमार अन्य भी उल्लेख हैं, परन्तु में सीहिताकार के अपने राज्यों में ही प्रकट किय गये हैं। इमिलये हमने उनकी सुत्रों के साथ तुलना करने से उपेत्ता करदी हैं। अदिव ज्यासिंद्रता और सांख्यस्त्र— (२३)—पद्धात्त्र सम्प्रदाय के प्रसिद्ध प्रन्थ आहेर्चु भ्य संहिता में सांख्य का श्रानेक स्थलीं पर उन्लेख है। प्रसंगानुसार इसका वर्णन पहले भी श्रानुका है। यहां कुछ ऐसे स्थलों का निर्देश किया जाता है, जिनका पद-विन्याम और श्रार्थ, पढ़भ्यायीसुत्रों के साथ श्रात्यपिक समानवा रस्तता है। पष्ठ अध्याय के कुछ रत्नोक इसप्रकार हैं—

"सन्धं रजस्तम इति विधोदेति क्रमेशा तत् ॥ ६ ॥

सस्वाद्रजस्तमस्तास्मात्तमतो वुद्धिरुद्गता । वुद्धे रहंकृतिस्तरमा भूततन्मात्रपञ्चकम् ॥ १७ ॥

गृकादशक्तमत्ताणां मात्रेग्यो मृतपञ्चकम् । मृतेभ्यो मौतिकं सर्वमिस्तर्यं सृष्टिसंग्रहः ॥ १८ ॥"

इत स्त्रोकों में सस्वर्यस्तमस् रूप प्रकृति तथा उसके बुद्धि श्वादि तेईस कार्यों का निर्देश किया गया है। यह वर्णन सांस्वपडण्यार्थं। के १। ६१ सूत्र के साथ श्रतिशय समानता रखता है। संस्या (२२) में सुश्रुवसंदिता के एक सन्दर्भ के साथ इसी सूत्र की तुलना करते हुए, हमने प्रकट किया है, कि श्राहंकार के कार्यों का निर्देश करते समय, सुश्रुवसंहिताकार में सूत्र के कम में इन्छ विपर्यय श्रयवा संशोधन किया है। परन्तु यहां श्रहितु न्य संहिता में हम स्वातुसारी कम को ही पाते हैं '। श्रयान श्रदंकार कार्यों में सूत्र के श्रमुसार प्रथम पद्धतन्मात्राश्चों का निर्देश, और बाद में एकादश इन्द्रियों का निर्देश, किया गया है। और इमीलिये स्थुतभूतों की उर्लन्त, 'मार्थ भ्याः' यह

संशोधित पाठ के श्रमुसर 'तेभ्यः' इस सर्वनाम पद के द्वारा ही निर्देश किया गया है। इसके श्रतिरिक्त श्रहिष्ठु प्रम संहिता में एक और स्थल पर 'प्रमाण्' का निर्वचन किया गया है, जो सांस्वपद्यभ्यायों में निर्दिष्ट 'प्रमाण्' लच्चण के साथ श्रत्यधिक समानता रखता है। सहिता का पाठ इसप्रकार हैं—

साचात् पद लिखकर सूत्रपाठ के अनुसार ही निर्दिष्ट की गई है, जब कि सुश्रतसंहिता में उसके

''मितिर्मा गदिता सिद्धः प्रकृष्टा मा प्रमा रस्ता । पीसापकतमं यत्तत् प्रमाणमिति राज्यते ॥ चित्रयाय १२ । रस्तोक ई. १ । ी

[ sadd 14 1401m 2

सांख्यपडध्यायी में प्रमाण का लच्चण इसप्रकार किया गया है-

"ञ्चसन्निकृष्टार्थपरिन्छित्ति. प्रमा तत्साधकतम' यत्तत् ' ' ' प्रमाण्म ।'' [१।८७]

प्रमाण का लक्षण इस रूप में क्षन्यत्र कहीं उपलब्ध नहीं होता। यद्यपि प्रमाण के जो भी क्षञ्चण जहां तहां किये गये हैं, उनमें क्षर्य तो प्रायः वही होता है, जो यहां प्रतिपादन किया गया है, परन्तु पदानुपूर्जी में सर्वन्न ही यस्किक्षित् विक्तच्यता देखी जाती है। फिर भी उक्त दोनों प्रमुत स्वलों में पदानुपूर्वी और क्षर्य-प्रदर्शन प्रकार की सभातता, इस बाव को प्रकाय करती है, कि इन दोनों में से किमी एक ने, दूसरे का घ्याक्षय लिया है। हम इस बाव को प्रकट कर चुके

श्रवारि आहितु जन्म संहिता के भी २० में अध्याय में, जहां उरास्ति का वर्णन किया गया है, इन्द्रियों का हो पाट प्रथम है, जो सांक्यपद्यध्यायों २ । ३० के श्रमुखार शुक्त है। परन्तु होनों प्रधार के भूतों की उरासि को भी वहां संहिताकार ने व्यवकार से ही माना है, जो अवश्य जिन्त्य प्रधीत होता है।

हैं, कि सिहता में अनेक स्थलों पर सांख्य का उल्लेख किया गया हैं। इससे यह वात सिद्ध होतीं है, कि संहिताकार सांख्य से किसी सीमा तक अधरय परिचित है। इसप्रकार के एक और सूत्र का भी अभी हम निर्देश कर चुके हैं। इससे यही परिग्राम निकलता है, कि प्रमाण का स्वरूप दिरालाने के लिये संहिताकार ने पड़श्यायों का ही आश्रय लिया है। संहिता का 'शब्दातें' कियापट इसका और अधिक निर्चय करा देता है।

यह एक विशेष ध्यान देने योग्य बात हैं, कि यद्याप इसकी स्त्रीकार किये जाने में कीई बाधा प्रतीत नहीं होती, कि मंहिताकार से पूर्व ही न्यायादि सूत्रों की भी रचना हो चुकी थी, परन्तु संहिता में सांख्य-योग के अतिरिक्त अन्य किसी दर्शन का उल्लेख उपलब्ध नहीं होता। प्रतीत यह होता है, कि दर्शनसूत्रों की अपेन्ना अविज्ञीन रचना होने पर भी संहिताकार ने अपन्ना प्राचीनता की प्रतिष्ठा को व्यवस्थित बनाये राजने के लिये, अथवा प्रतिष्ठाध विषय के सामजस्य की भावना से अपने प्रन्य में केवल सांख्य-योग का ही उल्लेख किया है। इसका अभिप्राय यह निकलता है, कि वह अन्य सब दर्शनों की अपेन्ना सांख्य की प्राचीनता को अपने हृदय में अञ्चलक करता था। इसीलिये उसके अनेक लेख सांख्य के आधार पर हैं, जब कि ये आधार पढ़प्यायी के अविरिक्त और कहीं उपलब्ध नहीं होते। इससे यह एक निश्चित परिखान निकल आता है, कि इस संहिता से सांख्यपढ़ध्यायी अवस्थ प्राचीन है, और यह भी झात होता है, कि संहिता से सांख्यपढ़ध्यायी अवस्थ प्राचीन है, और यह भी झात होता है, कि संहिताकार, पढ़ध्यायी की प्राचीनता में स्वयं भी आस्था राजता था।

यद्यपि श्रहिर्कु ध्न्य संहिता का समय श्रमी तक निश्चित नहीं किया जा सका है, श्रीर इसे श्रथिक प्राचीन भी नहीं कहा जा सकता, फिर भी इसका समय विक्रम से पूर्व समीप की ही शताब्दियों में माना जाना चाहिये। इसके लिये श्रमी तक कोई भी निश्चायक प्रमाण उपस्थित नहीं किये जा सकते।

देवल और सांख्यसूत्र --

(२४)—वेदान्त त्रह्मसूत्र १।४।२६ पर भाष्य करते हुण शहुराचार्यं ने सांरयसिद्धा<sup>न्त</sup> के थिपय में लिखा है—

"देनलप्रभृतिभिश्च कैश्चिद्धर्मसूत्रकारैः स्वप्रन्थेष्वाश्रितः।"

इससे यह रपष्ट प्रतित्व होता है, कि देवलने अपने मन्थ में सांत्य-सिद्धान्तों को श्रीकार किया है। शंकराचार्य की यह साझी प्रकट करती है, कि उसने देवल के मन्थ को देराकर ही पेसा तिया है। शंकराचार्य की यह साझी प्रकट करती है, कि उसने देवल के मन्थ को देराकर ही पेसा तिया होगा। यथापि इस ममय देवल रचित सम्पूर्ण प्रम्थ कोई भी उपलब्ध नहीं है, परन्तु राजा अपरादित्य ने याह्यवन्त्य स्मृति की न्यार्थ्या में देवल के प्रम्थ का पुष्ट और उद्धृत निया है, जो सम्पूर्ण, मांच्य मे सम्बन्ध राजा है। शां अपरादित्य का समय रतिष्ट मन का एकाइरा शतं के मांगा जाता है। संभय है, अपरादित्य ने भी देवल के सन्य को देरा हो, और उस समय तक वह प्रम्थ विपानन रहा हो। अनन्तर विधिमीयों के आक्रमणों से जहां विशाल प्रन्थभएडारों को भग्म-साम् किया गया, उनमें यह प्रन्थ भी नष्ट होगया हो।

याजवरूम्य स्वृति के ध्याख्याकार खनरादित्य ने प्रायश्चित्त प्रकरण के १०६वें रलोक की व्यारया करते हुए, देवल के दन्ध को खड़त क्यिया है। 'तत्र देवल —' लिसकर वह दन्ध का निर्देश इसप्रकार करता है—

 "पन्चित्रशितितरम्मान सांस्थ्रम् । एतं। सार्यथोगं। चाचिम्स्य वैद्युक्ति ममयतस्य पूर्वप्रशीतानि विशालानि गम्भीराशि तम्पाशि इह सिक्तियोर् शतो वस्थरते—

त त सांरयानामेवा मूलप्रमति । पोड्स निकास । वयोद्य करणानि । याच वादु-विशेषा । त्रथो तुणा । त्रिनिषो वन्य । त्रीणि प्रमाणानि । त्रिनिषे दु सम् । निपर्वम पन्चनिष । श्रशक्तिया। तिर्धित्या, निविस्प्रधा । प्रस्तयमदा पन्चासन् । इति दस् मूलिनार्था । प्रकृतर्महानुष्यतं, महतोऽह्चार , श्रह्चारा नन्मात्राणीि त्र्याणि च, तन्मानिश्लो निशेषा द्युवारिकम ।"

इस लेख से प्रतीत होता है, कि देवल के समय में साए पशास्त्र पर गंभीर श्रीर विशाल भन्य विद्यमान थे, निनका सचेप करके उसने अपने मन्य म साह्यशास्त्र के मुख्य सिद्धा-तों का उल्लेख विद्यमा है। उसके सचेप से यह स्पष्ट प्रतीत दोता है, कि जहा तक होसदा है, उसने उन सिद्धान्तों को मूलप्रनथ के शब्दों की दियन का यन्त किया है। जो सूत्र तरवसमीस से, उनकी आसुपूर्वी में जिना किसी परिवर्तन के उद्भुत किये प्रतीत होते हैं, ये इसप्रगट हैं—

- (१)-पोडण निकारा । रा
- (२)-दश मृलिकार्या ।१६।
- (३)-त्रिनिधो बन्द ।१६।
- (४)-निनिधं दुः नम् ।२२।

निम्नितिखित सुत्रों म तरवसमासस्त्रों से हुछ श्वन्तर हैं, परन्तु श्रथे सामञ्जरव पर हुँ छे देने से यह श्रन्तर मर्वश्रा नगरूप प्रनीत होता है। दोनों की तुलना कीजिये—

> तस्यममास देवल (१)-त्रेगुएयम्। ८। त्रयो गुणा । (२)-त्रितिधं प्रमाणाम्। २१। त्रीण प्रमाणानि । (३)-पञ्च गया । १०। प च वासुन्त्रियाः।

निम्मलियित सुन, जो देवल के सन्दर्भ में विल्लियित है, सांस्थपवृध्यामी सूत्रों से अक्षरम समानता रखते हैं—

(१)-श्रश्वितरष्टाविशतिधा । ३।२८ ।

<sup>1---</sup>श्वपराको टीका में उद्धत उचल के सामूर्य धन्य का यहाँ ड तेव न कर हमने आवश्यक व शा को ही किसा है। सामूर्य उद्धत धन्य, अध्य अकरण के 'दवल' प्रमत में देख।

(६)-तृष्टिन वधा।

1,3हाई

(३)-सिद्धिरप्टधा ।

. इ।४० ।

तस्यसमास में ये सूत्र विपरीत थानुपूर्वी के साथ उपलब्ध होते हैं-

- (१)-सप्टाविशतिया ऽ शतिनः।
- (२)-नवधा तुष्टिः।
- (३)-ष्रण्टभा सिन्धिः ।

इस बातुपूर्वी में नहें रेव और विषेष को उलट कर लिखा गया है। इसप्रकार यह बातु-पूर्वी इस धारणा को व्यत्यन्त स्वष्ट कर देवी हैं, कि देवल ने इन मुत्रों को सांग्यपडण्यायी से ही लिया है। देवल के प्रन्य में उद्भृत निम्नलिग्तित मृत्र भी, सांग्यपडण्यायी सुत्रों के साथ अत्यिकि समानता रखते हैं—

#### सांद्यपष्टभ्यायी

(१)-विपर्ययमेदाः पष्य ।३।३७।

(२)-४.एं त्रयोदशविषम् ।२।३८ ।

- (२)-प्रकृतेभेद्दान् महतोऽदंकारः, प्रद्वः कारात् पम्च तन्मात्राणि, खभयमिन्द्रियः, तन्मात्रेम्यः स्थूलभृतानि । शदि ।
- (४) ऋध्ययसायो युद्धिः । २,१३ ।
- (४) ऋभिमानोऽह कारः ।२।१६ ।

देंदल

निपर्यं यः पम्चनिधः । श्रयोदश करणानि ।

प्रकृते हानुसायतं, ततोऽस्मारः यहं कारात् तन्मात्राणीन्द्रियाणि च

तन्मात्रेभ्यो विशेषाः।

त्रध्यासायलत्त्वणो महान् वृद्धिः। श्रमिमानलत्त्वणोऽह'नारः।

- यासवरस्य स्मृति पर अपरादिस्य की व्याख्या में उद्दूशत देवल के सम्पूर्ण सन्दर्भ की हमने यहां निर्दिष्ट नहीं किया है। यहां केवल उतना ही खंदा दिसाया गया है, जो सूत्रों के साथ साजात समानता रखता है। शेप भाग खन्य खनेक सूत्रों के खाशय को लेकर ही लिया गया प्रतीत होता है। कुद्र भाग यहां निर्दिष्ट सुत्रों की व्याख्य मात्र है, इसलिये उसकी दुलना करने से खेचेता कर दी गई है। इन उन्लेखों से यह स्पष्ट हो जाता है, कि देवल के समय में सार्यप्र-

. कुछ विद्वानों का यह विचार हो सकता है, कि सांख्यसूत्र रार ने ही देवल के मन्य से इन वास्यों को अपने भन्य में ते लिया होगा । इमलिये सूत्रों की प्राचीनता में सन्देह ही रहता हैं ।

इस सम्बन्ध में हमारा निवेदन है, कि देवल ने स्वयं दस बात को स्वीकार किया है, कि मैं पूर्व विषयों के प्रम्यों के आधार पर ही सांख्य सिद्धान्तों का कथन कर रहा हूं। उनकी ही मैंने मचेप करके रहे या रूप में लिया दिया है। यह एक विशेष ध्यान देने की बात है, कि देवल ने जिस मर्ग्य का संदेष किया है, उसको यहां उसने 'तन्त्र' लिखा है, जो 'पष्टिवन्त्र' की और हमारा ध्योन ब्राकृष्ट करता है। यह प्रथम लिएा जा चुका है, कि सौंदयपडध्यायी का ही दूसरा नाम 'परितन्त्र' है । ऐसी स्थिति स देवल का सन्दर्भ, अवरय किसी सार्यमन्थ के आधार पर

यह कहना, कि देवल के लेख का आगर और कोई अन्य रहा होगा, केवल कल्पना-होना चाहिये। मूलक ही कहा जासकता है। जब तक इसके अध्य आधार की उपस्थित न किया जाय, उक्त विचार को स्वीकार नहीं किया जा सकता। भारतीय परस्परा तथा अन्य कारणों से भी पडध्यायी की क पिल-अणीतता को सिद्ध किया जा जुका है। इसिलिये देवल के अन्य का आधार, परुष्याची ही निर्वाप रूप से कही जा सकती है। आधुनिक अनेक विद्वान इंश्वरकृष्ण की सांत्यसमृति को ही सांख्य का प्राचीन प्रन्थ कहते हैं। उन्हें देवल के उक्त सदर्भ की आंदों खोल कर देखना घाहिये। ये अपने विचार प्रकट फरते समय इस वात हो भी भूल जाते हैं, कि सार्यसप्तित स्वयं, एक अन्य प्रन्थ के आवार पर लिया गया है। उसको किस प्रकार सर्गिष्त्या सांख्य का प्राचीन प्रन्थ माना जा सकता है <sup>१</sup>

देवल के प्रन्थ का आधार, सांरयसप्तित को कहना तो सर्वथा उपहासास्पद होगा। देवल, ईरवरकृष्ण की अपेला अत्यन्त प्राचीन खाचार्य है। इसके लिये हुछ प्रमाणी का हम यहा उल्लेख करते हैं।

(क) सांख्यसम्पति की ७२ वीं झार्या में ईश्वरकृष्ण लिखता है, कि यह पष्टितन्त्र मुक्त तक गुरु शिष्य-परम्पग्न हारा प्राप्त सुआ है। सांख्यसप्तति का व्याख्याकार आवार्य माठर उस गुरुशिष्यपरम्परा को निम्नरीति पर स्पष्ट करता है।

"कृषितादासुरिया प्राप्तम् । १ । ततः पंनाशिरोन, तस्मार् भागेबोलुकवाल्मीकिहारीत-देग्लप्रमृतीनागतम् । ततस्रे भ्य ईर्रास्कृष्णेन प्राप्तमः ।"

माठर के इन शब्दों से यह नहीं कहा जा सकता, कि ईश्वरकृष्ण का समय देवल के ठीक अनन्तर ही था। स्पाकि देवल के आगे लगा हुआ 'प्रसृति' पद इस बात को स्पष्ट कर देवा है, कि देवल और ईश्वरकृष्ण के वे प मे भी अनेक साख्याचार्य हो गये हैं, जिनका इस परस्परा में बल्लेप नहीं है। माठर के व्यक्तार कपिल-आसुरि-पञ्चशिप की अविध्यतन परम्परा के श्वविदिक्त मानेव, उल्लक, बाल्मीकि, हारीत और देवल इन पाव साल्याचार्थों का सालात माम जाराजा । जनक, विसप्यसम्तित की सुत्तिदापिका श्वास्था में जनक, विसप्त, हारीत, वाळ्ला, कैरात, पौरिक, ऋपमेश्वर (अध्वत-ऋवम, ईश्वर) पञ्चाधिकरण, मतझिल, वार्षेगस्य, कौष्टिडन्य और मुक इन बारह तेरह सारयाचार्यों के नामों का उल्लेख किया गया है । इनमें फेवल हारीत ऐसा नाम है, जिसका उल्लेख माठर ने भी किया है। साख्यसप्ति की जयमंगला क्रवल ब्यास्त्र में भर्ग श्रीर गीतम<sup>्</sup> इन दो साख्याचार्यों का ख्रीर दल्लेख मिलता है। युक्ति-नामध व्यास्त्रा में भर्ग श्रीर गीतम<sup>्</sup>

इन सब जावारों का उल्लेख इसने प्रस्तानुसार इसी प्रश्य के दिलीर तथा सन्तम प्रकरण से भी किया है। इस रिजेप निर्देश दन स्थलों से भी भाष्ट्रम क्षिये जा सकते हैं।

दीपिनानार ने सार्यमत को स्त्रीकार करने वाजे छाचार्यी में नारायल, मनु श्रीर है पायन इन तीन नामी का श्रीर उल्लेख किया है।

सांरयकारिका के व्यारपामन्थों के श्रातिरिक्त, साहित्य में श्रान्यत्र भी प्रसगवश श्रान्य श्रानेक श्राचार्यों के नामों का उल्जेख मिलता है। जैगीपन्य, जनक श्रीर पराशर का उल्जेख युद्ध-चरित [१८ । ६७] में किया गया है । जनक का नाम युक्तिदीपिका में भी है । महाभारत (१२ / ३२३ ४६-६२) में भी अन्य अनेक सांख्याचार्यों के नामों का उल्नेख है। इससे यह निरिचत सिद्धान्त प्रकट होता है, कि देवल और ईरवरकृष्ण के मध्य में अन्य अनेक सांर्याचार्यों का होना सर्वया संभव है। इसलिये ईश्नरकृष्ण की अपेका देवल की प्राचीनता सुतरां सिद्ध है। ऐसी स्थिति में सांग्य-सप्तति को, देवल के मन्य का आधार मानना सर्वथा असंगत तथा असंभव है।

(रा)-देवल की प्राचीनता था एक और प्रवल प्रमाण यह है, कि महाभारत में अनेक स्थलों पर उसका उल्लेख स्राता है। स्रीर सांख्य के साथ उसका सम्बन्ध प्रस्ट होता है।

महाभारत श्रादिपर्ने, अध्याय ६७ इलोक २४ में देवल के पिता का नाम प्रत्यूप श्रापि उपलब्ध होता है।

सभापर्व [४।१६]मे, युधिष्ठिर के सभा प्रवेश के समय अनेक ऋषियों का सभा में उपस्थित होना बताया गया है । उनमें देवल का उल्लेख भी है। इस प्रसग में देवल के साथ 'श्रसित' पर का भी निर्देश है। असित, इसी का नामान्तर अथवा विशेषण के रूप में प्रयुक्त होता हैं। शान्तिपर्व [२८१। १] में भी देवल के साथ खसित पद का प्रयोग है। श्रादिपर्व [१। १०४] में भी इसका उल्लेख है। सभापर्व के इस प्रसग की वास्तविकता विचारणीय है।

शल्यपर्व [४१। ७] में वर्णन हैं, कि देवल ने जैगीपन्य के योग-प्रभाव को देखकर गार्हरथ्यधर्म को छोड़ा, ओर सन्यासधर्म स्वीकार किया।

शान्तिपर्ने अध्याय २३६ में जैगीवव्य ने देवल को जितेन्द्रियता, रागद्वे पराहित्य, माना-पमान में समता आदि गुणों का उपदेश किया है, और इससे बड़ा की प्राप्ति बताई है।

शान्तिपर्व श्रध्याय २८१ में नारद-देवल संवाद का निरूपण है। नारद के पृक्षने पर देवल ने भूतो के उत्पत्ति-प्रलय का वर्णन किया है। उपसंहार मे पुरुषपापत्त्वयार्थ सांख्य कान का विधान बताया है। इस श्रध्याय में श्रन्य भी श्रांतर वर्णन साख्यसिद्धान्तों के अनुसार हैं। इसमें सांख्य के माथ देवल का सम्यन्य निश्चित होता है।

भगवद्गीता (१० । १३) में मी देवल का उल्लेख है। इन सब प्रमाणों में यह निश्चित

[शान्तिपेव २८३ / ३८]

<sup>े</sup> अध्याय और रंलोको के निर्देश हमने, निर्णयसागर प्रेस बम्बई से मुद्रित, तथा टी॰ आर० कृत्वाचार्य च्यासाचार्य द्वारा सम्पादित, महाभारत क 'कुम्मचोर्य' स स्कर्य क प्राधार पर क्रिये हैं । \* "पुरायपाप स्वरार्थ हिं मारुयझान निवीयने । तरस्त्रयं ट्रार्ट्स पश्यिन ब्रह्ममावे परां गतिम् ॥''

होता है, कि देवल, ईरवरकृष्ण की अपेजा अत्यन्त आचीन आचार्य था। इसलिये यह अंतरमय है, कि देवल अपने मन्य मे ईरवरकृष्ण को उद्भुत करे।

(ग)—इसके खातिरिक्त, देवल के उपर्युक्त बढ़रणों में कोई ऐसा लेरा नहीं है, जिसकी किमी प्रकार की समानता, ईरवरकृष्ण के किसी लेस के साथ पकट की जा सके। सांख्यपडण्यायी-सूत्र तथा वस्त्यसमास के साथ, देवल के उद्भूत सन्दर्भ की समानता का निर्देश, अभी पहले किया जा चुका है।

् इसप्रकार देवल के चित्रसित पूर्वोक उद्धरणों से यह २९८ होजाता है, कि देवल ने इन सांख्यसिद्धान्तों का संज्ञेप, सांख्ययङ्थायी और तस्यसमास के आपार पर ही किया है, जो उसके सामने पिद्यमान थे। इनमें से तस्यसमास, सांख्यपङ्थ्यायी का विषय-सूचीमात्र है। इसिलये सांख्यपङ्च्यायी की प्राचीनता निर्विद्याह कर्ष से सिद्ध होती है।

अपरादित्य की न्याख्या के अतिरिक्त, देवल का वक्त सन्दर्भ कृत्यकल्पतर नामक प्रमुख के मोचकाएड में भी इपलन्य होता है। होनों त्यलों के पाठों में कोई अन्तर नहीं है, इससे देवल के मन्य की प्रामाणिकता पुष्ट होती है। इस प्रसृद्ध में ऐसा सन्देह नहीं किया जासकता, कि इन होनों में से किसी एक ने दूसरे के प्रन्थ से ही इस सन्दर्भ की प्रतिलिपि कर लिया होगा। क्योंकि होनों स्थलों पर सन्दर्भ की छुद्ध न्यूनाधिकता है। एक के द्वारा दूसरे की प्रतिलिपि की अतिलिपि की अतिलिपि की सन्दर्भ की छुद्ध न्यूनाधिकता है। एक के द्वारा दूसरे की प्रतिलिपि की अतिलिपि की सन्दर्भ कर सन्दर्भ की छुद्ध निया है। इसी मन्य के अष्टम प्रकरण के देवल प्रसृद्ध में उसके सथ सन्दर्भ प्रतुत किये गये हैं।

मैन्युपनिषद् श्रीर सांख्यस्त्र-

(२४) मैच्युननिषद् [६१९] में पाठ है—'प्राकृत्मनं त्रिमुणमेदपरिकामहमाद् महदार्थ विशेषान्तं क्षित्रम्'

उपनिषद् के अस्तृत प्रकरण में श्रृष्टीत पुरुष के भोग्य मोक्कृत्य का वर्षन है। उपर्श्वुक्त याज्य में कहा है, कि प्रश्नि के विकार, पुरुष के अब हैं। तीन गुर्णों [सस्व, रजस्, ससस् ] के विशेष परिक्रामों से हो वे विकार ज्यपने स्वरूप का काभ करते हैं। वे हैं, सहत् से लगाकर विशेष पर्यन्त। ये सव पदार्ष पुरुष के भोज्य हैं। इसी प्रसङ्ग की पडण्यापीस्त्रों में इसप्रशार कहा है—

"मुखापरिशाममेदाधानाराम् ।" [ सांख्यदर्शन, २।२७ ]

इन दोनों की तुलना से राष्ट्र होता है, कि उपनिपस्कार ने इन सूत्रवदों को लेकर ही चक्र वृक्ति खिल्ही है। 'महदार्थ निरोपाना' पद भी सोख्य में प्रतिपादित पदार्थों के उरपत्तिकम की श्रोर

मायकवाष्ट्र श्रीरिवएक सीरीन, वर्वाण से ईसयी सन् १६४४ में अकाशित । इस अन्य का रचित्रा भट्ट श्री कस्मीचर है। देवल का प्रशास सन्दर्भ भीवकायक के १००---१०१ पुन्ठ पर देरों ।

सकेत कर रहे हैं। 'महत् से केकर विशेष पर्यन्त' यह पथन तभी हो सकता है, जब इनका कोई ज्यवस्थित हम हो। सार्य में सर्वप्रथम कार्य 'महत्' तथा 'प्रतितम विकार 'विशेष' श्रार्थात् स्वृत्तमूत बताये गये हैं। साष्य की इस उर्वाद हम की विशिष्ट अकिया को हर्य में रस्तकर ही उपनिषत्कार उपर्श्वुत्त पत्ति जिल्ल सका है। उत्पत्ति का ग्रह हम साग्य के [शाः ह] सुत्र में निर्दिष्ट है। इस प्रसंग से उपनिषत्कार की श्रार्थ की स्वर्त साल्यस्त्रों की स्थित पूर्ववाज में स्थिर होती है।

'पष्टितन्त्र' और 'सांरयवृद्धाः' पदों से उद्धृत साख्यसृत-

(२६) -इसी प्रन्य के द्वितीय प्रकरण में इस मत को निर्धारित किया नाया है, कि मूल पिट्टतन्त्र का रचिया कपिल है। तथा उसी मूल पिट्टतन्त्र के आधार पर लिखे गये पद्धशिख, वार्ष गएय आदि के प्रन्थ भी इसी नाम से ज्यबहत होते रहे हैं। सार्वस्त्रति की माठर ज्यारया में पिट्टत-त्र के नाम से एक वाक्य उद्धत मिलता है। गौडपार ने भी माठर का अनुकरण करते हुए अपने भाष्य में उस वाक्य की लिखा है। माठर लिखता है—

"ऋषि चोक्तं पष्टितन्त्रे —युरुपाधिन्तित प्रधान प्रवर्त्त ।" [कारिना १७ ]

इसी स्थल पर गौडपाद लिखता है-

"तथा चीन्त पष्टितभ्ये—पुरुषाधिव्यत प्रधान प्रमत्त त।"

हम देखते हैं, कि इसी धर्ष को प्रतिपादन करने वाला, प्राय इन्हीं पढ़ों के साथ एक सुत्र पष्टभ्यायी में उपलब्ध होता है। सूत्र इसप्रकार है—

"तत्सन्निधानादिषिण्टातृत्वं मिर्गितत ।" [सा० स्० ११६६]

सूत्र की रचना और अर्थ के आधार पर प्रतीत होता है, कि माठर के उक उद्धरण का आधार यह सूत्र ही हो । यद्यपि मृतसूत्र और उद्देशत वाक्य, दोनों का आशय समान है, पर्मु सूत्र में कुछ अधिक अर्थ का कथन है। फिर भी उस आगय को यदि तम प्रस्ट करें, तो अप्रदेश उन शब्दों में कर सकते हैं, जिनमें माठर न क्या है, और जो सूत्र के साथ इंड समानता भी रखते हैं। यह बान उम समय अत्यन्त स्पट हो जाती है, अब हम शाल्य सूत्रों की अपिक हक्त व्याल्या में, इस सूत्र की अप्रतरिणिया को देखते हैं। अपिक ह लिखता है—

"चेतनाधिष्टान विना माचनन प्राप्त त इत्याह<del>—।</del>"

इस झवनरिएका का रचनाहम, पिट्रतन्त्र के नाम से उद्धृत उपर्युक्त याक्य में साथ अस्यिक समानता रतता है। जनिक्द न अपनी रचना में, जर्थ की प्रमत रूप में प्रकट करने के लिये दो निपेधार्थक पदी [ 'तिना' और 'न' ] का ज्ञिक्त प्रयोग किया है। यदि इन पदी की ज्ञायुक्त समम्म जाय, तो दोनों वाक्यों की रचना एक हो जाती है। माठर के 'पुरुप' और 'प्रधान' पदों की जगह पर ज्ञानरुक्त समम्म जाय, तो दोनों वाक्यों की रचना एक हो जाती है। माठर के 'पुरुप' और 'प्रधान' पदों की जगह पर ज्ञानरुक्त 'वेतन' और 'ज्ञावन' पदा पा प्रयोग करता है। यह मेद, भेद नहीं कहा जा सकता। यह निरवय है, कि ज्ञानिरुद्ध ने उत्त पांत्र, पद्य-धा अवतरए कर रहा है। ठीक इसी

तरह, प्रतीत होता है— माठर ने भी पडण्यायी के इसी स्वृत्र के भाषायें को लेकर पाँछतन्त्र के नाम से अपर्यु क पंक्ति लियी हो। यह भी निरिचत रूप से कहा जा सफवा है, कि श्रीनिषद्ध की पंक्ति का आधार, माठर का लेख नहीं है। श्रीनिषद्ध की श्रीच्छा माठर के खाँदिशाचीन होने पर भी इस बात के कोई प्रमाण उपलब्ध नहीं हैं, कि श्रीनिषद्ध ने श्रीपती पंक्ति माठर के केरा को देश कर लियी है। किर भी होनों की एक समान रचना, दोनों के किसी एक ही श्राधार-छोत था श्रीनुमान कराती है, और वह स्रोत पडण्यायी का उक्त स्वा ही कहा जा सफता है।

संस्कृत साहित्य में प्रायः यह ऐत्या जाता है, कि श्रानेक श्राचार्य, दूसरे श्रामार्थी की विकास किया के भावार्थ को लेकर श्रापनी वाक्यरचना को भी क्यो र उन्हों के नाम पर उद्धुत कर देवे हैं, जिनकी उत्तियों के भावार्थ को उन्होंने लिया है। प्रतीत मह होता है, कि श्रान्य प्रत्य को उद्धुत करते समय, श्रानेक बार वे उस प्रत्य को दिखकर उद्धरण का उल्लेख नहीं करते, श्राप्ति श्राप्ति शक्ति श्राप्ति का के श्रावार पर ही उन वाक्यों में ऐसे पदान्तरों का भी प्रयोग होजाता है, जो मूलमन्य में नहीं होते। परन्तु वे वाक्य, उद्भुत उन्हों के नाम पर वर विये जाते हैं, जिनके मुलपन्य से उन्हें किया गया होता है।

प्रस्तुत उद्धर्स्स से सम्बन्ध में भी बही बात कही जा सकती है। इसप्रकार यह उद्धर्स्स इस निश्चय पर ले जाता है, कि वर्षमान पडण्यायी के सुत्री को पष्टिवन्त्र के नाम पर भी उद्धृत किया जाता रहा है। इसी प्रन्य के तृशीय प्रकर्स में हम इसे बात की सिद्ध कर ध्याये हैं, कि सांख्यपढ़-यायी का ही दूसरा नाम पष्टित्रम्य है जो सांख्य का मौखिक प्रम्य है। वधाप पञ्चारित्स वार्षभाव आहि प्राचीन व्याचारों की रचनाएं भी इसी प्रन्य के विषयों को ब्याचार बनाकर लिसी गई होने के बार्ए लोक में पष्टितम्त्र नाम से ही व्यवहत होती रहीं।

श्वय हम यहां पर छुद्र ऐसे उदाहरणों का निर्देश कर देना बाहते हैं, जिनसेयह निरिचत हो जाता है, कि अन्य आचार्यों के वाक्यों को, वाक्य में छुद्र परिषर्वन होजाने पर भी, उन्हीं, , आचार्यों के नाम पर उद्धृत किया ज़ाता रहा है, जिनके मन्य से उस मृखवाक्य को खिया गया है। तथा कहीं - प्रन्य के नाम पर ही ऐसे वाक्य उद्घुत कर दिये गये हैं।

(क)--हरिभद्र मृत्कित पहर्शनसमुख्यय की गुणरलकृत 'तर्क-रहस्य दोषिका' नामक ब्याप्या में, सांख्यमत प्रदर्शन परक ४१ में रहोक की व्यान्या करते हुए ब्याख्याकार ने लिखा है। 'ऋह च प्रतन्त्राला--शुधोऽपि पुरुषः क्ष्यय' बीदमनुषश्यति तमनुपश्यन्ततद्वालापि तद्या-

त्मक इच प्रतिभासते इति ।

ृह्म देखते हैं, कि पवञ्चलि का कोई मी पाठ इस श्रानुपूर्वी में उपलब्ध नहीं है। पातञ्जल योग सुत्रों में एक सूत्र इसप्रकार उपलब्ध होता है।

"दृष्टा हिन्तानः सुदोडो प्रदायागुपरयः।" [२।२०] इस सूत्र का सर्वादमना व्यासम गुण्यत्तने व्यपने अन्य में प्रकट किया है।प्रतीत होता हैं, गुण्यस्त ने यह आशय निरिचत ही ज्यांसमाध्य से लेकर लिखा है। क्योंकि इस सूत्र पर भाष्य करते हुये ज्यास लिखता है—

> "सुबोऽप्पती प्रथंयानुषस्यो यतः प्रस्तर्य चीदमनुषस्यति, तमनुषस्यम्ततदाःमापि तदात्पक इय प्रत्यवर्गातति ।"

ज्यासभाष्य के इस सन्दर्भ में 'असी' पद के स्थान पर 'पुरुषः' पद रखकर और 'अलु-यानुपरयः' इन सूत्र पदों को हटाकर केवल ज्याख्याभाग का ही गुणरतने उल्लेल किया है। गरि यह मान लिया जाय, कि गुणरत्न ने साचान ज्यासभाष्य को ही उद्धृत किया है, तो भी उसे पत्रखलि की उक्ति कहना सर्वधा असंगत होगा। अतः वस्तुस्थिति यही है, कि पत्रखलि के सूत्र का ही सर्वासमा आश्रय होने के कारण, इसको पत्रखलि की उक्ति कह दिया गया है। क्योंकि इस अर्थ का वास्त्रिक एवं मौलिक आधार पत्रखलि का ही सूत्र है।

(म्व)—इसी प्रकार उक्त प्रन्थ में ही ४३वें पद्य की ज्याख्या करते हुये गुणरांन प्रनः लिखता है—

"ईश्वरकृष्णरतु-"प्रतिनियताध्यवसायः श्रीजादिसमुखोऽध्यक्तम्" इति प्राहे ।".

हम देखते हैं, कि ईरवरफूप्ण की सांख्यसप्ति में प्रत्यक्त का लंक्स इस आतुर्वी के साथ उपलब्ध नहीं होता। यहां केवल 'प्रतिविषयाऽध्यवसायो रूप्टम्' [का॰ ४] इतना ही पाठ है। किर भी यह निश्चित है, कि गुस्परल का उक्त लेख, इसी कारिका के आधार पर लिखा गया है। इसलिये उसके उद्धरस्य में असामक्षस्य की उद्धावना नहीं की जासकती।

(ग) इसी प्रन्थ के न्यायमतप्रदर्शनपरक २४वें पद्य की, न्याख्या करते हुए गुण-रत्न लिखता है—

.तथा च नैशापिकत्त्रम्-त्रास्मशर्गरेन्द्रियार्थञ्जिमनः प्रश्नचिदोपप्रेरांभायफलहुः खापवर्गमेदेन हार्शावर्ष तदिति प्रमेरम् ।''

हम देखते हैं, कि गौतम के न्यायस्त्रों में इस खातुपूर्वी का कोई भी सन्न नहीं है। प्रस्तुत शशक्ष संख्या पर जो सूत्र उपलब्ध है, उसका पाठ केवल—

" क्यारमश्रारीरेन्द्रियार्थबुङिमनः प्रवृत्तिदोपप्रेत्यमावफेलादुःखापवर्गास्तु प्रमेयम् "

दतना ही है। गुरारत्न के उद्भुत पाठ में कुद पाठ अधिक है। फिर भी उसने 'नैयायिक' सुत्रम्' कहकर ही उसको उद्भुत किया है। यह निश्चित है, कि उसका उक्त लेख, इस न्यायसूत्र के आधार पर ही है।

्रा (प्र) सांस्यसप्तित की धर्वी आर्या की व्यास्या करते हुए वाचस्पति मिश्र ने सांस्य तर कौमुदी में लिखा है—

"तथा चावटवर्षेगीपव्यसंवादे भगवान् जैगीपव्यो दशमहाकलंबर्षि। जन्मसमर्कमासम उवाप— 'दशसु महाकेल्मेतु विपरिवर्षमानेन भयां—' इत्यादिन। अन्यसन्दर्भेण ।'' ं याचस्पति मिश्र के लेख से यह प्रतीत होता है, कि श्रावटय--जीगीवव्य संवाद में जैसी-पम्य ने जो कथन किया है, उसका श्रादि-भाग 'दशसु महाकल्पेषु विपरिवर्त्तमानेन मया' यह होना चाहिये। क्योंकि वांचरपति स्वयं 'इस्वादिना मन्यसन्दर्भेण' लिख रहा है। श्रेतः यह श्रावस्य ही किसी मन्य का सन्दर्भ होना चाहिये, जिसके प्रारम्भिक पद उपर्युक्त हों। सांव्यतत्त्वकीमुदी के इस लेख की व्याख्या करते हुए बालराम उदासीन ने लिखा है--

> "कंन वचनेनोवाचेथ्याकांसायां योगमाध्य [पा० २, पू० १८] स्थितं तहचनमाह— दशस महाकरपेप—इति ।"

इससे प्रतीत होता है, कि ३। १८ सुत्र पर योगभाष्य में जो ख्यावटच जैगीपन्य के संवार् का उल्लेख है, वहीं से जैंगीपन्य के कथन को वाचरपति मिश्र ने यहां उद्धृत किया हैं। पर्न्तु योगभाष्य के उक्त सन्दर्भ में हम इस पाठ को वाचरपतिनिर्दिष्ट ब्रातुपूर्वी के ख्रवसार नहीं पाते। वहां पाठ इसमकार है—

> "दशसु महासर्गेषु भव्यसादनभिगृतयुद्धिसत्त्वंन भया नरकतिर्पग्भवं दुःखः संपरयता देवधनु-ध्येषु पुतः पुनरुदाद्यमानेन"

इत दोनों पाठों में भेद होने पर भी आशय एक है, यद्यपि योगभाष्य में कुछ अधिक अर्थ का प्रतिपादन है। इस सम्बन्ध में यह भी नहीं कहा जा सकता, कि वाचरपति के लेख का कोई अन्य अन्यसन्दर्भ आधार होगा। क्योंकि इसप्रकार का सन्दर्भ और कोई भी उपलब्ध नहीं है। यद्यपि वाचरपति मिश्रने अपने लेख में योगभाष्य का नाम नहीं लिया है, परन्तु उक्षके 'अन्धसन्दर्भ' पद प्रयोग के आधार पर बालराम उदासीन ने उस अर्थ को स्पष्ट कर दिया है। इसिलिय यह निश्चित है, कि वाचरपति के उक्त लेख का आधार योगभाष्य स्थित सन्दर्भ हो हो सकता है।

हमने उद्धरणों के ये कुछ ऐसे उदाहरण उपिथन किये हैं, वो छपने मूलप्रन्थों में उद्धा श्रानुपूर्वी के साथ उपलब्ध नहीं होते । फिर भी उन नामों पर थे उद्धरण ठीक है, उनमें कोई श्रसाध-स्वास्य नहीं सममाजाता । माठर श्रीर गौडपाद व्याख्याश्रों में पष्टिवन्त्र नाम से उद्धृत पहच्यायी सृत्र् की भी वहीं स्थिति हैं । इससे पडण्यायी के पछितन्त्र श्रपर नाम होने पर भी प्रकाश पड़्या है, श्रीर इसकी प्राचीनता को भी प्रमाणित करता हैं ।

इस बात को हम अनेक बार लिख चुके हैं. कि पर्झाशाय आदि के प्रत्यों के लिये भी 'पष्टितन्त्र' पर का प्रयोग होता रहा है। प्रस्तुत प्रसंग में यह अधिक संभन्न हैं. कि पष्टितन्त्र नामें से उद्भुत उक्त सृत्र, पद्धशिख के मन्य का हो। पद्धशिख का मन्य, कि पितन्त्र प्रकृत विक्रास्त्र की क्षांत्र प्रकृत की प्रकृत हो। से पष्टितन्त्र प्रपत्नाम पहण्यायों के [शाद्द] सुत्र का ज्याख्यातभूत ही यह पद्धशिख का सृत्र हो, जिसको माठर ने अपनी वृत्ति में उद्भुत किया है। प्रज्वशिख और अनिरुद्ध होनों ही अपने न समय में इस सुत्र के ज्याख्याकार है। दोनों के समय का श्रात्यधिक श्रान्तर होने पर भी न्याख्यान में श्राहचर्यजनक समानता है। यदि इस बात को ठीक माना जाय, कि 'पुरुवाधिष्ठित प्रधानं प्रवर्त्तते' यह पञ्चशिख का सूत्र है, श्रीर पडध्यायी [ शह्द ] मूत्र की न्याख्या के रूप में लिखा गया है, तो भी पडध्यायीसूत्र भी प्राचीनता व किपलप्रणीतता में मन्देह नहीं किया जा सकता।

(२७)—सांख्यसप्रति की धन्यतम व्याख्या युक्तिदोपिका के १२३ पृष्ठ की ६—१० पंक्तियों में एक लेख इसमकार उपलब्ध होता है—

"एउ हि मारुषवृद्धाः श्राहः—श्राहङ्कारिकार्णान्द्रियारपर्थं सार्घायतुमर्हन्ति नान्यथा।"

इस उद्भुत वाक्य का रिष्ट क्रर्थ यह है, कि इन्द्रियां, आहङ्कारिक होने पर ही क्रर्य के सिद्ध कर सकती हैं, भौतिक होने पर नहीं। पडप्यायी में यही क्रर्य निम्नतिखित सूत्र से प्रतिपादित किया गया है।

"श्राहद्वारिकत्वश्रुतेन" भीतिकानि" [ २।२० ]

युक्तिदीपिकाकार के लेख से यह स्पष्ट हैं, कि उसने उक्त बाक्य को कहीं से उद्धुत किया है। उससे यह भी ध्वनित्र होता है, कि कदाचित रसने इस बाक्य को किसी अन्य से पढ़कर या देखकर उद्धुत न किया हो, प्रत्युत परम्परा के आधार पर ही उसने इसे जाना हो। यह भी संभव है, कि इसी कारण प्रस्तुत वाक्य के पदिचन्यास में कुछ अन्यथा होगया हो, परन्तु अर्थ में कोई भेद नहीं हो पाया। ऐसी स्थिति में अधिक संभावना यही है, कि जुक्तिदीपिकाकार के उद्धरण का मूल आधारसोत, पढध्यायो का उक्त स्वृत ही रहा हो।

यशिप 'सांख्यबृद्धाः' पद से, कपिल का ही प्रहण हो, यह आवश्यक नहीं है। वाचस्पति

मिश्र ने सांख्यतत्त्वकौमुदी में एक उद्धरण इसी पद को लिखकर दिया है।

''यथाहुः सारत्यवृद्धाः—

असस्व नास्ति सम्बन्धः कार्स्यैः सत्त्यसंगिभिः। असम्बदस्य चोरपत्तिभिन्छतो न द्यवस्थितः॥इति [ का० ६ ]

इसप्रकार के और भी लेख हो मकते हैं, जिनका अभो तक हमें ज्ञान नहीं । बाचस्पति के लेख में 'सांख्यगृद्धाः' पद, कपिल के लिये नहीं कहा जासकता । संभव हैं, यह पय किसी अन्य प्राचीन पंचिश्वल अथवा वार्यग्रस्य आदि आचार्य का हो । परन्तु युक्तिदीपिका के उक्त उद्धरण के सम्बन्ध में यह वात नहीं कही जा मकती । क्योंकि उसकी रचना, स्वरचना से पर्याप्त समानता रखती हैं । इसलिये उक्त उद्धरण का आधार, सूत्र को मानने में कोई अमामज्ञस्य प्रतीत नहीं होता। एक ही साधारण पर का अनेक आचारों के लिये प्रयोग होने में कोई वाधक प्रमाण नहीं हैं। भिन्न भिन्न लिहों के आधार पर, किस जगह किस आचार्य के लिये उस पर का प्रयोग किया गया है, इस बात का वियेचन कोई भी विवेचक अच्छी तरह कर सकता है।

मंख्या ( रं६ ) में निर्दिष्ट पष्टितन्त्र-मृत्र के लिये पद्धविशय की रचना होने के विषय में

जो विचार हमने प्रस्तुत किया है, वह 'श्राहद्वारिकाणीन्द्रि सम्पर्थ साधवितुमर्हन्नि नान्वधा' इस सुत्र के सम्बन्ध में भी समकता चाहिये। संभव है, यह पद्मशिष्यसूत्र हो, स्त्रीर वडःयायी के [ २।२० ] सत्र के ज्याख्यानरूप मे लिखा गया हो ।

गौतमकृत न्यायस्त् [ शशष्ट ]का भाष्य करने हुए यात्स्यायन मुनि ने सुष्पादि प्रत्यच मन निर्देश— के प्रसंग में मन की इन्द्रिय बताया है। परन्तु गौतमसूत्रों में मन के इन्द्रिय होने का कहीं उल्लेख नहीं आता, तब मन को इन्द्रिय कैसे माना जाय १ डम आशंका का उत्तर वाल्यायन ने यह दिया है-

क्सिभाय यह है, कि गौतम सूत्रों में बद्यपि मन के इन्द्रिय होने का उल्लेख नहीं हैं, "तन्त्रास्तरसमाचाराच्चेतत् प्रत्येतव्यमिति ।" परन्तु अन्य शास्त्र में ऐसा उल्लेख पाया जाता है। श्रीर हमने यहां श्रपने शास्त्र में उसका प्रतिवेध नहीं किया है, इसलिये हम को भी वह अभिमत ही है। इसप्रकार वात्स्यायन ने अन्य शास्त्र के उल्लेख पर मन को इन्द्रिय स्वीकार कर, मुखादि प्रत्यत्त के सामञ्जस्य का निरूपण किया है।

श्चव विचारणीय है, कि फिस अन्य शास्त्रमें मन के इन्द्रिय होने का उरलेख किया गया है। हम देखते हैं, कि वैशेषिक में कोई भी ऐसा मृत्र नहीं है, जिसमें मनके इन्द्रिय होने का उल्लेख हो । मीमांसा श्रीर वेदान्त में भी हमें कोई ऐसा सूत्र नहीं मिला । पातझल योगसृत्रों मे भी कोई ऐसा निर्देश उपलब्ध नहीं होता। तब अन्तनः हमारी दृष्टि सांख्यपडध्यायो सुत्रों की खोर मुकती हैं, और हम देखते हैं, कि इम तन्त्र में मन के इन्द्रिय होने का उल्लेख है। यदि वात्स्यायन का निर्देश, सांख्य की दृष्टि से ही किया गया मान लिया जाय, नो वाल्यायन का, सांख्य के लिये तन्त्र-पद प्रयोग भी विरोप महत्त्व रखता है। इस बात को प्रथम सिद्ध किया जानुका है, कि सांख्यपडध्यायी का ही दूसरा नाम पष्टितन्त्र है, और इसके अन्तिम आर्थ 'तन्त्र' पट से भी

सांख्यपडध्यायी के द्वितीयाष्याय के १७ और १८ वें सूत्रों में अहङ्कार से इन्द्रियों की इसका व्यवहार हो सकता है। उत्पत्ति का निर्देश हैं। श्रमन्तर १६ वें सुत्र में उन इन्द्रियों की गणना की गई है। सुत्र इस प्रकार है-

''कर्मेन्द्रयबुद्धीन्द्रयैरान्नरमेकादशकम्।"

पांच कर्मेन्द्रिय और पांच झानेन्द्रियों के साथ एक आन्तर [मन] इन्द्रिय को जोड़ कर ग्यारह' इन्द्रियां होजाती हैं। २६ वें सूत्र में पुनः उभयप्रकार की इन्द्रियों के साथ सम्बद्ध

सांख्य से इन्द्रियां ग्यास मार्गा गई है, श्रीर करण तरह । ताल्य यह है, कि वृद्धि ग्रीर श्रारंकार को श्रारंत:-करण मलने पर भी इन्द्रिय संशा महीं दीगई। इसका विवेचन इसप्रकार है —तरह करणों के दो

होने के कारण मन को उभयातमक इन्द्रिय माना है। इसके खातिरिक्त सांख्यपडध्यायी के श्राइट मुत्र में भी इस खर्य का स्पष्ट उल्लेख है। इसकार सांख्यपडध्यायी ही ऐसा शास्त्र है, जिस में मन के इन्द्रिय होने का साज्ञान् उल्लेख है। फलत उस के खावार पर वास्त्रयायन के उक्त लेख को समञ्जस कहा जासकता है। यद्यपि ईस्वरकृष्ण की २६, २७ कारिकांखों में भी इस अर्थ का उल्लेख है, परन्तु उससे पूर्वव ने वास्त्यायन उसवा निर्देश कैसे कर सकता है। और किर गीतम के खाभित्राय के साथ उसका सम्बन्ध जोड़ना तो सर्वथा खसमव है। इस रीति पर भी वास्त्यायन और गीतम से भी पूर्व इन मुनों की स्थिति स्पष्ट होती है।

इस प्रकरण में हमने पडध्यायी के श्रानेक सूत्रों के उद्धरण, मस्तृत साहित्य से चुन कर विखलाये हैं। उनमें से सब ही सायणाचार्य से प्राचीन श्रथवा बुद्ध उस के समकालिक हैं, और श्रानेक वाचरपति मिश्र तथा शंकराचार्य [ के रथित काल ] से भी प्राचीन हैं, और बुद्ध तो ईरवर कृष्ण से भी प्राचीन हैं। ऐसी स्थिति में पडध्यायी सुद्रों की रचना, सायणाचार्य के श्राननर मानना सर्वथा श्रमगत हैं। उन सब उद्दुष्ठत सुत्रों की एक सुची यहा दे देना उपयुक्त हागा।

- ( १ )—सन्वरजस्तमसां साम्यावस्था प्रकृति । [ १, १ ४, १०, ११, १०, १३, १८ ]
- (२)—श्रगुपरिमार्थं तत् [ सनः ]। [२]
- (३)-प्रकृतेर्महान् महतोऽहकारः ऋहकारात् पद्धतन्मात्राणि । [३]
- ( ४ )—सन्वरजस्तमसा साम्यावस्था अञ्चतिः, प्रकृतेर्महान, महतोऽहंकार., छहकारात पञ्चतम्मात्राणि,जभयमिन्द्रियम्,तन्मात्रभ्य स्थूलभ्तानि, पुरुषः। [४,७,२३,२४]
- ( ४ )—सौदम्यादनुपलव्धिः। [ ८, २१ ]
- (६)—कार्यदर्शनात्तदुपलब्धे.। [८]
- (७)—नासदुत्पादो नृशः गवत्।[६]
- (६)—सामान्या करणवृत्ति प्राणाद्या वायवः पञ्च। [१४]
- ( ६)--उपादाननियमात्। [१६]
- ( १० )—परिमाणात् । [ २० ]
- ( ११ )--ममन्वयात्। [ २० ]
- ( १२ )-विषयोऽविषयोऽप्यति रूरादेर्हानोपादानाभ्यामिन्द्रियस्य । [ २१ ]

भेद बाह्यकरण श्रीर %न्त करणा । बाह्यकरण टण-पाच क्रानेट्रिश्च, पाच कर्मेट्रिश्च । अन्त करणा तीन-मन' शहकार-बुद्धि । इन्द्रियरूप मे अध हम इनका विनेचन करेंगे, तन दश धाह्य इन्द्रिय, एक आन्तरिन्द्रिय ! इसमकार इन्द्रिय ग्वारह ही हैं । बुद्धि श्रीर शहंकार इन्द्रिय नहीं । केवल करण हैं !

सुवों के आगे जो सख्या दी गई हैं, वे वे हैं, जिन सख्याओं पर इस प्रकरण में इन सूर्या की उद्गृत किया
 गया है। इन सूत्रा तथा इनक उद्गरण स्थलों का निर्देश वहां पर देखना चाहिये।

#### वर्चमान सांल्यसृत्रों के उद्धरग

```
( १३ )--सत्त्वरजस्तमसां साम्यावस्था प्रकृतिः, प्रकृतेर्महान, महतोऽहंकः
                तन्मात्राएयुभयमिन्द्रियं, तन्मात्रेभ्यः स्थूलभूतानि, पुरुषः, ६०
               विंशतिर्गेण: । [ २२ ]
      ( १४ )—अचेतनत्वेऽपि क्तरवच्चेष्टितं प्रधानम्य । [.२२ ]
      (१४)-त्रिगुरणाचेतनत्वादि ह्रयोः [२२]
      ( १६ )—श्रसन्निकृष्टार्थपरिच्छित्तिः प्रमा, तत्माधकतमं यत्तत् "प्रमाणम् । [ २३ ]
      (१७)-- श्रशक्तिरष्टाविशतिधा । [२४]
      (१८)--बुष्टिनैवधा।[२४]
      (१६)-सिद्धिरप्टधा। [२४]
       (२०)-विपर्ययमेदाः पद्य।[२४]
       ( २१ )-करमां जयोदशविधम । [ २४ ]
       ( २२ )—श्रध्यवसायो बुद्धिः। [ २४ ]
       ( २३ )--श्रमिमानोऽहंकारः । २४ ]
       ( २४ )—गुज्जपरिजामभेदान्नानास्वम् । [ २४ ]
       ( २४ )--तत्सन्तिधानादधिष्ठातृत्वं मश्विता । [ २६ ]
       ( २६ )-- आहङ्कारिकत्वश्र तेर्न भौतिकानि । [ २७ ]
         वस्वसमास स्त्रों में मे जो सूत्र हमें संस्कृत माहित्य में उद्धृत हुए उपलब्ध हुए हैं, अनकी
सुची निम्नलिखित है-
         (१)-पञ्चपर्वा अविद्या। [६]
        (२)—अष्टी प्रकृतयः। [१४, १६, २२] ः
         (३)—पोडश विकासः।[१४,१६,२२,२४]
         ( ४ )--पुरुषः । [ १६ ]
         (४)--पञ्च वायवः। [१६, २४]
         (६)--श्रेगुएयम्।[१६,२४]
         (७)--सब्रतः।[१६]
         (६)-प्रतिसञ्चरः।[१६]
         ( E)--दश मूलिकार्थाः । | २४ ]
       (१०)-- त्रिविधो बन्धः २४]
       ( ११ )—त्रिविधं दुःखम्। [ २४ ]
       ( १२ )-- त्रिविधं प्रमाणम् । [ २४ ]
```

( १३ )--पञ्च कसैयोनयः।[ १७ ]

होने के कारण मट्र्य मृत्र में भी न्य्रे औ दर्शन का इतिहास ना चाहिये, कि इनके अतिरिक्त और कोई भी उद्धृत सूत्र जो कुछ माल्म होसका, यहा निर्देश कर दिया है। अभित्र सूत्रों का पता लगाया जासकता है। परन्तु प्रकृत अर्थे [-पडध्यायी स्विथे इतने उद्धरण भी पर्याप्त हैं।

चतुर्थं प्रकरण समाप्त ।



#### पञ्चम प्रकरण

## √सांख्यषडध्यायी की रचना

दितीय प्रकरण के प्रारम्भ में निर्दिष्ट तीन व्याचेपों में से दो का समाधान विस्तारपूर्वक एवड़ तीन प्रकरणों में करिद्या गया है, और इस बात को भी सिद्ध कर दिया गया है, कि यर्च मान सांख्यसुत्रों की रचना सांख्यसप्तित से बहुत पूर्व हो चुकी थी। श्रव तीसरे आपेप का ममाधान इम प्रकरण में किया जायगा। उसके लिये प्रथम महत्त्वपूर्ण प्रश्न यह उपिध्यत होता है, कि क्या इन सम्पूर्ण सुत्रों को अंगल की रचना माना जासकता है? यह हां, तो इन सुत्रों में, कर्षपत के अनन्तर होने वाले अनेक श्राचपां के मत, उनके अपने शास्त्रों के पारिभाषिक पद्मयोग, तथा उनके खपडन मएडन का प्रतिपादन कैसे होसकता है? यह एक श्रव्यन्त रपष्ट वात है, किसहस्रों वर्ष अनन्तर होने वाले श्राचपां, उनके शास्त्रों और मुमदानतों का झान, प्रथम हो कपित को हो जाय, कहापि स्वीकार नहीं किया आसकता, इसालये यदि यह मान लिया आय, कि इन सूत्रों में श्रवेक सूत्र ऐसे हैं, जिनको कूपिल-प्रणीन नहीं कहा जातकता, वे श्रान्तर काल में किर्दा श्राचार्यों ने भीप में मिला दिये हैं, तो इस मान्यता के लिये भी प्रमाख को श्रावरयकता होगी। इस वावका विवेचन करना भी फटिन है, कि कैन से सूत्र कपित्रश्रणीत हैं, और कैन से नहीं। इसलिये यह श्रवन्त व्यवस्थक होजाता है, कि सूत्रों की रचना के सन्वन्य में सूचन रिष्ट में विचार किया जाय। श्रीपत श्रव्याचार्या राश्वावडेकर विद्यावाच्यस्यित के, सांख्यसुत्रों की प्राचीनता श्रीर किपिता अधीतता सम्पन्धी विचार—

इसमें मन्देह नहीं, कि इस उपिल समस्याको मुलकाने के लिये आधुनिक खनेक विद्वानों ने प्रयस्न किया है। परन्तु ने कहां तक सफलता प्राप्त कर सके हैं. यह विचारणीय है। दनके लेखों को विद्वानों के सन्मुख उपस्थित कर देना ही उचित है। इसके सम्बन्ध में हमें एक विस्तृत लेख, कोल्हापुर से प्रकाशित 'मस्तृतचन्द्रिका' नामक संस्कृत मासिक पविका [१८६६ शाकाव्द के चारिवन मास के आहु ] में दृष्टिगोचर हुआ। इसके लेखक हैं, श्रीवृत अप्पाराम्म राशिववेकर विद्याचाचरसीत। लेख के किया के किया है। किया किया है कि ये पडस्पायी रूप साहयसुत्र महर्षि कवित के ही चनाये हुए हैं।

श्चापने सृत्रचना के सम्बन्ध में पूर्वपद्म उपस्थित करते हुए लिखा है- " यद्यपि ।

यह लिख संस्कृत मे है, हमने उपका हिन्दी अलुवाद करके मूख में खिला है। पुछता के लिये हम यह लेख भी श्राधिकम रूप में यहां उक्कृत किये देते हैं:---

अनेक प्राचीन वाक्यों से प्रमाणित होता है कि ये सांख्यसूत्र कपिल के बनाये हुए है, फिर भी युर्क्टि विरुद्ध होने से यह बात मानी नहीं जा सकती। क्योंकि श्रुति में कपिल को आदिविद्वान करी हैं। पारचात्य विद्वान् भी कपिल को प्रथम दार्शनिक स्वीकार करते हैं। इसलिये कपिल का सब से प्राचीन होना स्पष्ट हैं, एक प्राचीन ऋाचार्य ऋपने से ऋर्वाचीन ऋाचार्यों के मंतों को स्वरचित अन्थ में किस प्रकार श्रम्तर्निविष्ट कर सकता, है ? यदि करता है तो यह प्राचीन नहीं, किन्तु जिन आचार्यों के मतों को अपने प्रन्थ में उपनिवद्ध करता है, उनसे यह अर्वाचीन ही होना चाहिये। इसप्रकार यदि श्रादिविद्वान् कपिल ही इन सुत्रों का प्रणेता होता, तो श्रपने से बाद में होने वाले छः श्रौर सोलह श्रादि पदार्थ मानने वालों के मतों को श्रपने बनाये प्रन्थ में किसप्रकार उपनिवद्ध करता, परन्तु इन सांख्यसूत्रों में खब्डन के लिये इसप्रकार के मत उपनिवद्ध हुए २ दोखते हैं 🕂

न समवायोऽस्ति प्रमाणाभावात् ।- , पोडशादिष्यप्येवम् । न पट्पदार्थनियमस्तद्बोधान्मुक्तिः।

नासुनिस्यता तत्कार्येश्रृतेः। इत्यादि

ये समवाय या छः पदार्थ श्रादि मानुने वाले गौतम श्रादि नैयायिक, भगवान् कपिल के बहुत बाद में हुए हैं, इसलिये वे सांख्यस्त्र कपिलप्रणीत नहीं कहे जा सकते। किन्तु कर्णाद ब्रादि के बाद में होने वाले किसी श्राचार्य ने इन्हें बनाया है। इसके ऋतिरिक्त इन सूत्रों मे बौद्ध श्रादि श्रवैदिक दर्शनों के मत भी अनुदित देखे जाते हैं, इसलिये यह भी नहीं कहा जा सकता कि वेदमूलक दार्शनिक मतों को कपिल ने बेद से लेकर ही अनुवाद कर दिया है। और शंकराचार्य के मत का खरडन करने में भी इन सूत्रों की प्रयुक्ति देखी जाती है। इसलिये इन सब बातों से यही अनुमान

षीडशादिष्यप्येवम्।

न पट्पदार्थं नियमस्तद्वोधान्मुक्ति । नासुनिस्यता तस्नार्थश्रुतेः । इत्यादिपु ।

परभाविनंश भगवत. कपिलात पटपदार्थवादिन इति नेतानि सांस्थसूत्राणि भगवता कितन प्रखोतानि, किन्तु केषादादिभ्यः पराचीनेनैव केनापि हत्यवश्वमभ्यपेतस्यम् ।

अयोच्यते वेदेषु सर्वेपामिष दर्शनानां बीजमूततयावस्थानेन न खलु तदनुवादस्यासम्भवविषयस्व-मिति नानेन सांख्यस्त्राणां कपिलप्रणीतत्व व्याहन्यत इति । तथापि न गतिः, स्त्रीषु हामीषु दर्शनान्त-

<sup>&#</sup>x27;'यदापि 'अग्निः स कपिलो नाम सांख्यसूत्रभवत्त कः' इत्यादीनि विद्यान्त एव भूयासि वचनानि श्रीमतः कविलमुनेः सांख्यसूत्रप्रयोत्त्वे प्रमायभूतानि, तथापि न तायद्विः सांख्यसूत्राणां विवस्रणीतस्य स्थीकर्त्तुं शक्यम्, बुक्तिविरद्धत्वात् । तथाहि-श्रूयते किल किएलस्यादिविद्वत्वं वेदेपु-'ऋपिं प्रस्तं कपित्तं यस्तमग्रे ज्ञानैर्त्रिमित्ते ज्ञयमानं च पश्येत् इति । पारचात्वा श्रप्यस्यादिदार्शनिक्य-महोकुर्वन्ति । थादिविद्वत्वाच्चास्य सर्वेभ्योऽपि प्राचीनत्वमर्योदुक्तं भवति । यश्च प्राचीनो नासावर्वान चीनानां मतान्यात्मना विरचिते प्रवन्धे निवद्धं प्रभवेत् । यदि च निवध्नीयान्नासी प्राचीनः किन्तु वेषां मतान्यनेनोपनिबध्यन्ते ततोऽघांचीन एव स्यात् । एवं यदि महामुनिसादिविद्वान् कपिल एव सांख्यसूत्राणि प्रागोज्यन्तासाँ स्वस्मात् परभाविनां षट्षोडशादिपदार्थवादिनां मतान्यारमनः प्रवन्ध उपन्यभन्रस्यत् । निषद्धानि पुनरेवंविधानि मतानि श्राएडनीयतथा सांख्यसृत्रेषु । यथा--

न समवायोऽस्ति त्रमागाभावात्।

हड़ होता है कि श्री राष्ट्रराचार्य से भी धर्वाचीन किसी घ्याचार्य ने इन सूत्रों का प्रथन दिया है। ये सांख्यसूत्र कपिलप्रणीत नहीं कहे ला सकते।"

ु स पूर्वपत्त को उपस्थित कर लेखक महोदग ने इसका समाधान इसप्रकार प्रारम्भ किया है—'इन' कर्ध्वरेता मुनियों को एक छलौकिक प्रत्यत्त होता है, जिसके कारण वे भूत, भविष्यत् और वर्त्तमान की प्रत्येक वस्तु को दृष्टिगोचर कर सकते हैं। इसीलिये इन गुनियाँ ने स्वरचित सूत्रों में उन उन ज्ञाचार्यों के भिन्न भिन्न मर्तों का कथन किया है, ज्रौर इसीलिये वेदान्त-हरीन में जैमिनिके समान काप्णीजिनि (३।१।६), आत्रेय (३।४।४४) औडुलोमि (४।४६), श्चादि मुनिगों के मतों का संमह किया गया है। जैमिनि ने भी मीमांसादर्शन में भगवान् व्यास (६।३।१७) और कार्याजिनि (४।३।१७) प्रमृति आचार्यों के मतों का संयह किया है। इसी प्रकार भक्तिमीसांसा में भगवान् शास्टिहत्य ने काश्यप (२६), जैमिनि (६१), और धादरायस ( ६१ ) अपि अप्राचार्यों के मतों को दिखलाया है। इसप्रकार और भी ऊहना कर लेनी चाहिये। इसी रीति पर मुनियों के अलौकिक प्रत्यत्तराली होने से ही दर्शन आदि में बौद्ध आदि

मतों का उपन्यास ख्रीर उनका खरडन देखा जाता है। जैसे न्यायदर्शन में शरीरात्मयादी चार्वाक के मत का खरडन (३।१।४), स्त्रीर चृश्चिकविज्ञानवादी बौद्धमत का उपन्यास (३।२।११) देखा जाता है। इसीप्रकार (२।२।२८ खादि) वेदान्तसुत्रों में भी विज्ञानवादी गौद्धमत का खरडन उपलब्ध होता है। पुराणों में भी बौद्धमत के योधक वाक्य दीखते हैं। विष्णुपुराण के हतीय क्रीरा का श्रहारहर्मा अध्याय इसमें प्रमाण है। यातमीकि रामायण श्रीर महाभारत में भी बौद्ध आदि के नाम उपलब्य होते हैं। तो क्या बौद्ध आदि को है पायन आदि से भी प्राचीन मानना चाहिये ? अथवा मुनियों की श्रज्ञौिकिक प्रत्यज्ञशासिता को ही इसका कारण मानना चाहिये ? इसका निर्णय विद्वान स्वयं करें । इस रीति पर यदि न्यास खादि ऋषियों को शलोकिक प्रत्यत्त हो जाने का सामर्थ्य स्वीकार किया जाता है. तो फिर महिषे कविल ने ही क्या अपराध

शरामित्र बौहारीनार्माप मतान्यमृद्गितानि रुखन्ते । रुखने च श्रीशंकराचार्यमतलवरङनेऽपि प्रवृत्तिरेतेपास् । सत्ब्रातुमीयते - श्रीशः श्चापति (Scual चीनेनेव केनापि संद्रधितानि सांत्यसूत्राणीति।

वाज्यानुमान्तः । । (अव्यक्तिकः च प्रत्यवसूर्ण्यरेतालां सुनीनामेतेनां यस्य किरा भूतं भवद् भावि च वस्तु विषयनासुपयाति । गण्णलाकक च अव्यवभूष्य राज्य धुनानाताव । परंत करा पूर्व नवस्तु नास्य व परंतु विषया धुप्तातात । क्षत एव चामीमिरणनिवष्यक तेषा तेषां सवात्यामना संप्रधितेषु सृत्रेषु । श्वत्यद्व च वेदान्वदर्णने जीमिनिव (स्वामिन: पल्लभुतीरियाले यः) (३ । ४ । ४४ ) 'वस्यादिति चेन्नोपलखखार्षेति जामनास्य स्थापनः कल्युतार पान प्रतिविद्यान्त्रेय तदासम्बद्धादियाँहुवामिः (४ । ४ । ६ ) इत्येषे कार्त्याजितः (३ । १ ६ ), पीजितनमार्थेय तदासमब्द्यादियाँहुवामिः (४ । ४ । ६ ) इत्येषे देवां ततां मुनीनां मतापि संगुद्धन्ते । जीमिनिनपि मीमोसादयेने 'कालान्यासेऽपि यादपिः कमेमैदाय' वस तथा द्यापा वार्याः वस्ता व (६।६।५) का प्रतिस्थापाः । सिक्सीमांसार्थं च सगवात् शायिङस्यः 'वामस्ययेपाः कारपपः कारपानिनित्रभृतीनां च मतं संजमाः । सिक्सीमांसार्थं च सगवात् शायिङस्यः 'वामस्ययेपाः कारपपः कार्याता है है। (नामित जीमिना समजान (६१), 'कलमसमाद बान्सायणे दशवान (६१) ्रहृति काश्वपादीमां मतानि प्रदर्शयामामेति । एपमन्यवृत्युद्धम् ।

किया है, जोिक उनके सूतों मे तीद्ध स्त्रादि मनों के उपन्याम को सहन नहीं, करते, और उसी के कारण सूतों की ही स्त्राचीनता को सिद्ध करते हो। इसिलये स्तरानत प्राचीन स्रलोकिक प्रत्यक्ष-शाल्बी महिं कियल ने ही इन विद्यमान साख्य सूत्रों की रचना की है यह सिद्धान्त स्त्रास्य स्वीकार करना चाहिये। ऐसी स्रवृक्ष्या में बोद्ध स्त्रादि मनी का उपन्यास भी साख्य मूत्रों में सम्भव होसकता है, और इसिसे सूत्रों का स्त्राचीनता भी सिद्ध नहीं की जासकती।"

श्रीयुत अपाशर्मा के विचारों की श्रमान्यता—

लेसक महोदय के इस समावान का साराश इतना ही है कि प्राचीन मुनिजन त्रिकात रहीं थे, इसीलिये वे अपने से हजारा वर्ष बाद होने वाले आवारों के सिद्धा-ता वा उल्लेख भी उन्हीं के शब्दों हारा अपने अन्यों में करसके। हमारे विचार म यह समाधान वर्षमान सड़ी में एक हास्प्राप्य वस्तु है। आज इस बात की नोई भी स्त्रीकार करने के लिये तयार नहीं। विद उस समय का कोई भी मुनि, आज के रेडिनो और एटॉमिक बम् आदि के आधुनिक स्प में आविष्कार की वामत कोई अन्ध लिखनाता, तो इस परिडत जी के समाधान का कुत्र महत्त्व समस सकते थे।

आपने मीमासा ओर वेदान्तदरीन में छुद्र आचार्यों के नामा का उल्लेख़ बताया है। इसमें कोई सुन्देह नहीं कि बदान्त और मीमासा के कर्चा ज्यास और जैमिनि समकालिक थे, ज्यासके प्रवान शिष्यों में जैमिनि का नास आता,हैं। पिछत जी ने भी अपने क्षेत्रमें इस बातको माना है,

र लंक्कियरपरशालि विदेव मुनीग् दर्यमाविष्ठ श्रीद्वादिनवानामुग्न्यासस्तत्ववरण्या प्रवास्त । युवा न्यावद्यने 'यरीरदाहे पावकाभावाद' (२१,११४) हत्यादिम सूत्र ग्रीरात्सवादिन श्रावोहस्य मत खाडाते । 'स्तिटिक्टरपरापरोद्यने चिक ग्रावः द्वावोनामटेतु' (२१२१२) इति श्रावोहस्य मत खाडाते । 'स्तिटिक्टरपरापरोद्यने चिक ग्रावः द्वावः द्वावः । १११ । १२) इति चिक्रत्यादि मत्त्र मत्त्र विद्यानादि ग्रावः स्वावः । एतं 'मामाव उपल्लेषे (११२। १२) हत्यादिष्ठ व्यासस्त्रे व्याति विद्यानादि मत्त्र वात्र प्रवादे विद्यानादि वाद्वानाव्योक्त विद्यानादि । सहस्यता चात्राम् भावाति विद्यान्य निर्मायस्य विद्यानाद्वाद्वानाव्यान्य । सामाव्यति विद्यानाद्वानाव्यानाव । सहस्यता चात्रमें भावात्व विद्यानाव्यान्य विद्यानाव्यान्य । सामाव्यति विद्यानाव मत्त्र मत्त्र विद्यानाव्यान्य । स्वावः विद्यानाव्यान्य । यदि तु व्यापादीना तथानियम प्रवयाद्वित्यम् गुपगम्यन तदः किमस्यत्व श्रीमता कपिकेन, येन सक्षेत्र सुत्रेषु प्रवादानित्यास्य । सहस्त विद्यस्य प्रवादान्य । तद्वरस्यक्रितिव्य प्रचीनत्वेत्तस्य प्रवादा । स्वावः विद्यस्य स्वातः विद्यस्य स्वातिव । स्वावः विद्यस्य स्वाति । सामावितः स्वावः स्वावः साच सामावः स्वावः स्वावः स्वावः सामावः साम

भ ब्रह्मणो ब्राह्मणानाज्ञं,त्थानुमहकात्या । विच्यास वेदान् यस्माद् स तस्माद् व्यास इति स्वतः ॥ वेदान्व्यापयामास महाभारतपञ्चमान् । सुमन्तु जीमिनि पैल शुक्त चैव स्वमा मजस् ॥ सि० भावः, शादिपर्यः, थर ६४ । रखी० ३३०, १३१ ]

विश्विक पर्यवराटे पात्रश्यों महाराणा । वेदान्ष्यापयणास स्वास शिष्याम् महाराणा ॥ सुमन्तु च महाभागा वैदायायनमेव च । <u>जैमिनि</u> च महाप्राज्ञ पेरा चापि वपरित्नम् ॥

[ म॰ भा॰, रान्ति॰, झ० ३३१। रहो॰ ५१, २७।]

खाधुनिक खन्य विद्वान् भी इससे पूर्ण सहितित हैं, ऐसी खेवस्था में गुरु खेवने प्रत्य में शिष्य के सिद्धान्त को और शिष्य खवने मन्य में गुरु के निद्धान्त को स्थान देव कवा है, इसलिये ग्रामांमा में ज्यास का उल्लेख और चेदान्त में जैमिन का उल्लेख किसी विशेष सिद्धान्त का निर्णूष्ट निर्में कर्ता। परन्तु कार्ल्णाजिनि, कौडुलोर्षि और मार्गय खादि आपार्थी का उल्लेख नेदान्त और मीमांसा में होने पर भी खापने इनको ज्यास और लेमिन से परचाद्रापी कैसे मार्ग लिखा? यह होन समक सेके। इस नामोल्लेख सेन स्थान होने पर भी खापने होने से हो पर मार्गिलिक सेन स्थान होने हो से से मार्ग तिया है कि ये खाचार्थ, क्यास और लेमिन से प्राचीन थे, या उनने सामालिक सेन स्थानलिय हो जाचार्थी का नेदान्त या मीमांसा में नामोल्लेख ज्यास या जैमिन की ऋतीरिक प्रत्यच्यालिता का प्रमाश ने ही होसबती। यही यात शाबिहरूव-प्राणीत 'मिल्लोमोंसा' नामक प्रत्य में उल्लिखित खाचार्थी के सम्प्रान्ध में भी जानलेंनी चाहियो। मर्किनपीमांसा में उल्लिखित खाचार्य, शाबिहरूव के प्राग्वर्यी ही होसबेत 'हैं, पेद्याईची नहीं।

न्याय, वेदान्त सूत्रों में साचात् वीद्र आदि मना का खएडन नेही-

'शरीरदाहे पातवामा । ति । १ । १ । ।

इस प्रकरण में यहां सिद्ध किया गया है कि कारमा, इन्द्रिय शरीर और भनसे क्रूयक् इस्तु हैं। इससे पहले तीन सुत्रों में इन्द्रियों से जीवना का भेर सिद्ध किया गया है, अर्थात् इन्द्रियां आत्मा नहीं होसकती। जननर इन तीनें सुत्रों (४—६) में शारीर से जावना का भेद सिद्ध किया गया हैं। क्या गौतम ३स वीत को ज्यान में रक्षर इन सुत्रों की रचना कर रहा है कि में बीद से

मींतम के मंमय को निर्वाय द्वा प्रत्य क परिश्विष्ठ एवं 'उपलहार' नामक प्रकरण में कियाँ गया है।

होने वाले चार्वाक के मत का खण्डन कर रहा हूँ ? हमारे पास इसका कोई भी प्रमाण नहीं। इन सुत्रों में कोई भी ऐसा पद नहीं, कोई भी ऐसी रचना नहीं, जो इन सूत्रों के साथ चार्वाक का सम्बन्ध प्रकट कर सके।

यह एक साधारण वात है कि जब कोई विद्वान किसी वस्तु के स्वरूप का निर्णय करने के लिये उपियत होता है, तब उसके हृदय में उस वस्तु के अनुकूल या प्रतिकृत मावों का उदय होना स्वाभाविक है, अनुकूत भावों का संप्रह और प्रतिकृत भावों का प्रत्याख्यान करने से ही उस वस्तु का स्वरूप निर्णय होसकता है। आत्मस्वरूप का निर्णय करने के लिये प्रवृत्त हुआ गौतम इस वातको देखता है कि लोक में इन्द्रियाध्य, शारीराध्रय और अन्तः करणाध्रय व्यवहार ही ऐसे होते हैं जो आत्मस्वरूप के निर्णय में सन्देह जनक होने से वाधक हैं। इसीलिये गौतम ने आत्मा को इनसे मिन्त किन्न के लिये इन तीन प्रकरणों की रचना की। जैसे आत्मा को मन और इन्द्रियों से अतिरिक्त सिद्ध करने के लिये इन तीन प्रकरणों की रचना की। जैसे आत्मा को मन और इन्द्रियों से अतिरिक्त सिद्ध करने समय गौतम यह नहीं सीचते कि इस मन (इन्द्रियास्मयाद) को और भी कोई मानता है या नहीं ठीक इसीप्रकार शारीर से अतिरिक्त सिद्ध करते समय भी गौतम को यह ध्यान नहीं है कि चार्वाक इस मत को मानेगा। इमारे लेखका अभिप्राय यही है कि केवल वादों के लयडन मण्डन का अवलन्वन कर पूर्वापर का निर्णय करना असम्भव है जब तक कि एक दूसरे को रचना में एक दूसरे के पद, स्पष्ट नामोल्लेख या रचना का समावेश प्रतीत न हो।

वेदान्त सूत्रों में भी इसी तरह कोई पद या रचनाताम्य या नामोल्लेख नहीं है, जिससे यह स्पष्ट प्रतीत होसके कि ज्यासने यहां बौद्ध खादि मतों को लक्ष्य करके सूत्रों का निर्माण किया है। खातकल हम केवल भाष्यकारों का खिभाय लेकर हां इसप्रकार की ज्यवस्था करने हैं। यह निरिचत है कि भाष्यकारों का समय उस समय के परचात् है, जब कि इन वादों को विशेष र सम्प्रदायों ने खपना लिया था, इसलिये भाष्यकारों ने उन वादों को उन्हीं सम्प्रदायों के नामों से ज्यवहत किया और केवल खभ्यासवश हम भी खाज उसी तरह ज्यवहार करते पले जारहे हैं।

यह बात इमलिये भी पुष्ट होती हैं, कि शास्त्रों में अनेक ऐसे बाद र् जिनको अमीतक किसी सम्प्रदाय नहीं अपनाया, इसीलिये उनके साथ किसी सम्प्रदाय का नाम नहीं, ये शास्त्र में जाज भी अपने ही नाम से व्यवहार होते हैं, जैसे यहीं प्रकृत में दो बादों का नाम आया है— 'इन्द्रियासमयाद' और 'अन्तः करणास्त्रवाद'। यदि आज ही आनन्दसमाजी 'इन्द्रियासमयाद' और 'अन्तः करणास्त्रवाद'। यदि आज ही आनन्दसमाज का सिद्धान्त है, क्या किर हम यह सिद्ध करने के लिये तथार होंगे ? कि गीतम ने अपनी अलैकिक प्रस्वशासिता के कारण सहस्रों वर्ष पढ़ले ही इस वाद का लयड़न किया हुआ है। हमारा तो इस विषय में यही मत है कि शरवेक याद का मद्भाय, प्रत्येक समय में हो सकता है। इसलिये किसी प्राथ्य में किसी बाद के उल्लेख मात्र से हम उसकी पूर्वापरता का निर्णंग करने में असमर्थ हैं, जब तक कि किसी आयार्ष का, रास्त्र का, रचना का तथा विशेष पारिभाषिक पदों वन हम यहां उल्लेख न देरों। क्योंकि

फैबल जाद का उक्लेश किसी भी आचार्य के मस्तिष्क की वरुपना हो सकती है। विशेषकर, दार्रानिक आचार्यों ने लिये यह एक साभारण सी नात है कि ये अपने मतको पुष्ट करने के लिये प्रथम अनेक वादों ( मतों ) को उपस्थित कर उनकी प्रसारता प्रकट करते हैं। उनमें अनेक वाद केवल करपनामृतक होते हैं।

इन सब वार्ती पर विचार करते हुए हमारा निरचय है कि न्यायसूत्र या ब्रह्मसूत्रों में कोई ऐसे पद, नाम या रचनासाम्य नहीं हैं, जिनका अवलन्यन कर सूत्रों में चार्वाक बौद्ध आदि का समय चार्वा जोड़ा जासके, जो कि इन सूत्रों की रचना के वाद हुए हैं। यदि उनमें से किसी का समय पूर्व हो, तो हमें असे किसे कोई विरोध नहीं। परन्तु इसके विरुद्ध सांक्यसूत्रों में ऐसे अनेक सूत्र हैं जिनमें कपिल के परचाद्वाची आवारों के सिद्धान्तों का स्वष्ट उन्लेख माल्म होता है। चर्हाहरण के लिये दो चार स्वर्र हम यहां उद्देश्व करते हैं:—

'न वयं पर्पदार्थवादिनो वैशेपिकादिवत्' । १ । २५ । 'न पर्यवार्थनियमस्तद्योधान्मपितः' । ५ । ८५ ।

'वोडशादिष्यप्येवम्'। ५.। ८६।

'न समवाषोऽस्ति प्रभाणागानात्' । ५ । ६६ ।

'न परिमाणाचानुर्विध्य' द्वाभ्यां नद्योगान्'। ५ १६०।

इन पांचों सूत्रों की रचना से यह स्पष्ट मालूम होरहा है कि इन सूत्रों का निर्माण गौतम और फणाद के सिद्धान्तों को ज्यान में रम कर ही होसकता है। यहां तो स्पष्ट 'पेशेपिक' पद रक्त्वा हुन्या है, और किर उसके साथ 'पट्पदार्थवादी'। कणाद के पेशेपिक दर्शन के खतिरिक्त और पह क्या होसकता है। इसीतरह पोडशपनार्थवान भौनम स्पष्ट है। नैरोपिक में हो समनाय नामक द्वारा पदार्थ माना गया है, गुणों में परिमाणचातुर्विष्य न्याय येशेपिक पा ही एक अन्तर्गत खवान्तर मत है। यह सप्र रचना इनक्रतर खंदी हो जी गौरम और कणाद के साथ इन सूत्रों का स्पष्ट सम्बच्च जोड़ रही है। न्यायसूत्र और अग्रमूत्रों की रचना ऐसी नहीं थी। इसिलिये चे सूत्र इन सूत्रों की रचना ऐसी नहीं थी। इसिलिये चे सूत्र इन सूत्रों की रचना में उदाहरण नहीं होसकते। इसिलिये पिडतत्रों का यह समाधान-कि विकालदर्शी मुनिजन अपने पश्चाहावी आवार्यों के मनी का भी उपन्यास या स्पडन स्वरंचिन प्रचों में खलीकिक प्रस्वज्ञालिता द्वारा कराये हैं—सर्वेषा निर्मूल और हेय है। अन एक परिचन अपने समाधाना सुद्धार वे सूत्र करिकामधीत नहीं नहें जासकते।

रामायण महाभारत आदि में बाद आदि मतों का उल्लेख-

एक बात परिडत ती ने अपने लेख में और प्रकट की है कि वाल्मीकि रामायण, महामास्त्र स्त्रीर अन्य पुराखों में भी बौद्ध आदि मतों का वर्णन खाता है। वाल्मीकि खौर महाभारत तथा पुराखों के प्रखेता ज्यास निश्चित हो बौद्ध काल के बहुत पूर्व ही चुके हैं, इसलिये यह साह है कि उनके मन्यों में बौद्ध खादि का वर्णन उनके खतौकिक प्रस्वचरातिता के कारण ही होसकता है, धन्यथा नहीं। इसे मे सम्यन्य में हम इतना ही लिखिना पर्याप्त समम्मते हैं कि रामायण महामाँति और पुराणों की रचना यहुत व्यविचित काल तक होती रही है। समसे प्रथम रामायण को ही तिजिये। लाहीर पे लालचन्द व्यविचित काल तक होती रही है। समसे प्रथम रामायण को ही तिजिये। लाहीर पे लालचन्द व्यवस्थान पुस्तकालय में बीसिसे व्यविक प्राचीन हस्तलेख रामायण के विचमान हैं, इनके पाठों में रलोकों का ही नहीं प्रखुत व्यव्यायों का भेद है, इसी पुरतकालय से रामायण को प्रवच्यान प्राधाक व्यवसार सम्वादित किया गया है। इसके व्यविद्यक्त रामायण की हो शादा और हैं एक बज़ोरकल शादा, हुमरी दाचिलात्य शाखा। लाहीर कलकत्ता और वन्यई की मुद्रेत रामायणों को भी आप परस्पर मिलाकर देखें, तो आपको स्पष्ट मालूम होजायगा कि इनमें अध्यायों के अध्यायों का भेत है। यह तो स्पष्ट है कि स्वयं वालमीकि ने इसककार रामायण की भिन्न रचना न की थी, यह सब कार्य भिन्न ॰ देगों के मध्यकालिक परिवर्तों का ही है। तीनों शादायों का इकहा राध्याय करने से यह स्पष्ट प्रतिचि होजाता है कि इनकी रचना कितने व्यविचित्त कालतक होती रही है। है।

महाभारत के सम्बन्ध में तो ऐतिहासिकों ने सिद्ध फरिदया है कि इनको चत्तमान रूप सोवि ने खबसे समयग २३०२ वर्ष से कुत्र पूर्व दिया है । पुराषों के सम्बन्ध में कहना व्यर्थ हैं इनके खने

मन्त्री हितिदैव से स्वोच्चसस्थेषु पाचसु । प्रहेषु वर्ष टे लाने वारमवाधिन्तुना सह ॥ ६ ॥ पुष्ये जानस्तु भरवो मीनलाने प्रसन्तर्था । सार्षे जावौ तु सीमित्री सुलीरेऽस्तुदिव रयो ॥ १४ ॥ वा० रा०, बालका ड धध्याय ६म ( वस्त्रुड निर्णयसागरं सिंह

चाहे इस कथन से प्रांह्प म यह सिद्ध न किया जातके कि समर्ग्य मागरण ध्री रचना इसी समय हुई, दर फिर भी यह खबरंग मालम होता है, ईसवी सन् के प्रार्मात तक रामायण की रचना च कत हीती रही होती | यहां यह खबरंग प्यान रहे कि हमारा मर्ट इससे सर्वया विन्द्र है कि यूना क सम्पर्क से पहले भारतीय श्रायों को राशिज्ञान नहीं था, इसका स्वर्धकरण हम 'उपसहार' मागक रचना में वरेंगे।

धर्मामान महाभारत प्रन्य का रचना का समय ध्यस्ते २६०० वर्ष धर्यत् हेम। से रागभग ४०० वर्ष पहले तर वताया जाता है। यह बात भ्यान रचना चाहिते वि चाहे सम्पूर्ण महाभारीर वी रचना हा यह बात न हो, पर हवना ध्ययस स्वीकार किया नासका है कि महामारत वी रचना इस ममय वक होती रही है। इस सम समय का साति का बनाया हुंचा है। इस सम सात्रां का विवस्त्य पानों क सिये राव चहारू चित्रां विवस्त पानों का तिये राव चहारू चित्रां विवस्त का भीतार हम महामारत मामासा । श्रीर खोकमान्य तिस्तर का भीतार हम देशा चाहित् ।

श्रमिक श्रापुनिक ऐतिहासिक तो रामायश की रचना, महामारत की रचना से भी यान की सिद्ध करते हैं। उसमें एक यह दुक्ति उपस्थित को जाती है कि महाभारत में राशियों का वर्णन कहीं नहीं, परन्तु रामायण में कहें राशियों को वर्णन कहीं नहीं, परन्तु रामायण में कहें राशियों के नाम उपलब्ध होते हैं। वर्षीक श्रापुनिक दिहम्मण्डल ने इस बातको स्थीकार किया हुआ है कि भारतीों को राशियों का ज्ञान मुगान से मारत हुआ है, इसलिये भारत के साथ यूनान का सम्पर्क होने हैं पत्ति की पत्ता होती। की एक रामायण का रचना यूनान का सम्पर्क होने के वाद हुई। भारत से सुगान का सम्पर्क होती है वह लें वी से से हुआ सत्ता जाता है, इसले वहीं विद्य होती है कि रामायण की रचना इसके बाद हुई, क्योंकि उसमें राशियों का व्यान रप्त है ।

भागों की रचना तो खन से कुछ वर्ष पहले तक होती रही है, इन सब वानों को देखते क्या यह सम्भव नहीं कि इन प्रन्थों में वौद्ध खादि, का वर्षन ट्रोसके। इसलिये हमारे विचार में इन प्रमाखामानों को उपस्थित करके भी परिष्ठत जो सांख्यसूत्रों की प्राचीनना और किपलप्रखीतका को सिद्ध करने में सकत नहीं होसके।

∨सींख्यसूत्रों की प्राचीनना छीर कपिल की रचना होने में श्री सत्यवत सामश्रमी के विचार—

श्रीयुत पं० सत्यवन सामगमी ने भी ध्यमे <u>शित्तत्वातोचन</u> नामक प्रत्य में प्रसंगवण सांख्य के सम्यन्य में बहुत कुत्र जिला है। यह मम्पूर्ण वियरण कलकत्ते से १८०० ई० में प्रकाशित 'निरुक्तालोचन' के द्वि ग्रंय संस्करण के ६६ प्रष्ट से १०० वें प्रष्ट तक में किया गया है। आधुनिक स्म ही भिद्वानों को तरह यह तो सामश्रमी जी ने भी निर्धान्त स्वीकार किया है, कि व्यासिक दर्शनकारों में कपिल ही सबसे प्रथम आचार्य थे। सांख्य के इस प्रकरण को, प्रयत्तित समुसंदिता का समय निर्धारण करने के प्रसंग में सामश्रमी जी ने यहां स्थान विया है, और यह सिद्ध किया है कि इस सुमुत्रोक समुसंदिता से सांख्यदर्शन यहुत प्राचीन है। इस सम्बन्ध में जो विद्वान, विस्तृतक्त से सांस्थम और वाह्न प्राचीन है। इस सम्बन्ध में जो विद्वान, विस्तृतक्त से सांस्थम सां विद्वान होगा। यदां हम उतने ही श्रंश का निरूपण करेंगे, जो इस-प्रकरण के लिये अपनीति होसकता है।

यदापि इस होटे से प्रकरण में सामध्रमी जी ने सांख्यपष्टश्यायी सूत्रों की रचना के सम्प्रस्थ में अपना स्पष्ट मत प्रकट नहीं किया, तथापि इस विषय को उन्होंने श्रव्हता ही हो है दिवा हो ऐसा भी नहीं है। निरुकालोचन के हन में पूछ पर सामध्रमी जी लिएते हैं—"न वयं पर्द्यदार्थमितो वेशेपिकारिनन्" (सां० ११-४) यह सांप्यसूत्र तो दूसरे कियल या पद्धाशिद्धा- पार्य का नताया होसकता है, इसप्रकार इस सूत्र के देखे जाने से सांवप्रसाध्य की पड़श्यायी ही वैहीपिक श्राह्य के वाद की वनी सिद्ध होती है, उससे भी पूर्व निर्मित हुआ सांर्यदर्शन नहीं रेप रामध्यमी जी के विचारों की असान्यता——

इससे यह वो १९७८ है कि सामान जो इत सुन को सांख्य के मुलप्रवर्ष और होत्यक करित करित का वताया हुआ नहीं मानवे। बात ठीक भी हैं, जब कपित आदि दार्शनिकविद्वान हैं, तब वह अनन्तर प्रणीत वैशेषिक का उद्देख कैसे करता १ पर आप इस सुत्र को द्वितीय कपित

श्रहमन्यति सु सांवयद्यानायेवारिककरकेनेषु माथायम्, सांवयप्रथमावार्यस्य कवित्रस्थेव 'ब्राविविद्यान्' इति प्रथिक्ते '' । निकन्नालोचन पुरु ६७, पंरु १३, १४।

 <sup>&#</sup>x27;न वशं पद्यवार्धवादिनो वैशेषिकावितद्' (१ च २४ ) इति मांक्शसूत्रन्तु द्वितीयकपित्तस्य क्ष् पञ्चित्तराज्ञार्यस्य या भवितुमदिति । तथा चेत्वसूत्रदर्शनाम् सांक्यर ।स्त्रोवस्यध्याय्या एव धेरेनिकादि-पर्यत्ये सिध्यति, न तु सांत्यदर्शनस्य वर्ष्य्यस्य । निक्ताकोष्यन पृष्ट ६८ ।

या पञ्चशिखाचार्य की बनाया मानते हैं। यहां आपके लेखसे यह नहीं प्रतीत होता कि केवल यह एक ही सूत्र द्वितीय किपित या पद्धशिक्षाचार्य का मिलाया हुआ है या सम्पूर्ण पडध्यायी का ही निर्माण इन्होंने किया। इस बातको स्पष्ट करने के लिये आपने इसी प्रकरण में आगे तत्त्वसमास की ज्याख्या सर्वोपकारिगी का एक उद्धरण देकर बताया है कि सांख्यपडध्यायी ऋग्ति के श्रवधार भगवान कपिलों की बनाई हुई है। पर इसके सम्बन्ध में ेहमने पहले दोनों ही प्रकरणों में विस्<sup>तृत</sup> त्रालोचना की हैं, और अपना मन भी स्पष्ट रूप से प्रकट करदिया है. इसलिये उसे फिर दुवारा यहां लिखना न्यर्थ है। सारांश इतना है कि सनपडण्याची श्रीर तत्त्वसमास एकही कपिल के वनाये हुए हैं। फिर सामध्रमी जी ने सन्दिहान हो कर स्वयं ही यह लिखदिया है कि शायद गर्ह सुत्रपडध्यायी पञ्चिति। सार्य की ही बनाई हुई हो। पर जिस (१।२४) सूत्र के भरोसे पर् श्राप कहते हैं कि यह कपिलप्रणीत नहीं होसकती, उसे आप पञ्चशिख-प्रणीत कैसे बतासकते हैं? क्या श्रापका यह अभिप्राय है, कि कपिल के समयमें तो वेशेपिक न था, पर पञ्चशिख के समय से पूर्व वैशेषिक वन चुकाथा, क्योंकि ऐसा मानने पर हो आपका कथन संगत हो सकता है। परन्तु यह बात किसी तरह भी युक्तियुक्त नहीं कही जासकती, क्योंकि कपिल और पञ्चशिव समकालिक हैं. यह बात ऋनेक प्रमाणों से सिद्ध है। यद्यपि पञ्चशिख, कपिल का प्रशिष्य था, पर कपिल के रहते हुए ही वह मौड विद्वान हो चुका था, इसीलिये इन कापिलसूत्रों में पछाशिल का मत भी पायाजाता है, इसलिये मालूम होता है जो वैशेषिक कषिल के समय में नहीं था, वह पश्चिष्ठिक के समय में भी नहीं होसकता।। इन सब वातों को हमने 'कविलप्रणीत विद्यतन्त्र' नामक द्वितीय प्रकरण में विस्तारपूर्वक वर्णन वर दिया है। ऐसी अवस्था में सामध्रमी जी वर्ग सञ्चपहरूयायों को पञ्चशिख-प्राणीत वताना नितान्त आन्त हैं। मालून ऐसा होता हैं कि सामधर्मी जी ने सत्रों की रचनासम्बन्धी आन्तरिक साजी का अयलम्य न लेने के कारण ही यह घोखा खायाँ है। पर यह ध्यान रखने की बात है कि (११२४) सूत्र की देखकर ही आपकी यह सन्देह हुआ हैं कि कदाचित ये सब कपिल प्रणीत नहीं होसबते। इसप्रकार के शौर भी श्रातेक सब हैं, जो इस विचार को हद करने के पर्याप्त साधन हैं। इस सम्बन्ध में अपना मत हम आगे प्रकट करेंगे। पर इतने से यह स्पष्ट है कि श्रीयुत सामश्रमी जी भी उन सन्दिग्ध स्थलों भी कोई संगति न लगासके, श्रीर सुत्रों के कविल-प्रशीत होने का ही निवेध कर बैठे।

√सांख्यस्त्रों के सम्बन्ध में, लोकमान्य तिलक तथा श्रीयुत वैद्य के विचार—

लोकमान्य याल गंगाघर तिलक श्रीर चिन्दामिल विनायक वैद्य ने भी श्रापने 'गीता रहस्य' श्रीर 'महाभारत मीमांसा' नामक मन्धों में सांख्यशास्त्र पर श्रव्हा विचार किया है। परन्छ इन दोनों ही विद्वानों ने वर्षमान सांख्यपडण्याची की सुवृत्यना के सम्बन्ध में हुद्ध भी नहीं लिखा। इनके मन्धों को देखने से यह स्पष्ट प्रतीत होता है कि इनके हृदयों में ये भाव स्थिरना पागये हैं कि इन सांख्यसूत्रों से सांख्य-सप्तति प्राचीन मन्ध है। इसलिये सांख्यमत का प्रतिवादन करने में इन विद्वानीं में सींट्यंसूत्रीं की अपेसा सांख्यमप्तित की ही अवलम्ब हीना उत्वित सममा है। मालुभ यह होता है कि इन्होंने सांत्यसुत्रों की गर्मभीर हिष्ट से दे बने में उपेत्ता ही की है। सांत्य के उन सिन्मिं स्थलों को वेखकर जिनका वर्धन हम श्रभी तक करने शा रहे हैं, इनका यह विचार हो जाना विल्कुल सम्भव है कि ये सूत्र कपिल प्रणीत मही, पर सुत्रों को संपत्ति के बाद का वताया जाना किस युक्ति से सिद्ध है, यह हम न समम सके । इस सम्पूर्ण श्रश का विस्पृत व्यारयान हम 'कपिलप्रणीतपष्टितन्त्र' नामक द्वितीय प्रेकरण और 'पष्टितन्त्र ऋथवा सांन्यपष्टध्याची' नामक तृतीय प्रकरण में कर श्राये हैं। यहां कैवल सुत्रों की श्रान्तरिक रचना सम्बन्धी साझी के विषय में षिचार करना है, और इस विषय पर लो० तिलक तथा श्रीयत वैदा दोनों चप हैं।

श्री पं० राजाराम, श्रीर सींख्य के प्राचीन ग्रन्थ—

लाहीर के पं0 राजारामजी ने एक प्रन्थ लिखा है—'सांख्य के तीन प्राचीन प्रन्थ'। इसमे कापने २२ स्त्रवाले तंत्रवसमास, और योगसूत्रों के ब्धासभाष्य में बद्धत बुद्ध पञ्चशिख के स्व, तथा सांख्यसप्ति इन तीनं धन्यां को ही सांख्य के प्राचीनप्रन्य प्रमाणित किया है । इन सब बाता की आलोचना हम द्वितीय और तृतीय प्रकारण में कर आये हैं, यहां केवल उतने ही अश पर विचार करना है, जिसका उल्लेख सूत्रों की रचना के आधार पर किया गया है । पण्डित जी ने इस बात को बहुत बलपूर्वक सिद्ध करने का यस्न किया है, कि यह सांख्यपद्धवायी कपिलप्रणीत नहीं हो सकती। इसमे आपने मुख्यतया ४ युक्तियां उपस्थित की हैं।

सांख्यसत्रो की श्रवीचीनता में श्री राजारोमजी बंदिशिन धुवितयां-

(१) श्रापकी पहली युक्ति यह है, कि 'पुराने श्राचार्यी (शङ्कराचार्य, चित्तावार्य श्रादि ) ने इन सूत्रों में से एक भी सूत्र कहीं उद्धृत नहीं विया'। इसके सम्बन्ध में हम यहां इतना ही कह देना पर्याप्त सममते हैं, कि जब न शहराचार्य था और न कारिकामार ईश्वरकृष्ण ने ही जनम लिया था, उस खत्यन्त प्राचीनकाल में भी खनेक सूत्रों के उद्धरेण प्रन्थों मैं पाये जाते हैं। इन संघमा उल्लेख 'वर्तमान सार्यसत्रों के उद्धरण ' नामक चतुर्व प्ररूरण में किया गया हैं । इसलिये बोहराचार्य ग्रादि के बन्धा में इन सबों को उद्धरण न हीने पर भी यह नहीं कहा जा सकता कि ये सूत्र राह्यराचार्य से अर्वाचीन हैं, या कपिल-प्रणीत नहीं हैं। यद्यपि शहुराचार्य आदिके प्रन्थों से भी इन सुत्रों के उल्लेखी का निर्देश इसी प्रन्थ के चतुर्थ प्रकृत्ण में किया गया है। यदि पं० राजारामजी इस कसीटी को पूरा समझते हैं, तो उन्हें एक बात ना जवान देना चाहिये। वर्त्तमान सांख्यणडध्यायी सबीं के ह्यारयाषारों में सब से प्राचीन व्याख्यावार अनिरुद्ध सममाजाता है। अनिरुद्ध ने सूत्रोंकी व्याख्या मे कहीं एक रयल पर भी सीर्यसप्तति की किसी वारिया की उद्धृतनहीं किया, ती क्या इसका यह श्राभिप्राय सममता चाहिये, कि श्रानिरद्ध के समय ईरवरकृष्णरिश्वत सांख्यसप्तित महीं थीं ? यदि सचमच ही उम समय तक सांख्यसप्वित नहीं थी, तन तो सूत्री की प्राचीनता सुवरां मिद्ध ही गई। यदि अनिरुद्धन्याख्या में सप्तति का उद्धरण न होने पर भी सप्तति अनिरुद्धन्य, ख्या से

प्राचीन हो सकती हैं, तो शङ्कराचार्य आदि के अन्यों में सूत्रों का उद्धरण न होने पर भी सूत्र उत्तरी प्राचीन हो सकते हैं। ऐसी अवस्था में जब कि अन्य अनेक कारणों से सूत्रों की प्राचीनता और किपल-प्रणीतता सिद्ध है, ' तब केवल दो चार अन्यों में उद्धरण न होने से उनकी प्राचीनता का लोग कर देना बुद्धिमत्ता नहीं कही जा सकती।

(२) दूसरी युक्ति आपने यह दी है कि 'सूत्रों की रचना बहुत स्थलों पर कारिकाओं की रचना से मिलती है। क्योंकि कारिकाओं की रचना तो छन्दोबद्ध हुई है, पर सूत्र की रचना का छन्द में होना आकस्मिक नहीं कहा जा सकता। इसिलये माल्म होता है, कि इन सूत्रों की रचना कारिकाओं के आधार पर की गई है। इसके लिये आपने तीन उदाहरण उपस्थित किये हैं— (1) हेतुमदिनत्यमन्यापि सिकेयमनेकमाश्चितं लिह्नम्। (माल्यसूत्त, १११। १२४ सोल्पकारिका १०)

(ii) सामान्यकरणवृत्तिः प्राणाद्या वाववः पञ्च । (सांख्यसूत्र २।३१ सांख्यकारिका २६) सान्त्रिक एकादशकः प्रनत्ते वैकृतादह'काराच । (सांख्यकारिका २५)

सास्त्रिकमेकादशकं प्रवर्त्तते वैकृतादहंकागत्। (सांख्यसूत्र २१४८)

श्रीयुत पिएडत राजाराम जी का कहना है कि प्रथम दो उदाहरणों में तो सुत्र श्रीर कारिका में मात्रा का भी भेद नहीं, सर्वथा एक ही हैं। तीसरे उदाहरण में केवल पु<sup>.</sup>नपु.सक <sup>का</sup> भेद है। वस्तुतः सुत्र कारिका एक ही हैं।

उक्त युक्तियों की श्रमान्यता-

इसमें कोई सन्देह नहीं, आवाततः श्रीयुत पं॰ राजाराम जी का मत ठीक माल्महोता हैं। पर स्ट्मरिष्ट से अन्धों का पर्यालोचन करने पर इसकी असत्यता स्पष्ट होजाती हैं। प्रथम स्वृत्का जो पाठ परिवत जी ने लिखा है, उसमें पाठ भेद भी हैं। स्वृत्तों के प्राचीन न्याख्याकार खनिरुद्ध ने उस सुत्र का पाठ इसम्रकार दिया है—

हेतुमदनिस्यं सिकयमनेकमाश्रिनं लिगम्।

स्तां पर 'श्रव्यापि' पदकी स्त्रांशाता का न होना रुप्ट है। प्रानिकद्ध व्याख्यान में भी यह पद नहीं है, श्रीर न इसकी व्याख्या की गई है। श्रानिकट व्याख्यान में भी यह पद नहीं है, श्रीर न इसकी व्याख्या की गई है। श्रानिकट व्याख्या के सम्पादक टाक्टर दिपडें गार्ज (Dr Richard Garba) ने श्रवनी टिप्पर्धी में इस वात को श्रीर भी स्वष्ट कर दिया है। इससे यह सिद्ध है कि 'श्रव्यापि' पद सूत्रांश नहीं है, श्रीर इसीलिये सूत्र की रचना छन्दे नकी कही जा सकती। प्रतीत यह होना है कि विकानभित्तु या श्रम्य किमी लेगक ने मारिका के संस्मात्यश्च यहां पर भी 'श्रव्यापि' पद को श्रवशा लिप्प दिया, श्रीर यह श्रानिक्ट के बाद लिप्प गया। इसलिये इस सूत्र को कारिका के श्रापार पर बनाया हुत्रा नहीं कहा जा सकता, प्रश्रुव कारिका ही सूत्र के श्रापार पर बनी हुई कही जा सकती है, जैसा कि हम तृतीय प्रकरण में सिद्ध वर्ष

<sup>े</sup> देखें 'इसी मन्ध का द्वितीय रुधा चतुर्थ प्रकरण ।

श्राये हैं। दूसरे श्रोर तीसरे सुत्र के सम्बन्ध में भी वहां विस्तारपूर्वक निर्देश कर दिया गया है। यह भी मानने में कोई वाधा नहीं, कि सुत्रों में भी पदागन्य रचना हो सकती है। विद्वानीं

यह भी मानने म कोई बाधा नहीं, कि सूत्रों में भी प्रधानित्य रचना हो सकती है। विद्वान के सुख से अनायान ही वह आतुपूर्य प्रकट हो जाती है, उसमें उनका प्रधायना के विचार से कोई यहन नहीं होता। इसकिये सांज्यसूत्रों में भी यित दो एक सूत्र ऐने आगये हों, तो केतल उतने से सूत्रों का निर्माण कारिकाओं के आधार पर कदापि नहीं बताया जा सकता। श्रीयुत पं० राजाराम जी ने और भी ऐसे कई सूत्र इस प्रकरण में उद्युत किये हैं, जिनमें से कुछ सूत्रों को मिला कर तथा उनमें से कुछ यहा बहाकर उन्हें कारिका का रूप दिया जा सकता है। यित इसी तरह नांक पूछ काट कर उत्तहा सीधा करके सूत्रों की कारिका बना, उन्हें कारिकामूलक कहा जा सकता है, उत्र वो पिएडत जी को अवश्य सन्तोप करना चाहिये, क्योंकि इस रीति पर सारे ही सूत्रप्रयों को कारिकामूलक कहा जा सकता है। सूत्र और कारिकाओं का तुलनात्मक विचार करने के लिये एतीय प्रवरण मं इन सब स्थलों को हमने स्पष्ट कर दिया है।

(४) श्रीयुत पं० राजाराम जी की पांचवीं युक्ति फिर ऐसी ही है, जिसका सूत्र रचना के साथ सम्बन्ध है। श्राप लिखते हैं--'सूत्रों को बनावट से भी यह सिद्ध होता है कि सूत्र कारिका के डांचे में डले हैं। जैसे कारिका १२ में है "प्रीत्यप्रीतिविवादात्मका:" सूत्र १११२७ में है "प्रीत्य-प्रीतिविपादार्थै." यहां सूत्र की स्वतन्त्र बनावट "सुखदु:खगोहार्थै:" ऋच्द्री हो सकती थी'। यहां त्रापने सूत्र की वास्तविक रचना को कारिका के ढांचे में ढला हुआ किम युक्ति से समका है ? यदि हम यह कहतें कि यह कारिका ही सृत्र के आवार पर बनी है, तो आप इसका क्या उत्तर दे सकेंगे ? आप लिखते हैं कि 'सुखदु:खमोहारी' सूत्र की स्वतन्त्र बनायट अच्छी हो सकती थी। पर आपने यह बताने का कर नहीं उठाया, कि पहली बनावर में क्या परतन्त्रता और क्या बराई है। इस तो यह समकते हैं कि सूत्रकार चाहे 'सुखदु:खमोहाद्यै:' सूत्र बनाते, चाहे वे श्रव 'भीत्य-श्रीतिविषादाधी: वना गये, इस बात में श्रीयुन पंट राजाराम जी, महर्षि कषिल पर अभियोग नहीं कर सकते। पर यह अवश्य है, कि कारिकाकार, मूत्रकार के ही शब्दों की कारिका में रखकर एक कमी अवस्य कर गये हैं। जो अर्थ सूत्र से प्रकट हो जाता है, यह कारिका से नहीं होता, जिसका पकट होना आवश्यक है। सुत्रकार ने प्रीति अप्रीति और विपाद को कह कर आगे 'आदा पद रक्छा है। जिससे सत्त्व, रजस् और तनस्के अन्य रूपों का भी प्रहण हो जाता है। जैसे प्रीतिसे दया, ऋजुवा ( सरवता ), सदुवा, वज्जा, सन्तोप, विवेश खौर त्रमा श्रादि का प्रहण होजावा है। अप्रेति से मान, मर, मरसर, ईप्यों और लोभ आदिका तथा विपाद से वश्चना, कृपणवा, कुटिलता श्रीर श्रज्ञान श्रादि का संग्रह होजाता है। परन्तु कारिका में ऐसा कोई शब्द न होने से यहां दया चादि के असंब्रह के कारण कारिका की रचना श्रपूर्ण है। सब की रचना पूर्ण स्वतन्त्र श्रीर बहत श्रन्छी है। सम्भव है छुन्दोरचना से वाधित होकर कारिकाकार को वैसी रचना करनी पड़ी हो। हमारा तो यह मत है कि कारिकाकार जहां तक हो सकता है. सूत्रों के ही शब्दों में सूत्रकार के

सिद्धान्त को रखना उचित सममता है। इसलिये अनेक स्थलों पर आर्थिक न्यूनता होने पर्भी उसने इसी शैली का अनुसरण किया है। क्योंकि जिस पष्टितन्त्र के खाधार पर ईश्वरकृष्ण कारि-काओं की रचना कर रहा है, उसके लिये उसके हृदय में स्थान होना कार्यस्त आवश्यक हैं।

यहां हम इतना और लिखदेना चाहते हैं, कि 'श्रीत्यग्नीतिविषावाधाँ'' इस सूत्र की ज़ी व्याख्या हमने अभी की है, वह केवल करना नहीं है, प्रत्युत सहिषे कपिल के समकालिक उनके प्रशिष्य पञ्चशिखाचार्य ने भी इस सूत्र की यही च्याख्या की है। पद्मशिखाचार्य का मन्ध इस प्रकार हैं:—

सस्यं नाम मसारलाषयानभिष्यम् भीतितितिज्ञासन्तोपादिस्यानकाभेदं समासतः सुस्यस्यस्य । एवं रजोपि शोकादिनानाभेदं समासतो हुःखास्यकम् । एवं तृमोपि तिन्नादिनानाभेदं समासतो सोहारमकम<sup>े</sup> ।

ऐसी श्रवस्थामें हम यह निश्चित कई सकते हैं, कि सूत्र की रचना मौलिक स्वतन्त्र श्रीद सर्वशा पूर्ण है, श्रीद कारिका की रचना न्यून तथा स्त्राधीन है। इसलिये श्रीयुत पं॰ राजाराम जी का विचार कदापि मान्य नहीं होसकता।

इसी के साथ श्री युत पं॰ राजाराम जी ने एक और सूत्र दिया है, उसके सम्बन्ध में आप तिस्ति हैं—'कारिका ६० में हैं "चक्रश्रमित्र दूष्वतरारीरः''। सूत्र ३। तर हैं "मक्रश्रमण्यद प्रवरारीरः'' स्त्र इसर हैं "मक्रश्रमण्यद प्रवरारीरः' इस 'प्रवरारीरः' पद को 'तिष्ठित' की आकाङ्जा है। यह पर कारिका में विषयान है, सूत्र में अध्याहार करना पड़ता है।' तो क्या इससे यह सिद्ध हो जाता है, कि यह सूत्र किपत का वानाया हुआ नहीं, कारिकाओं के निर्माण के बाद इसे किसी ने बनादिया है ? यदि सृत्र में कियापद का अध्याहार करना है। यह स्त्र करना पड़ता है, तो इससे क्या हानि हुई ? सृत्रों में तो अध्याहार करना ही पड़ता है। यदि सब इक्ष्य सूत्र में ही आजाप, तो उसका स्त्रवत्व ही क्या रह जायगा ? सृत्र तो सदा व्याक्ष्याचे होते हैं। हम पण्डित जी की इस तर्ककुशत्त्वता की त समक्ष सके। सृत्र में क्योंकि 'तिष्ठित' क्रियोपद का अध्याहार करना पड़ता है, इसिक्षि वह किपत का बनाया हुआ नहीं, आपके विचार से तो किर कारिया कपित की बनाई हो जानी चाहिये, क्योंकि उसमें क्रियापद का अध्याहार तर्ही करना पड़ता। 'क्रिर कारिया के आधार पर यदि सृत्र की रचना होती, तो सृत्र में भी 'तिष्ठित' कियापद रखदिया गया होता।

श्रीयृत राजागम जी के उक्त विचारों का श्राधार, तथा उसका विवेचन-

ह्यामे परिष्टतजी लिखते हैं, ''सच तो यह है, फहां छादिविद्वार भगवान कपिल धौर फहां यह सुत्र, जितमें बैरोपिक न्याय बौद्ध के छवान्तर भेदीं के छौर नवीन परिष्ठत मेदान्त के

<sup>े</sup> यह पञ्चितात का प्रका विज्ञानिष्ठिले इसी ( शादर ) सूत्र यर, इस बर्ष के ही बक्ट वरने के लिले बद्धत किया है।

पारिमापिक शब्द लिखकर उनका खयडन किया है। जिससे पाया जाता है, कि इन मारिमापिक शन्दों के प्रचार के मीछे यह ग्रन्थ रचा गया । केवल यही एक दर्शन है, जिसमें नक्यन्याय के घट्यों की तरह मंगताचरण पर विचार किया है "मंगलाचरण शिण्डाचारात् फलदर्शनात् श्रुवितरचेति" श्राश" मिरहत जी के इस लेख से स्पन्ट प्रशित होजाता है, कि आपको इन सुत्रों के कपिलप्रणीत होने में क्यों सन्वेद हुआ १ त्याय वैशेषिक, बौद्ध तथा वेदान्त आदि के पारिभाषिक पदों को यहां वेसकत, देवल परिडत जी को नहीं, प्रत्युत अनेक विद्वानों को यह घोला हुआ है, किये सूत्र कृषिलप्रणीत नहीं। पर सच बात यह है कि विद्यानों ने इन सूत्रों की गम्भीए दृष्टि से गनत करने में कभी की है। यदि सूत्रों की रचना सम्बन्धी धान्तरिक साची के लिये स्थिर यस्त किया जाता तो अभी तक यह निरुपय किया जासकता था, कि जिन सूत्रों में न्यायादि के नाम या पारिभाषिक पर्दों का प्रयोग है, क्या वे क्रमिक प्राचीत रचना के साथ सम्बन्ध रखते हैं, या उन्हें किन्हीं विद्वानों ने मध्यकाल में सूत्रों के बीचनें मिला देने का यहन किया है। हम इसी बात की प्रस्तुत प्रकरण में अन्छी तरह स्पष्ट वरेंगे। श्रीयुत पण्डित राजाराम जी नेभी यहां मंगलापरण सम्बन्धी एक सृत्र उद्धृत किया है, इससे आपका यही प्रयोजन प्रतीत होता है, कि यह सृत्र कपिलप्रणीत नहीं हो सवता। पर इसका यह व्यक्तिशय नहीं कि ये सब ही सूत्र किपल-प्रणीत नहीं हैं। इस बात का विवेचन करना परिडत जी का कत्तंत्र्य था। परन्तु आपने इस श्रोर ध्यान त देकर सब हीं सुत्रों के कपिल-प्राणीत होने का निषेत्र कर दिया, जैसा कि आपसे पहले और भी आधुनिक विद्वान् करते रहे हैं। इस इसी प्रकरण में छागे स्पष्ट करेंगे, कि पदण्यायी के छनेक सूत्र कपिल प्राणीत क्यों नहीं हैं ? ऐमी अवस्था में सब ही सूत्रों को कपिल प्राणीत न मानता युक्तिसंगत नहीं कहा जासकता। इसलिये श्रीयुत पं० राजाराम जी का मत इस विषय में मान्य तहीं हो सकता । √सांख्यसूत्रों पर प्रो॰ मैक्समूखर तथा प्रो॰ कीथ के विचार—

प्रो० मैक्समूलर और प्रो० कीथ आदि ने भी स्वर्यावत मन्थों में सांस्वशास्त्र पर अपने विचार प्रकट किये हैं। वे भी इन सुत्रों को कपिलप्रसीत या प्राचीन नहीं मानते। इस वात को सिद्ध करने के लिये जो युक्तियां उन्होंने उपस्थित की हैं, उनका सुबरमना के साथ कोई सम्बन्ध सिद्ध करने के लिये जो युक्तियां उन्होंने उपस्थित की हैं, उनका सुबरमना के साथ कोई सम्बन्ध नहीं। जो खुळ हैं, उसका यथास्थान वर्षेन कर दिया गया हैं, अश्ववा आगे कर दिया जायगा। नहीं। जो खुळ हैं, उसका जिनका जिस प्रकरण के साथ सम्बन्ध हैं, वहां उनका विचार किया गया। अस्य सम्बन्ध स्वीत्र में जिनका जिस प्रकरण के साथ सम्बन्ध हैं। यहां उनका विचार किया गया। इन्हों जा भी जिनका जिस प्रकरण के साथ सम्बन्ध की प्राचीन माना है। पर मह है। अस्वायापक मैक्समूलर ने 'तननसमास' वो अयद्य कपिलपणीत और प्राचीन माना है। पर मह है। अस्वायापक मैक्समूलर ने 'तननसमास' वहध्यायी का विषयसंचीप नीलिका या सूचीमात्र कहा जासकवा निश्चित है, कि 'तनवसमास' पहध्यायी का विषयसंचीप नीलिका या सूचीमात्र कहा जासकवा

इसी मन्य ( सांख्य के तीन प्राचीन मृत्य ) की भूमिका में श्रीयुत पं० राजाराम की ने श्रीर मी कई एती हुए किया विकास के प्राच्यायीसम्म कपिल मुक्तियां उपस्थित की है, कियो यह किछ करते छा मयला किया जावा है, किये परध्यायीसम्म कपिल मुस्तियां उपिल को स्वाप्त का मुस्तियां ही है। परन्तु उन श्रुक्तियों ना प्यमचना से पोई सम्बन्ध नहीं, इसिल्ये उनके सम्बन्ध का विचार श्रम्य प्रकासों में श्रथारथान किया गया है।

है। इसीलिये इसका नाम 'तत्त्रसमास' है। समाम संनेप को कहते हैं, पहले से विवामान विस्तार काही संत्रेप हो सकता है। यदि 'तत्त्वसमास' के कपिलप्रसीत होने में कोई सन्देह नहीं, तो 'सांख्यपडध्यायी' के कपिलप्रणीत होने में किसी तरह भी सन्देह न होना चाहिये। कपित ने प्रधम 'सांख्यपडथ्यायी' का निर्माण कर, श्रमन्तर विषयसूची के रूप में इस 'तत्त्वसमास' को बनाया । 'तत्त्वसमास' को शास्त्र नहीं कहा जासकता, यह देवल शास्त्र की सूची या नालिका है। पडभ्यायी शास्त्र है, तन्त्र है, इसको 'सांन्यशास्त्र' या 'पष्टितन्त्र' कहने में कोई संकोच नहीं होता। 'तत्त्वसमास' की व पिलप्रर्ण तना श्रौर प्राधीनता को स्वीकार कर पटध्यायी की कपिलप्रणीतता श्रीर प्राचीनता का निषेध वरना अशक्य है। इस विधेचन का सुत्रों की रचना के साथ जहां तक. सम्बन्ध है, उस खंश में ये दोनों अध्यापक महोत्य भी चुप हैं, और पहले से ही यह निरचय कर बैठे हैं, कि ये सूत्र अत्यन्त अर्वाचीन हैं, १४ वीं या १४ वीं सदी से ऊपर इनको नहीं घसीटा

### पूर्वपत्त का उपसंहार---

इन सब विद्वानों के विवरणों से यह स्पष्ट प्रतीत होता है कि सूत्रों की रचना के सम्बन्ध में जितना मनन होना चाहिये था, उतना नहीं हुआ। एक दो विद्वानों को छोड़कर शेप ने तो सुर्वो को उठाकर देखने का कप्र करना भी व्यर्थ ही समका है। कुछ समय से क्या पारचात्य और क्या भारतीय प्रायः सबही विद्वानों के मस्तिष्क में यह भाव स्थिर हो गया है कि सांख्य का प्राचीन श्रीर प्रामाणिक प्रन्थ 'सार्यसप्तति' ही है । सूर्यों की रचना किसी परिष्ठत ने बाद में कर डाली हैं । इस धारणा का विशेष कारण भी है, इसका उल्लेख हम इस प्रकरण के आरम्भ में कर चुके हैं। बात इतनी ही है कि इन सूत्रों में अनेक अर्वाचीन आचार्यों के नाम लेकर सिद्धान्तों का रायडन तथा उनके पारिभाषिक पदों का प्रयोग पाया जाता है। यह सब होने पर भी हम यह न समक सके कि सारिकाओं के बाद, देवल बाद ही नहीं प्रत्युत भारिकाओं के आधार पर, सूत्रों की रचना क्यों मानी जाती है ? हां ! यह अवस्य कहा जासकता है कि उपलम्यमान सम्पूर्ण सूत्रों का रचयिता कपिल नहीं हो सकता, क्योंकि कपिल ऋपने से महस्रों वर्ष पीछे होने वाले आचार्यों के मर्तो का उल्लेख उन्हीं के राज्दों में कैसे कर सकता है ? इसी का विवेचन करने के लिये खावश्यक है कि सूत्रों की रचना को गम्भीर दृष्टि से मनन किया जाय, श्रीर देग्या जाय कि क्या इनमें कोई ऐसी रपना है जिसका कविल के साथ सम्बन्ध नहीं ? सचसुव उसका निर्माण कविल के द्वारा नहीं हुआ, यद प्र्याचीन रचना कपिल के सिर मही गई, प्यौर उसीने इस दार्शनिकसाहित्य में एक विष्लव राहा पर दिया, जिसके वेग में बड़े वड़े विद्वान् भी वास्त्रविक मार्ग का ध्रम्वेपण न कर सके ? सांस्ययुत्रों की रचना, श्रार उनमें प्रविष्त श्रंश---

इस सन्बन्ध में मोत्यसूबी का अनेकबार अध्ययन करने से हमारा यह शिवर मत हो गया है, कि इनमें पई स्थलों पर प्रलेप हैं। कहीं पर एक सुत्र का है, कहीं हो का, कहीं चार का,

श्रीर कहीं २ तो प्रचेषकत्तात्रों ने कमाल ही प्रचेष हैं। इन सब ही प्रचेषों का हम

श्रों ने कमाल जियों का हम

स्पष्ट हो जायगा, कि जिन सूत्रों के खाधार पर हम इस सम्पूर्ण कपित की कृति को अर्थाचीन कह चैठते हैं, ने सूत्र ही फिन्हीं खाचार्थों ने बाद में यहां मिला दिये हैं। उनका शोध होने पर हम विशुद्ध सांख्यशास्त्र का निष्कलङ्क स्वरूप देख सकते हैं, तब हमको निश्चय होजायगा कि कपित-प्राणीत सांख्य का मृत्यस्य यही है।

श्राचेप को समभते के लिये, प्रारम्भिक विषयोपक्रम —

पष्टितन्त्र श्रर्थात् सांख्यशास्त्र का प्रारम्भ इस सूत्र से होता है ---

'श्रथ त्रिविधदुःखात्यन्तनिवृत्तिरत्यन्तपुरुपार्थः '।

इस सूत्र में शास्त्रारम्भ का प्रयोजन बताया गया है। इससे अगले पांच सूत्रों में इस बात को सिद्ध किया गया है, कि दुःख की अत्यन्त नियुत्ति, औषध आदि हप उपायों तथा ज्योतिष्टोमादि तैदिक (अहप) उपायों से नहीं हो सकती। क्योंकि ये उपाय स्वयं अपाथी हैं, इनसे तीनों दुःखों की अत्यन्तिवृत्ति अर्थात् मोच्नसिदि असम्भव है। इसलिये मोच्नसिति के हेतु इस सांख्यशास्त्र अर्थात् झावर्यक है। इसलिये मोच्नसित के हेतु इस सांख्यशास्त्र अर्थात् झावर्यक है। इसलिये मोच्नसित के हतु इस सांख्यशास्त्र अर्थात् झावर्यक है। इसलिये मोच्नसित अर्थक है। इसलिये मोच्नसित होता है कि अत्यन्तदुःखनियुत्ति या मोच्न उसी को हो सकता है, जो बद्ध हो। इसलिये जब तक पुरुष के साथ यथ्य का योग प्रतिपादन म किया जाय, मोच्नशास्त्र का आरम्भ असम्भव है। इस प्रकरण का प्रथम सूत्र यह है :—

'न स्त्रमावनो चडस्य मोक्तसाधनीपदेशविधिः '।

स्त्रभाव से ही कालम बद्ध नहीं फहा जासकता, क्योंकि स्वभाव के अन्तरायों होने से उसके हराने के किये अनुष्ठान करना असङ्गत है। शास्त्र भी अशन्य वस्तु की प्राप्ति के लिये कभी "उपदेश नहीं करता, क्योंकि इसतरह वा उपदेश नहोंने के बरायर हैं। कदाचित कोई यह आशङ्का करे कि चादर की स्वाभाविक सकेदी रङ्ग दे हेने से, और बंज की श्रंकुरजननशक्ति भूत हैं से जैसे नष्ट हो जाती हैं, इसीतरह स्वभाव से बढ़ आत्मा का भी मोझ संभव हो सकता है। उसे ध्यान रहना चाहिये कि सांद्यभव में किनी वस्तु का सर्वथा नाश नहीं होता। चादर की सकेरी और बीज की अंकुरजननशक्ति का, कुछ समय के लिये तिरोभाव होजाता है। इसित्तय यदि आत्मा को स्वभावतः वद्ध माना जाय, और उस वन्य का कुछ समय के लिये तिरोभाव मान लिया जाय, तो यह दुःस की अरयन्तिनहित नहीं कही जा सकता। ये सत्र वार्त ग्यारहमें तृत्र तो यह दुःस की अरयन्तिनहित नहीं कही जा सकता। ये सत्र वार्त ग्यारहमें तृत्र तक प्रत्यादन की गई हैं। इससे अगो सनहवें सृत्र तक प्रथ्य के चार निमित्तों का प्रत्याक्ष्यात किया गया है—काल, देश, अवस्था और कर्म, अर्थात कालयोग से, देशवीग से, प्रवस्थायोग से और कर्मयोग से आत्मा का वन्य नहीं हो सकता। में, देशवीग से, प्रवस्थायोग से और कर्मयोग से आत्मा का वन्य नहीं हो सकता।

<sup>।</sup> सूत्र देखना चाहें, हो मूलझन्य से देखिये !

इसके भागे श्रठारहवा सूत्र इसप्रकार हे — 'प्रहतिनिष-धनाच्चेन तस्या ऋषि पारतन ग्रम् '।

प्रकृति के कारण भी बन्च मानना ठींक नहीं, क्योंकि प्रकृति भी इस श्रश में कुछ परतन्त्र ही है, कर्म या सयोग स्नादि के विना प्रकृति शुष्ट नहीं कर सक्ती। इसप्रकार यहा तक श्रातमा को बन्च में डालने वाचे सब ही निमित्तों का प्रत्यारपान कर दिया । आत्मा स्वभाव से भी यद्ध नहीं, और देश स्त्रादि का सम्बन्ध तथा प्रकृति भी उसको यद्ध नगी कर सकते, तो क्या फिर आतंमा का बन्ध है ही नहीं ? यदि ऐसी बात है, तर मोत्तराास्त्र का उपदेश व्यर्थ है। जब बन्ब ही महीं aो मोच कैसा ? यह स्राशंका उपस्थित होगे पर महर्पि कपिल उन्नीसर्वा सिद्धान्तसूत्र इस

'न नित्यशुद्भवुद्भमुत्तस्ममायस्य तद्योगस्तद्यागादृतेः ।

नित्य शुद्ध बुद्ध मुक्त स्पंभाव आत्मा का 'तत्रोग' अर्थात् बन्धयोग, 'तद्योग' के बिना श्रर्थात् प्रकृतियोग के बिना नहीं हो सकता। प्रकृतियोग ही बन्धयोंग का कारण है। प्रकृति का श्रात्मा के साथ सम्बन्ध होने से ही त्रात्मा बढ़ हो जाता है।

इसमकार सिद्धान्त का निरूपण होने पर यहां फिर यह आकाला उत्पन्न होती हैं कि श्रोत्मा के साथ प्रकृति का सम्बन्ध कैसे ? क्योंकि नित्य शुद्ध श्राटि स्वभाग वाले आत्मा का प्रकृति के साथ सम्बन्ध, विना ही किसी निमित्तान्तर के कैसे हों सकता है ? ऐसी श्रवस्था में जिस तरह स्वभाव या देशकाल त्र्यादि के सम्पन्य से उपात्मा का बन्च असगत है, इसीप्रकार प्रकृतियोग से बन्ध कहना भी त्रासगत ही होगा। इसलिये इस शाकाचा की पृति होना ऋत्यन्त आवश्यक है, कि प्रकृतिसंयोग भी ध्यात्मा के साथ कैसे ? यहा यह ध्यान रखने की बात है कि कपिल ने इस बान फा उत्तर जिस सूत्र से दिया है, यह सूंत्र, इस उन्नीसवे सूत्र से अगला वीसवा सृत्र (आजकत के स्वक्रमानुसार) नहीं है। वर्त्तमान सूत्रक्रमानुसार उसकी संरया ४४ है। वह इसप्रकार है —

'तद्योगीऽध्यविषकाना समानत्त्रम्'।

आत्मा के साथ प्रकृतिसयोग भी ध्विषेक के कारण होता है, इसलिये बन्ध के निमित्त प्रकृतिसंयोग को श्रन्य-स्त्रभाव या कालयोग श्रादि निमित्ता-के समान नहीं माना जा सकता। √१६ वें स्रत्र के अनन्तर एक लम्ता प्रचेप—

इन दोनों सूत्रो की रचनासे यह स्पष्ट प्रति हो रहा है, कि अन्नीसर्ने सूत्र के अनन्तर यह सूत्र होना चाहियें । उन्तीसवें सूत्र के अन्तिम पद हें 'तद्योगन्तयोगादते' । उन्हीं पदों को लेकर श्रमहा सूत्र हैं— 'तयोगोऽध्यवित्रेकास'। हमारे विचार में यह सूत्रस्वना इतनी स्पष्ट है कि अपने अव्यवहित आनन्तर्य के लिये किसी अन्य प्रमाण नी अपेता नहीं रसती। शादकृत और अर्थकृत दोनो ही सम्बन्धो के खाधार पर पहले सब के ठाव अनन्तर दूसरा सूत्र खाना चाहिये। इसलिये हम निस्तन्त्रेह कह सकते हैं कि बीसवें सुत्र से लेकर चौवनवें सुत्र तर कुल जिंतस सूत्र यहा पर प्रक्तित है। ये सूत प्रकरण निरुद्ध, असा १६ पनरुक्त आदि दोवों से दूषित हैं।

इत सुत्रों के सम्बन्ध में और कुत्र विचार उपस्थित करने के पहले हम अविकल रूप में उन को यहां इद्शुत करदेना चाहते हैं—

नाःविद्यातोऽप्यनस्तुना वन्धायोगात् । वस्तुत्वे सिद्धान्तहानि:। विजातीयद्वैतापरिश्व । विरुद्धोमयरूपा चेत् । न ताहक्षदार्थापतीते । न वयं पट्षदार्थजादिनो वैशेषिकादिवत्। श्रनियतरोपि नार्योक्तिकस्य संनहोऽन्यथा बालोग्मचादिसमलप् । नानादिविषयोपरागनिमित्तोऽध्यस्य । न वाह्याभ्यन्तरयोरुपर व्योपरञ्जरभात्रोऽपि देशभेदात् सुप्नस्वपादलिपुत्रर ग्योरिव द्वगीरेक्देशलन्धी परागाच च्यास्या । श्रद्धप्रशान्चेत् । न द्वपोरेककालायोगादपकार्योपकारकमानः । पुनकर्षवद्गिति चेस्। नास्ति हि तत्र स्थिर एक<sup>3</sup> ऋात्मा यो गर्माधानादिकर्मणा<sup>४</sup> संस्किथते । स्थिरकार्यातिषे चालिकत्वम् । न प्रत्यमिज्ञानाधान्। श्रुतिस्थायविरोधाञ्च । दृशन्तासिद्धेश्च । युगपञ्जायमानदोर्न कार्यकारणभार । पूर्वापायं उत्तराधोगात् । तद्भाने तदयोगादुभयव्याभचारादपि न । प्रशिवानियाने व नियमः। a विज्ञानमात्रं चाह्यप्रतीते. I तदमात्रे तदमागाच्छभ्यं तर्हि । शुन्य तत्त्वं भागं विनश्यति वस्तुधर्मस्याद् विनाशस्य । श्रपशदमात्रमनुद्धानाम् । उभयपत्तसभानत्तेमादयमपि । ऋष्रपार्थश्तमुनयथा ।

<sup>े &#</sup>x27;०रर ब्रायोपक' दिलानिमध् । व 'देशब्यवधानात्' विज्ञानिमस् : । व '० एकातमः' विक्रामिकः ।

<sup>&#</sup>x27;o धानादिना संo' वि ० मि० । 'भावमात्र' वि० मि० । ' '० मत्वाद्यर' वि० भि०

इसके स्रागे स्रठारहवां सूत्र इमप्रकार है — 'प्रइतिनियन्धनाच्चेन' तस्या श्रपि पारतन्त्रयम् "।

प्रकृति के कारण भी वन्ध मानना ठींक नहीं, क्योंिक प्रकृति भी इस श्रंश में छुल परवन्त्र ही है, कमें या संयोग श्वादि के विना प्रकृति छुछ नहीं कर सकती। इसप्रेमर यहां तक श्रांतम को बन्य में डालने वाले सब ही निमित्तों का प्रत्यार पान कर दिया। श्वाहमां म्बर्भाष से भी बढ़ नहीं, और देश श्वादि का सम्बन्ध तथा प्रकृति भी उमको यद्ध नहीं कर सकते, तो क्या किर श्वात्म का बन्ध है ही नहीं ? यदि ऐसी बात है, तब मोत्त्रशास्त्र का उपदेश व्यर्थ है। जब बन्ध ही नहीं से मोत्त्र की मीत्त्र की कैसा ? यह श्वाशंका उपशिवत होने पर महिष् किरल जन्मीसवां सिद्धान्तसूत्र इस प्रकार लिएते हैं.—

'न निस्यशुद्भयुक्तस्यभागस्य तद्योगस्तद्योगादृतेः।

नित्य शुद्ध सुक्त स्थमाव श्रातमा का 'वद्योग' अर्थात् वन्धयोग, 'तद्योग' के विना श्रर्थात् प्रकृतियोग के विना नहीं हो संकता। प्रकृतियोग ही बन्धयोग वा कारण है। प्रकृति का श्रातमा के साथ सम्बन्ध होने से ही श्रातमां वद्ध हो जाता है।

इसप्रकार सिद्धान्त का निरूपण होने पर यहां किर यह आकांता उत्पन्न होती है कि आश्मा के साथ प्रकृति का सम्बन्ध कैसे ? क्योंकि नित्य शुद्ध आदि स्वभाग वाले आत्मा का प्रकृति के साथ सम्बन्ध, बिना हो किसी निमित्तान्तर के कैसे हो सकता है ? ऐसी अवस्था में जिस तरह स्वभाव या देशकाल आदि के सम्बन्ध से आत्मा का बन्व असंगत है, इसीप्रकार प्रकृतियोग से बन्व कहना भी असंगत ही होगा। इसलिये इस आकांत्ता की पृति होना अस्वन्त आवस्यक है, कि प्रकृतियोग भी आत्मा के साथ कैसे ? यहां यह ध्यान रत्नने की बात है कि किषल ने इस बान का उत्तर जिस सुत्र से दिया है, वह स्तृत , इस उन्नीसये सुत्र से अगला बीसवां सुत्र (आजकल के स्तृतकमानुसार) साथ कैसे । वह इसप्रकार है:—

'तद्योगीऽप्यविषेवान्त समानहरम्'।

श्रात्मा के साथ प्रकृतिसंयोग भी अविवेक के कारण होता हे, इसलिये बन्ध के निमित्त प्रकृतिसंयोग को श्रन्य—स्वभाव या कालयोग आदि निमित्तों—के समान नहीं माना जा सकता। √१६ वें सत्र के अनन्तर एक लम्बां प्रचें प—

इन दोनों सुत्रों की रचना से यह रष्ट प्रतीत हो रहा है, कि उन्नीसर्वे सुत्र के अनन्तर यह सूत्र होना चोहिये। उन्नीसर्वे सुत्र के अन्तिम पर हैं 'तशोगहरवोगाहते'। उन्हीं वहाँ को लेकर अगला सूत्र हैं— 'तथोगोऽ यिवें काल। '। हमारे विचार में यह सूत्र रचना इतनी रपष्ट है कि अपने अव्यवहित आनन्तर्य के लिये किसी अन्य प्रमाण की अपेना नहीं रसती। शन्द रृत और अर्थकृत होनों ही सन्वर्थों के आधार पर पहले सुत्र के ठीक अनन्तर दूसरा सूत्र अंत्र चाहिये। इसिंत्र हम निस्सन्देह कह सकते हैं कि बीसर्वे सुत्र से लेकर चीवनर्वे सुत्र वक कुल सेतिस सूत्र यहां पर प्रसिद्ध हो। ये सूत्र प्रकरण विवह, असंबद्ध तथा पुनक्रस्त आदि दोगों से दूषित हैं।

क्तर सांख्य की श्रोर से यह दिया गया है — 'श्रित्यतरोडी नागीतिनस्य संस्रहोडन्यमा यानोय्मतादिसमस्य । हम भो श्रानियतपदार्थवादी हैं, पर जो पदार्थ श्रुक्तिमें सिद्ध नहीं होता इसे कैसे स्वीकार करलें, ऐसे पदार्थ को मान लेना तो चाल हैं। या पावलों जैसी बाद होगी।

इस सूत्रमे मालूग होता है कि सांख्य भी जानियतप्रधंवाशी हैं। इस पातनो सूचका 'खानियतस्वेऽपि' पर अस्यत्त स्पष्ट कर रहा है। मालूम होता है इसीलिये ज्ञानियद्ध ने अपनी दुत्ति में कई स्थुलों पर भार्य भी खानियतपरार्थनारी कह डाला है।

इसके सन्यन्य में हमारा विचार यह है कि यह स्म सांख्यसिद्धान्य के चिमत लिखा गया है। सांख्य अनियत्ववर्षार्थवादों कभी नहीं चहे जासकते। सांख्य में चेतन और अचेवन दो निश्चित तन्त्रों का विवेचन किया गया है। आधिमोति ह हिए में उनकी पब्लोम तथा आध्याशिक हिए से उनकी पब्लोम तथा आध्याशिक हिए से साठ विमानों में विभक्त कर दिया गया है। उसलिये किसी भी अमस्या में सांस्ववादियों को अनियवपदार्थवादों नहीं चहा जा मचता। इतीलिये (१।११) सुत के भाज्य में विद्यात्रियों को अनियवपदार्थवादों नहीं चहा जा सचला। इतीलिये (१।११) सुत के भाज्य में विद्यात्रियों ने अनियवपदार्थवादों वहना गूर्जों का प्रवाप है, इसकी विद्यात्रियों करती चाहिये। कवित्व ने स्वयं सत्रों में तन्त्रों के इन प्रिमानों वो यद्याखान स्वष्ट किया है, किर यह कैसे कहा आसकता है, कि सांख्य अनियतपदार्थवादों हैं। इसिह्ये यह सूत्र सिद्धान्यिकद्व होने से इस प्रश्वार की प्रवित्रता के राष्ट कर रहा है।

े , , , । च जातिवशेषात् ।

निष्क्रियस्य तदसम्भयात् ।
मूर्त्तस्याद् घटादिवत् समानधर्मापतावपसिष्कान्तः ।
गतिश्रुतिरखुणधियोगादाकाशवत् ।
न कर्माणायतबर्मास्तात् ।
निर्मुंखादिश्रुतिथिरोयस्चेति ।
अभिप्रविद्युत्तस्यधर्मे स्वे ।

वृत्तिकार व्यनिरुद्ध के मतानुसार इन सूत्रों में विशेषकर बौद्ध और जैनें। फाही प्रत्या रुयान हैं। व्यनिरुद्ध ने इन सूत्रों में निम्निलिखित रीति से प्रवंरिणों की विष्यंना की है – प्रिचित्त सूत्रों में प्रथम प्रकरण्—

(१) श्रविवायाद का खरडन (२०-२६ सूत्र तक)। इस प्रकरण का आरम्भ श्रनिकड इसमकार करता है—'श्रयाविषया तस्य वन्यो भविष्यतीत्यत श्राह'—श्रयांत् श्रविद्या के कारण श्रास्म का बन्ध होजायगा, इसलिये कहा—। यहां पर हम इतना ध्यान दिला देना उचित सममते हैं, कि जब सूत्रकार ने श्रास्मा के बन्ध के सस्यन्ध में श्रप्ता स्थिर सिद्धान्त प्रकट कर दिया, किर इस बात की सम्मावना ही कहां रह जाती है कि श्रन्य कारणों से भी श्रास्मा का बन्ध होसकता है, श्रीर बह भी उस श्रवंश्या में जब कि श्रप्ता स्थिर सिद्धान्त प्रवट करने से पहले सूत्रकार ने स्वयं श्रमेक पूर्वपद्ममतों को इस सम्बन्ध में उपस्थित कर दिया है। यदि ये पूर्वपद्ममत (२०-४४ सृत्र तक) मूत्रकार के द्वारा ही उपस्थित किये गये होते, तो सूत्रकार श्रवश्य इन मर्ता हो भी पहले पूर्वपद्म के साथ ही प्रवट करता। इससे स्पष्ट प्रतीत होता है, कि यह सम्पूर्ण प्रकरण पश्चाद्वर्यी किसी विद्यान का कार्य है।

विज्ञानभिन् लिखता है, इस प्रकरण (२०-२६ सूत्र तक ) में वेशन्तप्रतिपाय अविधा की बन्यहेतुता का खरडन नहीं, किन्तु चृणिकविज्ञानारमवाशे बौद्ध का ही खरडन किया गया है। उसने यह बात रुपष्ट लिखी हैं—

एमिइन सुनैर्न ह्यमीमांमासि द्वान्तो निराक्तियत इति अमी न कर्त्रच्यः । महामीमांसाया केनापि सृत्रेणारिद्यामात्रको बन्बस्थानुकस्तात् । · · · · · · । तस्माद्त्र प्रकरणे विज्ञानवादिनां वन्यहें तुःय-वस्त्रीय साज्ञानिनराक्तियते '

यहां यह भी एक ध्यान देने की बात है कि 'न वर्ष पट्पुराधेवादिनो वैशेषिकदिवत' चद सूत्र बीद्ध के मुख से कहलाया गया है, यह कहता है कि हम वैशेषिक या नैयायिकों की तरह छ: या सोलह आदि नियत पदार्थों की ही मानने वाले नहीं हैं। इसलिये सन् और असन् से 'यिलदाल एक अविद्या नामक अविरिक्त पदार्थ को मान क्षेत्रे में क्या हानि हैं ? इस बात का

१ इने सूत्रों का प्रचेर किस समय हुआ है, इसका निर्मय इसी प्रकरण के धन्त में दिया जापना।

१०० वर्ष बाद तक के बीच में ही हो सकता है। क्योंकि इसा से ४०० वर्ष पहले खुड़त के प्रसिद्ध नगर होने पर भी पाटलिपुत्र भविष्यत् के गर्भ में ही था, श्रीरईसा के एकहजारवर्ष बाद खुन्त वा तो नामावरोप ही रह गया, पर पाटिलपुत्र का पूर्ण प्रथ:पतन ईसा की छठी शताब्दी में ही हो चुका था। हर्ष वर्धन के समय पाटिलपुत्र कोई वहां नगर नहीं समक्ता जाता था। देशमेद को जनलाने के लिये इस सुत्र के रिचयता ने इन नामों का यहां उल्लेख किया है। इसप्रकार नामोल्लेख, तात्का-लिक प्रसिद्धि का प्रवल प्रमाण है, श्रीर इतिहास से इन दोनों नगरों की साथ २ प्रसिद्धि इन्हीं (३५० B.C. से ४०० A.D. तक के) वर्षों में सम्भव हो सकती है।

न्नाज हम इस बात को स्पष्ट नहीं यह सकते कि जिस समय प्रथम ही इन सूत्रों का पड-घ्यायी में मिश्रण किया गया, उस समय इसके विरुट कुत्र आन्दोलन उठा था या नहीं १ पर यह क्षवश्य कहा जा सकता है, कि उस समय में प्रचारणान व्यथवा लोकमान्य प्रन्थों में प्रत्नेप की प्रधा अवश्य प्रचितत थी। महाभारत के २४ हजार रह्यों का एक लाग्य हो जाना इसी का फल हैं। द्याजकल जो ब्रायुर्वेद की 'चरक संहिता' हमें उपलब्ध हो रही है, वह भी व्यक्तिवेश, चरक श्रीर रहबन इन तीन श्राचार्यों द्वारा भिन्न २ समय में रचित परिष्कृत तथा परिवर्द्धित हुई है। इस-लिये हमें यह कहते संकोच नहीं होता कि उम समय विद्वान किसी भी प्रचलित प्रन्थ में उसे समयातुकूल बनाने के लिये कुछ प्रतेन कर देना, श्रीर अपने विवार के श्रतुसार उस की कमी को पूरा कर देना द्युत नहीं समझनेथे, चाहे आज हमारा विचार कैसा ही हो।

## प्रिचिप्त सूत्रों में तीसरा प्रकरण-

(३) इन प्रज्ञिप्त सूत्रों में तीसरा प्रकरण व्यातीमचें सूत्रसे सेंतालीसचें सूत्र तक वल्पना किया गया है। अनिरुद्ध इमका प्रारम्भ यों करता है. वाह्यवस्तुपरागाद्वन्ध इस्युक्तम्। ननु वार्ध च यस्तु नारित, शिज्ञानात्मकत्याः ज्ञान इति विज्ञानवादिनं निरासरोति—'। विज्ञानिभित्तृ इस प्रवर्ग का अवतरण करता है—'श्रपरं तु काश्निका छाहुः—विक्षानोतिरिक्तवस्त्रभावेन घण्घोऽपि विद्यानमात्रे, सानपदार्थवत् । अतीऽवम्नमिथ्याचे । न नत्र कारणमस्तीति, तथानमपाकसीति ।' इन ः लक्षणपान, राजास्त्र प्रकृति अर्थभेद नहीं, पर इतिरुद्ध ने स्पष्ट ही विझानपादी का नाम ले रें, अनुप्राचनात्रा प्राच्या कार प्राचन स्वास होडों के कई प्रसिद्ध पारिभाषिकपदः प्रसुक्त हुए २ हैं। इ १९४१ ६। ८८, ८५, ४० पूर्वा प्राचनात्र प्रकार हम प्रकृत्या का तात्पर्य, बौद्धी के शूर्यवाद के अनिकृत स्रीतिक स् जाराज्य आर निवास है। हमारे विचार में इन वीद्ध दार्शनिक पारिभाषिक पदों का प्रयोग और खरहन में ही समफ्ते हैं। हमारे विचार में इन वीद्ध दार्शनिक पारिभाषिक पदों का प्रयोग और स्वरुवन न व राजान प्राप्त के कल्पना, कियत के समय में करना, सम्भावना के बाहर की बात बरायकार के प्रश्नाम जीति होगा कि ये न्सूत्र भी करिल के परवात् वौद्धों के प्रशायकाल में ही २ । वर्षाका निवस मार्थिया व प्रत्याख्यान परने के लिये यहां मिलाये गये हैं, जैमा कि हम पिछले उनके मतों का समावेदा व प्रत्याख्यान परने के लिये यहां मिलाये गये हैं, जैमा कि हम पिछले प्रकरण में भी निर्णय कर आये हैं।

हमारे विचार में विद्यानिम ने यह अवतरिएका ठीक नहीं लियी। क्योंकि जन आप अवतरिएका में, बन्न की सिणकता के सम्बन्ध में अनियतकारएता या अकारएता दोष उपस्थित कर रहे हैं, तन आप उम सुन्न वा अवतरए कैसे करसकते हैं, जिसमें प्रत्येक वस्तु की सिएकता को निन्ध किया गया है। अनिकद ने इसकी अनतरिएका इसकार लियी है — आसाऽस्थियोष इस्याह ~1 इसमें विवार में वह अवतरिएका हो वैसे तो इस प्ररूए में व्यारयाकारों के अनेक असागर्य हैं, परन्तु यह बात प्ररूए में भेद डालने वाली है, इसिलिये यहा इसका अल्लेय कर दिया गया है। इस प्रभरए के मूर्नों की रचना बड़ी शिथल और भावहीन मालूम होती हैं।

इन सब बार्गे के ख्रतिरिक्त इस प्रकरण में विशेष ध्यान देने योग्य श्रद्धार्थमचा (२०) सून है—'न नाक्षानग्नरयोहयर-में ( -> ग्रे ) परम्म हमागोऽि देशमेशन्, सुन्तरक्षमाटिन पुनस्पोतिये । सूत्र के ख्रिन्तिम पह हैं—'सुन्तरमाटिन पुनर गोिरिंगे । यहां भारत के प्राचीन दो प्रसिद्ध नगरों था नामोरलेग्य किया गया है—सुन्त ख्रीर पाटिल पुत्र । इससे यह स्पष्ट प्रतीत होता है, कि यह सूत्र किपल-प्रणीत नहीं हो सकता, क्योंकि किपल के समय स्नुष्त ख्रीर पाटिल पुत्र की स्थिति भी ही नहीं, फिर वह इनका उल्लेख केंसे करता ? इससे यह निश्चित किया जा सकता है, कि यह सम्पूर्ण प्रकरण ही किसी परिष्ठत ने बाद में यहा मिला (द्या है ।

इन धर्त्रों के प्रचेप काल का अनुमान-

सू इन अटलिपुत्र नामों के उल्लेख से इन सूत्रों के यहा गैर मिलाये जाने के समय पा चुछ अनुमान किया जा सकता है। अत्र ग्न-एडर किन्य (Alexander Cunningham) ने अपनी पुस्तक 'जन्दाचट वर्योग्रक्त ऑक इिन्डया' (Ancient Geography of India) में ३६४ से ३६६ पृष्ट तक सु इन का गरेपणापूर्ण ऐतिहासिक वर्णन लिया है। आजकल इतको 'तुप' वहते हैं, अब यह बहुत छोटा सा गान है। जिला अध्याले में जगाधरी से पूर्व 'पृष्ट्विया' गाव है, इनी से दिन्छन पूर्र और पूर्व में दयालगढ़, मादलपुर और सुष्य ये तीन होटे होटे गान हैं। मौगो लिक परिस्थिति से यह राष्ट्र माद्रम होता है कि ये सर गाव किसी समय म एक ही थे। प्रत्यों ने वह भी लिया है कि यहां बहुत पुराने चादी और तावे के सिकके पाये गये हैं, जो दिल्ली के तु वर और चौहान राजाओं से लेक्ट इंसा से एक हजार वर्ष पहले तक के हैं। लगभग हो हजार वर्ष (वक हजार वर्ष ईसा से पहले और एक हजार वर्ष पहले का के ही । लगभग हो हजार वर्ष (वक हजार वर्ष ईसा से पहले और एक हजार वर्ष वाद) के सिककों का यहा पाया जाना यह सिद्ध करता है, कि उस समय म सू प्रत्य एक सम्बद्ध होता है। पाटलिपुर की स्थापना ईसा से लगभग चार सी वर्ष पहले हुई मानी जाती है। बौद्ध इतिहास से भी इसी वात का निर्णय होता है। इसमें यह सिद्ध है कि हम सूत्रों का मिलान ईसा से लगभग ३५० वर्ष पहले से लगाकर ईसा के ,

<sup>&</sup>quot; इलो---Alexander Cunningham को Ancient Geography of India पृष्ठ ३,४७,३३८। कलाकरी से सन् १९२४ में प्रधारित, श्री शुरेन्द्रनाथ मन्युस्तार व्यक्ति M A, द्वारा सम्यादित ।

४०० वर्ष वाद तक के बोच में ही हो सकता है। क्योंकि इंसा से ४०० वर्ष पहले झुझ्त के प्रसिद्ध नगर होने पर भी पाटलिपुत्र भविष्यत् के गर्भ में ही था, स्त्रीरईसा के एक हजार वर्ष वाद सुन्त पा तो नामावरोप ही रह गया, पर पाटिलपुत्र का पूर्ण प्रधायतन ईसा की छठी शताब्दी में ही हो चुका था । हर्प वर्षन के समय पाटलिपुत्र कोई वहा नगर नहीं समफा जाता था । देशभेद को वतलाने के लिये इस सूत्र के रिचयता ने इन नामों का यहां उल्लेख किया है। इसम्रार नामोल्लेख, तास्का-लिक प्रसिद्धि का प्रवल प्रमाण है, और इतिहास से इन होनों नगरों की साथ २ प्रसिद्धि इन्हीं (३४० B.C. से ४०० A.D. तक के) वर्षों में सम्भव हो सकती है।

भाज हम इस वात को स्पष्ट नहीं वह सकते कि जिस समय प्रथम ही इन सूत्रों का पड-ध्यायी में मिश्रण किया गया, उस समय इसके विरुद्ध कुत्र आन्दोलन उठा था या नहीं १ पर यह ख्रवश्य कहा जा सकता है, कि उस समय में प्रचारणान ख्रथवा लोकमान्य प्रन्थों में प्रत्नेव की प्रथा श्रवश्य प्रचलित थी। महाभारत के २४ हजार रहोकों का एक लाख हो जाना इसी का फल हैं। श्चाजकल जो श्रायुर्वेद की 'चरफ संहिता' हमें उपलब्ध हो रही हैं, वह भी श्रीनिवेश, चरक श्रीर टढबल इन तीन आधार्यों द्वारा भिन्न २ समय में रांचत परिष्कृत तथा परियद्धित हुई हैं। इस-् लिये हमें यह कहते संकोच नहीं होता कि उम समय विद्वान किसी भी प्रचलित प्रन्थ में उसे समयातुकूल बनाने के लिये कुछ प्रतेन कर देना, श्रीर अपने विवार के श्रतुसार उस की कमी को पूरा कर देना द्वरा नहीं समझतेथे, चाहे आज हमारा विचार कैसा ही हो।

# प्रीचित्त सूत्रों में तीसरा प्रकरण—

(३) इन प्रहिष्त सूत्रों में तीसरा प्रकरण व्यातीममें सूत्रसे सेतालीसमें सूत्र तक कल्पना किया गया है। अनिरुद्ध इसका प्रारम्भ यो करता है- वाह्यदस्त्रपरागाद्वन्ध इरयुक्तम्। ननु वाधी च वस्तु नारित, विज्ञानासम्बद्धाः ज्ञान इति विज्ञानवादिनं निरास्त्रोति—'। विज्ञानभिद्य इस प्रकरण का अवताण करता है— अपर तु नास्तिका छाहुः—िन्जानातिरिकतक्स्तमानेन बन्धोऽपि विज्ञानमानं, सप्तपदार्षवत् । आतोऽन्यन्तमिथ्याःचैव ग तत्र कारण्यस्तीति, तगातमपाउरोति । इन १ ्रात्ववारा, प्राप्त प्राप्त प्राप्त के स्वाप्त क्षार्य के स्वाप्त १९५१ २ । ०५,०५,०० ५८,०० । इतिहद्ध स्रोर विज्ञानिमेचु दोनों ही व्याख्याकार इस प्रकरण का तालपर्य, वौद्धों के शूर्यवाद के आगण्य आर नवामा हु । स्वयहन में ही समफ्ते हैं। हमारे विचार में इन वीद्ध दार्शनिक पारिमाषिक पदों का प्रयोग श्रीर इसप्रकार के प्रवहत मण्डन की कल्पना, कित के समय में करना, सम्भावना के बाहर की बात इत्तनकार च ज्यान विश्व होगा कि ये -सन्न-भी कपिल के पश्चात् वौद्धों के प्रभावकाल में ही ६। क्षाचा नया नामा व्यवस्थान वस्ते के लिये यहाँ मिलाये गये हैं, जैना कि हम पिछले उनके गर्तों का समावेश व प्रत्याख्यान वस्ते के लिये यहाँ मिलाये गये हैं, जैना कि हम पिछले प्रकरण में भी निर्णय कर आये हैं।

### प्रचिप्त सुत्रों में चतुर्थ प्रकरण ...

(४) इन सूत्रों में चौधा प्रकरण खड़ताकीसमें सूत्र से चौवनमें मूत्र तक समाध्य विधा गया है। इसका प्रारम्भ खनिरुद्ध ने इसफार किया है — 'सूत्रशादिन' निराकर्तुं देहपिताल खालीत चापलुक्ततत्माह—''। खर्यात सूत्रयवाद का निराकरण घरने के लिए, खाला दो इंदर्ग परिसाण मासने वाले चापलुक (उत्त) मत का कथन करते हैं — । विद्यानिभन्न ने इस प्रकरण का व्यारम्भ और ही रंति से किया है, वह लिएता है—'तदेने वन्धकारणिवये नास्त्रिक्ततानि वृषितानि । इदानी पूर्वनिरस्ताविशिधान्धिक मसीकारणिवये नास्त्रक्रतानि वृषितानि । इदानी पूर्वनिरस्ताविशिधान्धिक मसीकारणिवये नास्त्रक्रतानि इसप्रकार वन्ध के कारणों को वताले हुए नास्त्रक मसीकारण कर स्त्र है, खब पहले प्रत्याख्यान में शेष रहे हुए खास्तिकों के द्वारा प्रतिचादित खन्य वन्ध कारणों का भी निरास किया जाता है।

एक ही सूत्र की दो भिन्त भिन्त अनुतरिष्णा त्रों है होने से यहां हमारा ध्यान एक बाव की छोर अवश्य आकृष्ट होता है, नह है इन दोनों श्वावतरिष्ण शों के लिसे जाने का भिन्त भिन्त समय। अनिरुद्ध की अववतरिष्ण उम ममय लिखी गई मालूम होती है, जब कि यहां बौद्ध धर्म के नाथ साथ जैनध्में या भी प्रावल्य था, परन्तु विद्यानिम् की अववतरिष्ण जैनियों की प्रवल्ता का लोग होजाने पर तथा वर्षमान वैष्ण्य सम्प्रदार्गों के बल पकड़ने पर लिखी गई प्रतंत्त होती है। वर्यों कि तात्शालिक आस्तिक सम्प्रदार्गों में वैष्ण्य ही आत्मा का परिमाण असु मानकर सम्प्रदार्थों गों वैष्ण्य ही आत्मा का परिमाण असु मानकर सम्प्रदार्थ के रायडन के लिखे ही इस सूत्र की रचना की आसकती है। इसके सम्बन्ध में विष्णुत विचेचन 'सांस्यसूत्रों के ज्याख्याकार' नामक पष्ट प्रकर्ण में किया जायगा। इतना अवश्य कहा जासकती है। के इन सूत्रों की रचना जैन आदि सम्प्रदार्थों का प्रत्राख्यान करने के निचार से ही की गई मालूम होती है।

प्रिचिष्त प्रकरण के श्रन्तिम <u>सूत्रों</u> की पुनरुक्तता—

इन सन वातों के खातिरिक इस प्रचिप्त प्रकरण के खन्तिम तीन सूत्र इस विचार को पुष्ट करने के लिये प्रवल प्रमाण हैं, कि ये सूत्र किष्वप्रणीत नहीं कहे जा सकते। इन तीन सूत्रों के पाठकम में खनिरुद्ध और विज्ञानभिन् ने परस्पर हुख भेद कर दिया है। खनिरुद्ध इन सूत्रों को इस क्षम से पढ़ता है—

न कर्मणाप्ततद्धर्मत्वात् । निर्मु गादिश्रृतिविरोगधिति । े श्रुतिप्रसक्तिरन्यधर्मत्वे । मरन्तु विज्ञानभिज्ञ् ने इनका क्षम इसतरह रक्ष्या है — न कर्मणाप्रतद्धर्मत्वात् । श्रातिप्रसक्तिर-नधर्मत्वे । निर्गु गादिश्रुप्तिविरोधश्चेति ।

इन सुत्रों की रचना में जो सब से पहले ध्यान देने की बात है, वह है पुनरुक्ति दोप। सब ही न्याख्याकार इन सूत्रों को कर्म से धन्ध होने के प्रत्याख्यान में लगाते हैं, पर इस अर्थ का मतिपादन प्रधम ही १४ छोर १६ सुत्र में किया जा चुका है। यह बात सर्वधा कल्पना के पाहर हैं कि महर्षि कपिल एक ही प्रकरण में एक ही बाउ को बतलाने के लिये दो स्थलों पर सूत्रों की रचना करते । यहां जिस बात को 'न कर्ममणाप्यतद्धर्यरात्' श्रीर 'अतिप्रसक्तिरमपर्भत्वं' इन दो सुत्रों से प्रकट किया है, ठीक इसी बात को श्रीर इन्हीं शब्दों में किपता ने प्रथम ही सीलहवें सूत्र में कह दिया है-- 'न कर्मणान्यपरिसादतियसक्तेश्च'। इससे यह स्पष्ट मालून हो रहा है, कि ये दोनों सुत्र व्यर्थ तथा पुनरुक हैं। इसीप्रकार 'निर्गु 'णादिश्रृतिगिरोयरचेति' इस सूत्र से प्रतिपाद्य अर्थ की भी 'श्रसहोऽयं पुरुप इति' इस सूत्र के द्वारा प्रथम प्रकट कर दिया गया है। इन दो सूत्रों में यह भी एक ध्यान देने की बात है, कि दोनों जगह अन्त में 'इति' पद का प्रयोग किया गया है। प्रथम सूत्र 'असङ्गोडय' पुरुष इति' पें तो 'इति' पद के प्रयोग की सङ्गति स्पष्ट मालूम होती है. सम्मव है, वहां प्रथम पदों को श्रुति का रुद्धराण वतलाने के लिये 'इति' पद का प्रयोग हुआ हो। क्योंकि श्रुति में साक्तन इन्हीं पदों के द्वारा पुरुष को असङ्ग बताया गया है ?। परन्तु ज्याले सृत्र 'िर्मुणादिश्रु निरीरो वरचेनि' में 'इति' पद क्यों पढ़ा गया ? यह हम न समक्र सके । विज्ञान-भित्त के सामने भी यह वावा श्रवरय उपस्थित हुई माल्म होती हैं। इसीलिये इसका समा-धान करने के लिये उसने सुत्रों के पाठकम में भेद कर दिया है, जैसा हम अभी ऊपर दिखा . श्रापे हैं। उसने 'निर्पुणादिमुतिविरोधश्चेति' इस सृत्र की ४४वां सृत्र मान कर 'इति' पद की ब्याख्या इसप्रकार की हैं- इति शब्दो वनवहेतुवरीचासमाप्ती'। पर हमारे विचार में इति शब्द की यह ज्याख्या ठीक नहीं मालूम होती। क्योंकि १६वें सूत्र में प्रकृतियोग को बन्धयोग का हेर् बता-कर इस आकांचा को पूरा नहीं किया गया कि प्रकृतियोग भी आत्मा के राथ कैसे ? जब सक इस का उत्तर न दे दिया जाय, प्रकरण की समादित नहीं होनी चाहिये। इसलिये वर्त्तमान स्वसंख्या के . श्रमुक्षार ४५ वें मृत्र में ही प्रकरण को समाप्त कहा जासकता है, इससे पूर्व नहीं । ऐसी श्रवस्था में विज्ञानभित्तुद्वारा प्रनिपादित 'इति' शब्द की न्याख्या कहाँ तक ठीक है, यह विचारणीय है। संभव है १४ वें सूत्र का अनुकरण करते हुए यहां 'इति' पद रख दिया गया हो, इस बात की अपेत्रा नहीं की गई, कि वहां 'इति' पद सप्रयोजन है, पर यहां निष्प्रयोजन होजायगा। अधवा यह भी कर सा की जासकती है, कि प्रकरण के प्रतेपकर्ता ने अपनी रचना की समाप्ति का चौमन करने के लिये ही यहां 'इति' पद का प्रयोग किया हो ।

इन तीनों सूत्रों के पुनरुक होने में महादेव और विज्ञानभिज्ञुको भी सन्देह हुआ है। और उन्होंने इस दोवको हटाने के खिये यस्त भी किया है। पर वे अपने यस्तमें सफल नहीं है,सके।

वेस्रो-ब्रह्तास्थयक उपनिषद्, श्रष्याय ४, ब्राह्मस ३, करिडमा १२, १६ ॥

उन्होंने पहले सूत्र में 'कर्म' पर का अर्थ विहित और निषिद्ध कर्म किया है, श्रीर यहां- 'कर्म' पर का अर्थ उस विहितनिषिद्ध कर्म से जन्य अटए किया है।' वस्तुतः व्याख्याकारों वी यह मेदकरपना केवल करना हो है। जन 'कर्म' पर, विदिन निषिद्ध कर्म और तजनन्य अटए दोनों के लिए अपुक्त हैं, तब एक ही स्थल पर दोनों की बन्धहेतुता पा निपेध होसवता हैं, उसके लिए अतिरिक्त सूत्ररचना निष्मयोजन हैं। एक यह भी बात हैं कि जब विहितनिषिद्ध कर्म बन्ध के हेतु नहीं हो सकते, तब तजनन्य अटए में चन्धहेतुता की वरपना करना ही अस्तत है। वस्तुतः अटए की कोई स्वतन्त्र सत्ता ही नहीं, वह तो केवल कर्मों के फल दिलाने का द्वार है। वश्तुतः अटए की कोई स्वतन्त्र सत्ता ही नहीं, वह तो केवल कर्मों के फल दिलाने का द्वार है। वश्तुतः अटए की कोई स्वतन्त्र सत्ता ही नहीं, वह तो केवल कर्मों के फल दिलाने का द्वार है। वश्तुतः अटए की कोई स्वतन्त्र सत्ता ही नहीं, वह तो केवल कर्मों के फल दिलाने का द्वार है। वश्तुतः कर्म और पत्तों का परस्पर संयोजकमात्र है। यह न्वयं बन्धका हेतु होजायगा, यह कल्पना दूरापेव है। इसिलिये व्यारयाकारों का पुनक्ति दोप का समाधान संगत नहीं मालूम होता। इन सब बातों पर विचार करते हुए हम यही कह सन्ते हैं कि २०वें सूत्र से लगानर ४४वें सूत्र तक का (३४ सूत्रों का) प्रकर्म एण प्रिष्म हैं, किपलप्रणीत नहीं

√प्रिचर्तप्रकरण के अन्तिम छत्र की अग्रिम छत्र से असंगति**⊸** 

इस बात का एक और भी उपोहलक है, और वह है—ज्याख्याशारों के द्वारा बर्चमान ४४ वें सूत्र की ४४ वें सूत्र से संगति न लगा सकना । विज्ञानभिज्ञु ४४ वें सूत्र के 'इति' पद की ज्याख्या के साथ साथ उस सूत्र का ज्याख्यान समाप्त करके, ४४ वें सूत्र की अवतरिणिका का जारम्भ इसप्रकार करता है—

> 'तदेयं न रतमानतो यद्धस्येरमादिना प्रषट्केनेतरमितेषेषतः प्रकृतिपुरुषसंभोग एव साकाद्बण्य-हेतरविधारितः।—'

हशुप्पाति। निर्माण प्रमाननो बद्धस्य' (स्० ७) इत्यादि स्त्रसमृह से दूसरे वाहों का लगएक करले प्रकृति और पुरुष के संयोग को ही सालान् चन्व का हेतु निर्णय कर दिया गया है। निज्ञानिभन्न के इस नेलासुसार यह देलना चाहिये कि 'न रामानतो बद्धस्य' यहां से लगा कर फितने प्रकरण से प्रकृति-पुरुष के संयोग को ही बच्च का हेतु निर्णय किया गया है। यह सप्ट है, कि १६ वें स्त्र में ही इल बात का निर्णय है, जीर उसके पहले इतर वाहों का प्रतिनय भी किया गया है। अनन्तर 'न निरपशुद्धद्भनन्तरामा तथा तथा गया है। अनन्तर 'न निरपशुद्धद्भनन्तरामा तथा तथा परिच्या प्रवृद्धि है। इससे यह निरिच्य है कि प्रकृति पुरुषसंयोग हो वन्धहें हुता वा निर्णय क्ष प्रकृति पुरुष से १६ वें सृत्र तक पर्यवित्त है। क्षनन्तर विज्ञानिभन्न खबतरिणका में लिखता है-'तत्रेत्रणशंग'। वहां (प्रकृति-पुरुषसंयोग की वन्धहेतुता के निर्णायक प्रकरण के सन्दर्भ में ) यह आशंका है। विज्ञानिभन्न उस आर्थांक को खबतरिण्या में इसतरह मन्दर करता है।

<sup>&#</sup>x27;ंम हि बिहिन निषद्ध समेवापि पुरुषस्य बन्यः । १ ) १६ पर विज्ञानमिष्ठ । 'पूर्व बिहिनिपिद्ध स्यापिर रूपेय कर्मया यन्यो निराङ्गतः । यत्र तु तक्तन्याहरूकेति । ११ २२ पर विज्ञानमित्तु । 'पूर्व विहित्तिपिद्ध' कर्मया यन्यो निराङ्गतः । यत्र तिमस्य कर्मयापि सं निरस्वित ।' १ । ४२ पर महादेव बेदान्ती । कार्यास्क कर्मया। यन्यो निराङ्गतः । यदानी मध्य सम्यापि सं निरस्वित ।' १ । ४२ पर महादेव बेदान्ती ।

'ननु प्रकृतिसयोगोऽपि पुरुपे स्वामाविष्वस्यादिनिस्तानस्य क्रमे न भवति । संधोगस्य स्वामा-५ विषयमालादिनिमित्तकस्ये हि भुक्तस्यापि यथापिक्तिस्यादिदीया यथापोग्य समाना पर्वति । ६ तामिमामासङ्कां परिहरति—'।

अर्थान प्रकृतिसयोग भी पुरुष में रताशाविकत्व आदि विकल्पों से मात क्यों नहीं माना जाता ? अभिभाष यह है कि ७ वें सुत्रसे १८ वें सुत्र तक वन्धयोग के जो निमित्त वताये गये हैं, उन का खरखन करके १६ वें सिद्धान्तसूत्र में धन्धयोग का निमित्त प्रकृतियोग को हो चताया है। अब आशाका यह है कि प्रकृतियोग भी पुरुष के साथ स्वाभाविक हैं ? या किन्दीं निमित्तिविशेषों से होता हैं १ यदि प्रकृतियोग को स्वाभाविक मान लिया जाय तो प्रकृतियोग के सदा हाँ रहने से आता का मोत्त न होना चाहिये। यदि प्रकृतिसयोग का निमित्त काल, देश आदि को ही माना जाय, तो उसमें समान रूप से वे ही दोष उपस्थित होंगे, जो कि काल देश आदि को वन्य का निमित्त मानने में बता दिये गये हें (१२ वें सुत्र से १८ में सुत्र तक में)। ऐसी अपस्था में मुक्त पुरुष को भी बन्धयोग हो जाना चाहिये। इस आशोक का परिहार करता है ४४ में सुत्र से—

तयोगोऽध्यविवेदात् न समानत्वम् ।

प्रकृतियोग भी पुरुष में अविवेक रूप निर्मत्त से होता है, इसलिये काल देश आदि निर्मत्तों के साथ इसकी समानता नहीं कही जा सकती।

इस वर्णन से यह सिद्ध है कि जिल्लानिक ४४ वें सूत्र का ४४ वें सूत्र से सम्बन्ध न जोड सका, और ४४ वें सूत्र की अववरिष्णका के लिये उसे ७ से १६ वें सूत्र तक के प्रकरण का ही अवलम्त्र लेगा पड़ा। इसलिये शब्द रचना के अतिरिक्त अर्थसम्बन्ध से भी १६ वें सूत्र के आगे ही यह ४४ वा सूत्र खाना चाहिये, यह निश्चित है। ऐभी आख्या में २० वें सूत्र से ४४ वें सूत्र तक पैतीस सूत्रों के प्रसिन्न होने में वोई भी सन्देह रोप नहीं रह जाता।

इस दिशा में अनिरुद्ध का यतन-

यहा यह लिए देना अत्यन्त आत्रस्यक है कि ४४ में सूत्र का ५४ में सूत्र से सम्यन्य जोड़ने के लिए व्याख्याकार अनिरुद्ध ने बड़े हाथ पैर मारे हैं। यह इम पहले भी दिया आये हैं कि ५३ और ४४ में सूत्रों के क्षम में अनिरुद्ध और विज्ञानिभन्नु का भेद है। अनिरुद्ध ने इन यूत्रों का क्षम इसप्रकार स्क्या है---

निगु सादिश्रतिनिरोपरचित ।

च्यतिषम् पितरम्यधर्म स्ते ।

पहले सून रा अर्थ किया है—'यदि कमें को आत्मा का धर्म माना जाय, तो आत्मा को निर्मुग वतलाने वाली 'अमझो छाय पुरुष' इत्यादि श्रुतियों के साथ निरोध होगा। दूसरे सूत्र का अर्थ है—अरुहा, दर्म आत्मा का धर्म मत हो, अन्य के धर्म से भी वियापिरोप हो जायगा, क्योंकि आत्मा के ब्यापक होने से उसका सनके साथ सम्बन्ध है, इसलिये कहा कि अन्य के धर्म से क्रिया मानने पर अतिप्रसक्ति होगी, सबके साथ सम्बन्ध एक जैसा होने से मुक्त आत्माओं का भी बन्द हो जायगा।'यह व्याख्या करके अतिरुद्ध ४४ वें सूत्र की अवतर्राखका इसप्रकार करता है-

'ननु तवारि धर्माधर्मव्यवस्थारित, बद्धस्य मुम्ब्यर्थं प्रमृतिर्द्धः स्यते । तत्र यस्तव सिद्धाम्तः, साँड

श्मार्वः भविष्यतीति समानमित्यतः द्याहः—।'

ध्यर्थात् तेरे (सांख्य के) मत में भी सो धर्म धीर अधर्म की व्यवस्था है। यद्ध भाला की मुक्ति के लिये प्रवृत्ति भी देखी जाती है। इस विषय में जो तेरा सिद्धान्त है, वही हमारा भी हो जायगा, यह दोनों पन्तों में समान ही है। इसलिये फहता है—

तधोगेऽप्यविषेकाननः समानस्यम् ।

घर्माधर्भ थोगेऽपि न समानपर्भत्वम्, ऋभिवेशास् । यदि तान्तिको धर्माघर्मयोग स्नास्मनः स्यातदा तुल्यत्यम् । कि स्विविषादासमो धर्माधर्मयोगामिमान इति वय समानश्चम् ।

श्रभिप्राय यह है कि आत्मा के साथ धर्मावर्म का योग होने पर भी हमारे तुन्हारे सत में समानधर्मता नहीं हो सकती, स्योंकि हम तो धर्मावर्म का योग श्रविष्ठेक से मानते हैं, यदि आत्मा के साथ धर्माधर्म का योग वास्तविक होता, तो समानना होती।

श्रनिरुद्ध के मत का विवेचन—

- (१) इस विषय में सब से पहली विचारणीय वात यह है, कि अनिरुद्ध ने वहां हो गव या पत्ती की समानता की चरणमा का प्रतिपेध इस सूत्र से किया है और धर्माधर्म के योग में ही अधिये के को निर्मत्त अताया है। धर्माधर्म कर्कृति के परिणाम हैं, इसी तरह इच्छा है प सुख दुःख काम संघरण विचित्रस्सा आदि भी तो प्रकृति के ही परिणाम हैं, आक्षम के साथ इनका योग मानने के लिये क्या अब अधियेक से आतिरिक्त और कोई निर्मित्त ह इसा चाहिये ? यदि यह कहा जाय कि धर्माधर्म सबके ही उपलक्षण हैं, तो यही पहना होगा कि प्रकृतियोग का ही निर्मित्त अधियेक है। अभिप्राय यह हैं कि बन्धयोग का निर्मित्त प्रकृतियोग, और प्रकृतियोग का निर्मित्त अधियेक ही। अभिप्राय यह हैं कि बन्धयोग का निर्मित्त प्रकृतियोग, और प्रकृतियोग का निर्मित्त अधियेक हहा जाना चाहिये, भेवल धर्माधर्मथेग का नहीं।
- (२) दूसरी यात यह है कि अभिष्ठ न अपना अर्थ ठीक करने के लिये सूत्र का पाठ भी सबल दिया है, 'तद्योगः' प्रथमान्त पाठ की जगह 'तद्योगे' सप्तन्यन्त पाठ बनाया है, जब कि प्रथमान्त पाठ से भी उसवा अर्थ संगत हो सकता था, पर सप्तन्यन्त पाठ बनाकर भी वह अपने अर्थसांगर्य में सफलता प्राप्त न कर सका।

(३) तीसरी बात यह है कि स्वयं अभिरुद्ध ने १६ वें सूत्र की व्याख्या में लिखा है—

. 📆 😗 ऋवियेकं थिना नात्मनः कदापि घन्धा, वित्तविवेकाद्वन्ध इत्यमियानः ।

आतमा या वन्य व्यविदेक के विना कदापि नहीं हो सकता। क्योंकि क्रारमा स्वभावत नित्य हाद सुद्ध मुक्त है, इसक्षिये व्याववेक से भी वन्य का व्यभिमान ही कहना चाहिये। सब विचारणीय यह है कि व्यविदेक को व्यारमा के बन्य का निमित्त सीख्य में कहा बताया गया है? हुमारी दृष्टि में सब से प्रथम स्थल ४५ वो सूत्र ही है। अतियेत बन्ध का निमित्त प्रकृतियोग के प्राता ही हो सकता है, इसिलये प्रकृतियोग के प्रतिशदक १६वें सूत्र और खियमेक के प्रतिशदक ४४ वें सूत्र के वीच अन्य किसी बात का कहा जाना सर्वथा असंगत है, और इसीलये ४४ वें सूत्र में आविके को केवल धर्माधर्म के योग का निमित्त धराना भी असंगत ही है। इन सय बातों को विचारने हुए हम निश्चित कह सकते हैं, कि इन सूत्रों का भाग समक्षते में अनिकृद्ध को अम हुआ है. और बह ४४ वें सूत्र को संगति लगाने में नर्वथा असकत रहा है। इनिलये २०वें सूत्र से ४४वें सूत्र तक (३४ सूत्रों) के प्रवेष में कोई भी बाबा व्यक्तिय की जानी च्याक्य है।

प्रथम तीन अध्यायों में और कोई प्रचेप नहीं-

इसके कागे प्रधम अध्याय और हितीय हतीय प्रध्यायों में हमें कोई ऐसा सूत्र या सूत्रांश नहीं मिला, जिसको प्रिष्टित कहा जासके, इसिलिये लोड बरासत्र का यह सम्पूर्ण भाग कपिल-प्रणीत हो है, यह निःसन्दिर्य कहा जा सकता है। सांड्य के इस भाग में उन पश्चीस तस्यों और साठ पदार्थों का विस्तृत वर्णन है, जिनके जाचार पर हमे सांड्यशास्त्र या पष्टितन्त्र कहा जाता है। इन्हीं तीन व्यथ्यायों का संत्रेप ईश्वरकृष्ण ने कारिक रू। में किया है, इस घात का विरत्तत वर्णन हमें कहा इसी प्रम्थ के 'विष्टतन्त्र व्यथ्या सांट्य-पडध्यायों' नोमक त्वीय प्रकर्ण में कृत व्यथ्यों हैं।

√ चतर्थ अध्याय में प्रद**े**प—

चसुर्थं अध्याय में हमें एक सुत्रीश प्रसिष्त मालून होता है। यहां पर सुत्री की पूर्वापर चातुपूर्वी इसप्रकार है—

> ( तन्यतिश्यमोगात् तद्वत् । २४ । ) न कामचारित्य' रागोपहते शुक्रनत् । २५ । | गुरावोगाद्वभ्धः सुरुदत्त । २६ ।

इतमें रहेवें स्वका 'शुक्रवन्' पद प्रक्षिप्त हैं। इसके प्रचित होने के हेतुओं का निर्देश करने से पहले इन सूत्रों का व्यर्थ लिखदेना व्यावश्यक है। पर वें सूत्र का रहे सूत्र से कोई बाधिक सम्बन्ध नहीं है, इसलिये उतका यहां अर्थ दिस्साना अनावश्यक हैं, केवल व्यानुर्सी दिखाने के लिये उसका उल्लेख कर दिया है। पर वें सूत्र का व्यर्थ न्याक्याशारों ने भिन्त २ किया है। अनिकद इस सुत्र का यह व्यर्थ करता है:—

सरागस्यापि मुक्तिभविष्यतीति, अत्राह—'न सामचार्रिः रागोवहते सुक्त्रत्

रामोबहृतस्य क्षमचारित्तमेव नास्ति, ि पुनर्भे वितरिति । येषा व्यातस्य सरारशः न मुवितरिति । तस्तुतस्य शुक्रम्य यीतरागरगन्मुवितर्भूता, एयम् ।

अर्थात् रागमुक (संसारी) पुरुष की भी मुक्ति हो जावगे, इंसलिये इस विषय में इस भया-राग से दबाव हुत पुरुष की कामचारिता ही नहीं है, किर मुक्ति का तो कहना ही क्या ? ंजिसे रागयुत व्यक्तिकी मुक्ति नहीं हुई, उसके पुत्र शुक्त की बीतराग होने से मुक्ति हो गई, इम तरह। ैं दिस व्यर्थ में कई बात विचारणीय हैं—

- (१) सबसे प्रथम यह, कि जब खनतरिएवा में यह वहा गया है, कि—सराग की मुक्ति ही जायगा। इस्रांत्वये सूत्र कहा गया—सराग की मुक्ति नहीं हो सकती। तब इस खर्य में 'ग्रुकमन्' उदाहरण कैसे दिया जा सकता है। क्योंकि 'सराग की मुक्ति नहीं हो सकती' इस खात की कहवर दृशान्त उसी या देना चाहिये था जिस सराग की मुक्ति न हुई हो, परन्तु यहा दृष्टान्त उसका पाया जाना है, जिसकी मुक्ति होगई है। इससे स्पष्ट है कि सूत्रार्थ से यह दृशन्त विरद्ध है।
- ् (२), दूमरी बान श्रानिरद्ध के सुत्रार्थ के सम्तन्ध में यह है कि इस दृष्टान्वियोध को हटाने के लिये श्रानिकद्ध ने पहले, सुत्रार्थानुसारी ब्यास का दृष्टान्व दिया है जो सूत्र में नहीं, फिर स्त्रार्थं का व्यविरेकी दृष्टान्व शुक्त का बताया है। क्या ऐसी श्रान्थाम सृत्र में, स्त्रार्थानुसारी ब्यास का ही हिया जा सकता था १ यदि यह कहा जाय, कि स्त्ररचिवा ने ब्यविरेकी दृष्टान्व ही दिया होगा, क्यों क व्यविरेकी भी तो दृष्टान्व होता ही है। इसके विरद्ध हम यही कह सकते हैं, कि सुत्रकार ने सम्पूर्ण शास्त्र में कहीं भी व्यविरेकी दृष्टान्व नहीं कहा। ऐसी श्रवस्था में स्त्रकार की संविद्ध हम इस एक हो स्थल में व्यविरेकी दृष्टान्व कैसे मान लें १ यदि कहीं एक स्थल में भी श्रवन्यत्र सुष्टाराने व्यविरेकी दृष्टान्व होता, तो हम इसे मी मान लेंवे।
- (क) तीसरी बात स्त्रायं के सम्बन्ध में यह है कि ज्याख्याचार श्रानिरुद्ध ने सृत्र के 'रागोपहते' पद का श्रार्थ विभक्तिविषरियाम नरके 'रागोपहतस्य' किया है। श्रीर 'कामचारित्य' पद का श्रार्थ विभक्तिविषरियाम नरके 'रागोपहतस्य' किया है। श्रीर 'कामचारित्य' पद का श्रीर्थ मही किया। रागोपहत पुरुप के लिये कामचारिता का निषेध करता हुआ अनिरुद्ध, नामचारिता पद या क्या श्रार्थ समझ रहा है, इस बात को हम श्रव कैसे समझें ? कामचारिता का साधारण श्रार्थ तो—इन्द्रश्रातुमार इधर उधर घूमना फिरना—ही हो सकता है, यह बात, ( इच्छानुसार इधर उधर घूसना) रागपुक्त पुरुप के लिये श्रातम्य है यह कैसे कहा जा सकेगा ? क्या रागी पुरुपमें कामचारिता नहीं होती ? हम तो ससार में रागी पुरुप में ही कामचारिता श्रीयक देखते हैं। ऐसी श्रार्थ में यह श्रानिरुद्धकृत स्त्रार्थ कुछ जचता नहीं। यदि कामचीरित्र पद का बही श्रार्थ क्या जाय, जो विज्ञानिभन्न ने किया है, तब तो श्रानिरुद्ध का श्रार्थ सर्विश श्रास्तात वहा जायगा। विज्ञानिभन्न इस स्त्र वा श्रार्थ इस्प्रकार करता है—

रागिताङ्गो न वार्य इत्याह--,न कामचाित्व रागोपहते शुक्रवत् ! रागोपहते पुरुषे कामतः सङ्गो न कर्तच्य । सुकात् । यथा शुक्रपत्ती प्रहण्टरूप इति इसा याज्ञचार न वसीति । रूपलोलुपैर्यन्डनस्यात् । तद्वदिखर्य ।

़्र<sub>ि</sub> अर्थात् रागी पुरुष का सग न करना चाहिये, इस वान को कहता हॅ--रागी पुरुष *में* कामना ( **इ**च्छा -मपनी खुशो ) से संग न करना चाहिये । तोते की तरह । जैसे तोता घडे ऋच्छे **रुप्,≮**ग <sup>'</sup>वाला होता है, यह समफ्रहर वह इच्छातुसार पुरुषों के साथ संग नहीं करता, (खपनी इच्छा से तो वह जगलों में ही रहता है, खावादी में तोता घहुत कम पाया जाता है, तीतों की बड़ी बड़ी डार जंगलों में 'देखी जाती हैं ) क्योंकि उसे डर रहता है, कही रूप के लोभी सुके याथलें। इस तरह पर, यह सूत्र का ऋर्थ हुआ।

श्चितिकत के श्चर्थ में जो हमने उत्पर दोप दिसाये हैं, ये सनहीं विद्यानमित् के श्चर्य में नहीं हैं। इन दोनों अर्थों में यह एक घडा भेद हैं, जो 'शुक' पद के अर्थ का है। अनिरुद्ध के अनुसार यदि शुक पद का अर्थ, ज्यास-पुत्र शुक्देव किया जाता है, तो वह सूत्रार्थ के सर्वथा विपरीत हो जाता है। विज्ञानभिचुके अनुसार यदि उसका व्यर्ध तोता किया जाता है, तो सुत्रार्थ की सगति तो हो जाती है, मरन्तु एक और श्रापत्ति सामने श्राखडी होती है। वह श्रापत्ति है, श्रगते 'गुण्योगाद्य- अकदन्' सून का 'शुक्रवत्' पद । अभिप्राय यह है, कि इस सून के शुक्रवद मा अर्थ सिवाय तीते के और कुछ नहीं होसकता। ऐसी श्रवस्था में पिछले सुन से ही यहां इस पढ की अनुवृत्ति आसक्ती थी, फिर यहा 'शुक्तवत्' पद क्यों रक्खा गया ? मालून यह होता है, कि इस (२६वे ) सूत्र में मौलिक रूप से शुक्तनत् पद रक्तवा गया, क्योंकि पहले (२५वें ) मूत्र में यदि वास्तविक रूप से 'शुक्वत्' पद होता, तो दूसरे सूत्र में उसके पटने की कोई आवश्य-कता नहीं थी। क्योंकि पहले सूत्र से इसमें उस पद की अनुवृत्ति के लिये कोई बाधा नहीं दीखती। पर दूसरे सूत्र में यह पद साचात् पढा गया है, इसलिये स्पष्ट माल्स होता है कि पहले सूत्र में यह पद अवश्य न होगा। फिर यह आया कहा से ? यह एक आधरयक विचारणीय बात है। रिचर्ड गार्बे (Richard Garbe) ने अपनी सम्पादित अनिरुद्धधृत्ति में इस सुत्र पर एक टिप्पणी दी है ' उससे मालम होता है, कि विन्हीं हस्तिसित पुग्तकों में यह 'शुक्रवत' पद 'कामचारित्व' पट से प्रथम ही लिखा हुआ है। इससे हम एक परि-साम पर पहुँचे हैं, श्रीर वह यह है,-सूत्रकार ने क्यल 'न वामपारित्व संगोपहते' इतना ही सूत्र लिखा होगा। क्योंकि इस सूर्य का सम्बन्ध अगले सूत्र के साथ है, और दोनों यो मिलाकर ही पूरा अर्थ हो पाता है, व इसिलिये सूत्रकार ने खगते व व मूत्र मे ही दोनों सूत्रों का हच्टान्त ्ध्यकनत' इकड़ा दे दिया। पर कालान्वर में सूत्रों की इसें रचना को न समझते हुए, अथवा अगन्य दण्टा प्राप्त हैं। सूत्र में आर्थ की पूर्णता करने के लिये, किसी लेखक ने 'शुक्रवत्' पद

<sup>•</sup> Thus AC like the other commentators, B puts ग्रुक्चन before कामचारित्व,

<sup>[</sup> ख, ४ स् २२ की टिल्पची। प्रत १७४) [ ख, ४ स् २२ की टिल्पची। प्रत १७४) १ प्रधमसून में 'कुकवत्' पद न रहने से दोनीं स्नीं का व्यर्थ इसवकार होता है— राती पुरुषों में इच्छाउसार (कामनावदा) संग ने करना चाहिये। २४। वर्षों के ऐसे पुरुषों का

रागा पुरुषा म १९६/५७।१ (कारावारा) वाच करता आवर । २० १७वाक जा पुरुषा का सग करने पर उनके गुण वर्षांत राग आहि के साथ सम्बन्ध होने से पुरुष वक्तवनी पढ़ जाता है। वीते की तरह । जैने तोता अपने गुणा या बहेलियें के कामों से बाघा जाता है। येसे ही पुरुष भी रागू आहि तरह । जैने तोता अपने गुणा या बहेलियें के कामों से बाघा जाता है। से बद हो जाता है। सूत्र में 'गुया' पद न्लिप्ट है।

को यहां प्रान्वभाग [ Marjin ] पर सूत्र के पहले ही लिख लिया होगा, जैसा कि रिचर्ड गार्षे ( Richard Garbe ) की टिप्पणी से मालूम होना है, कि यह पद किन्हीं हस्तिलिस्ति पुस्तकों में सूत्र के प्रारम्भ में ही रक्खा गया है। अनन्तर किसी अन्य लेखक ने उस पुस्तक से सूत्रों की प्रतिलिप करते समय, यह सोचकर कि 'वत' २ वाले पद सब सूत्रों के अन्वमें ही लिखे हुए हैं, इस 'शुक्रवत' पद को भी धारम्भ से उठाकर अन्त में जोड़ दिया। जिसके कारण सूत्र की उपलभ्यमान रचना बनगई। उपाल्या करते समय अनिरुद्ध को यह बात अवश्य खटको मालूम होती है, कि इक्ट दोनों सूत्रों में 'शुक्रवत' पद, एक ही अर्थ की जैसे कह सकता है ? इसलिये उसने पहले सूत्र में शुक्र का अर्थ ज्यासपुत्र कर डाला, चाहे बह शेष सूत्रार्थ से इसकी संगति न लगा सका। उसके अतन्तरभावी व्याख्याकार विज्ञानभिन्तु ने इस अर्थ के असांगत्य को समका, और शुक्रपद का सुत्रार्थातुसारी अर्थ किया। इस दशा में अर्थ मंगति वो होगई, पर रचनासम्बन्धों न्यूनवा अपश्य वनी रही। इसके लिये यह आवश्यक हैं, कि प्रथम सूत्र के 'शुक्रवत' पद को प्रदिष्प समक्ष जाय।

'शुक्रवत्' पहके प्रचिरत होते में उपर्युक्त प्रवल तीन ' युक्तियों के होते हुए भी, एक कल्पना और को जासकती हैं। दोनों सूत्रों में समानार्थक 'शुक्रवत्' पदके रहने पर अर्थसम्बन्धि असंगित तो कोई नहीं रहती, पर रचना को न्यूनता अवस्य प्रतीत होतो है, इस अवस्था में इम यही कह सकते हैं, कि आवार्य को रीतो ही ऐसी है, कि वे आतुप्यों से पढ़े हुए भो दो सूत्री में समानार्थक इन्दान्तपद एकसे ही रख देते हैं। उदाहरण के तिये सूत्रों से एक स्थल हम यहां उद्युत करते हैं—

तस्कर्मार्जितस्यात्तदर्भभिनेष्टा स्रोक्तत्।

समानकर्मयोगे वृद्धेः प्राधान्यं लोक्यल्लोक्यत् । ( घ.२, सूत्र ४६, ४७ )

परन्तु इसको भी सर्वथा नियम न सममता पाहिये। क्योंकि कई स्थकों पर सूत्रकार ने एक सूत्र में रुप्टान्त देकर, अगले सूत्र में आवस्यकता पहने पर केवल श्रतिदेश कर दिया है। जैसे---

दृष्टस्योरिनद्रस्य ।

प्रणतिमहा०-- व्वंतुकाला चद्दत् ॥ ( स्र ४ सूत्र १८. १८)

विरक्तस्य हेयहानमुपादेयोपादानं हंसस्रीरस्त् ।

लन्यातिराययोगात् तद्वतः। ( त्र ४ स ्त्र २३, २४ )

पर इस कल्पना में भी यह श्रवस्य मानना पढ़ेगा, कि श्रांतिष्ठत का श्रव श्रासंगत है, उसने रचना श्री सुर्मता पर इतना श्यान नहीं दिया, जितना कि देना चाहिये था। इसलियं वह स्वयं में भिष्ठत ही श्रव कर गया है। ऐसी श्रवस्था में हमें यह स्थिर करने में शोई यापा मानून नहीं

क. सनिरत के कर्ष का सलागत । स. ११प न्य में पुनः 'हक्कर' पर का होगा । ग. रिवर्ड गार्चे (Richard Garbe) की दिलाची में निर्दिष्ट 'राक्कर' पहचा क्रमिक रेगान विवर्षय ।

देती, कि इस २४वें सूत्र में ज्यास-पुत्र शुकरेव या वर्णन विल्कुल नहीं हैं। यांचवें श्रव्याय के प्रचेय---

चसुर्य अध्याय में और कोई ऐसा सूत्र या सूत्रांश नहीं है, जिसके सम्बन्ध में कवित-कृति विययक सम्देह उपस्थित किया जासके / इसलिये जय पांच<u>वें अध्याय के सम्</u>यन्ध में कुछ विचार प्रस्तुत किया जाता है। इस अध्याय का प्रयस्तृत्र इसप्रकार है:—

महलाचरणं शिष्टाचाराष् फलदशंनाच्छू ( द्मे ) तितरचेति ।

इस सूत्र के सम्बन्ध में प०राजाराम शास्त्री ने लिखा है, कि इस रूप मे महाराजरण का विचार मन्यन्याय के बन्धों में ही पाया जाता है। यह रचना प्राचीन अथवा कवितकृत नहीं कही जा समती। इसी धाधार पर शास्त्री जी ने सांस्वयन्त्रध्यायी सुत्री की ऋषींचीनता की पुष्ट किया है।

कार्य के आरम्भ में भगवान् का नामस्मरण क्षयवा किसी शुभ नाम पा स्मरण मङ्गल कहा जाता है। इसमकार के आपरण की प्रथा, या उसके सन्यन्य में विचार करना, नव्य नैयायिकों ने ही अरन्य किया हो, पेसा नहीं है। आर्य जाति में यह मावना अठि प्रापीन है। इसमकार का आपरण सदा से ही आर्यों में पाया जाता है, और जहां तहां आर्यसाहित्य में उसका उरनेस भी मिलता है।

स्याय की जो शैंकी नवीन या नव्य नाम से कही जातो है, उसका प्रारम्भ विक्रम की साववीं शताब्दी के क्वामय हुआ है। परन्यु उससे बहुत पूर्व के साहित्य में इसप्रकार का महत्वा-परणसम्प्रन्थी विवेचन प्राप्त होता है। पत्रज्जिक के व्याकरण महाभाष्य में कई रथकों पर १ एक सन्दर्भ इसप्रकार उपज्ञव्य होता हैं—

"कि पुनरनेन वर्षेन, कि न महता करहेन नित्यशब्द एवीयाच , यसिमनुपादीयमानेऽनेदेहः स्वात् ? मङ्गलार्थम् । माङ्गलिक खाचाने महतः शास्त्रीयस्य मङ्गलार्थं सिवशब्दमादिनः प्रयुचने । मङ्गलार्थम् । माङ्गलिक खाचाने महतः शास्त्रीयस्य मङ्गलार्थं सिवशब्दमादिनः प्रयुचने । मङ्गलार्थनि हि सारमाणि प्रथमे वीरपुरुपाणि च मानित, त्रापुष्नस्पुरुपाणि च प्रथमेतारस्य सिकार्थं वया स्त्रीति ।"

इस सन्दर्भ में महलावरण से प्रत्य की समान्ति [ मृतलादीनि हि सारमाणि प्रधन्ते ],
श्रीर अध्ययन सथा अध्यापन करने वालों का निर्विष्य कार्यक्षम चलते रहना १९४ ही निर्दिष्य
किया गया है। पतालिल का समय आधुनिक पारचारम थिहानों के क्यानातुसार विकास समय आधुनिक पारचारम थिहानों के क्यानातुसार विकास समय आधुनिक परास्था थिहानों के क्यानातुसार विकास समय अप्रतिक पारच्या थिहानों के क्यानातुसार विकास समय अप्रतिक परास्था थिहानों के क्यानातुसार विकास समय इस प्रकार के वियोचन आधुनिक हैं, अथवा नथ्य नैयायिकों के प्रत्यों में ही देखे जाते. हैं, बुक्त प्रतीव नहीं होता।

दर्शन शास्त्रों के प्रारम्भिक भागी, जान्य स्त्रप्रन्थों सवा महाभारत आदि में भी

व्याकरण महाभाष्य, परपशाहिक । १ । १ । १ सूत्र तथा १ । १ । सूत्र पर ।

र श्रव त्रिविषत् स्वायन्वनिवृत्तिरायम्तपुरुपार्थः । सांस्य । श्रथ योगानुशासनम् । योगमूत्र । श्रथासो धर्मजिञ्चासा ।

मागिलक पर्दों के प्रयोग भी प्रवृत्ति, तथा मङ्गलाचरण की भावना, स्पष्ट ही उपलब्ध होती हैं। अतिप्राचीन काल से 'श्रीङ्कार' [ श्रोम् ] श्रीर 'श्रथ' शन्द के प्रयोग को मागिलक माना जाना भारतीय साहित्य में प्रसिद्ध हैं। एक श्लोक गुरू-शिष्य परम्परा द्वारा श्रज्ञानकाल से चला श्राना है—

"स्रोङ्गाररचाथरान्दरच द्वावेतौ ब्रह्मस्म पुरा । वस्त्व भिस्ता विनिर्यातौ तस्मान्माङ्गलिकानुमी ॥"

इसके श्रतिरिक्त श्रांतिप्राचीन काल से ही प्रत्येक उपनिषद् के प्रारम्भ में मन्त्रोद्यारण के द्वारा मगलाचरण की प्रष्टुचि स्पष्ट देखी जाती हैं। प्रत्येक उपनिषद् के प्रारम्भ में श्राज भी वे मन्त्र उल्लिखित हुए उपलब्ध होते हैं।

मन्त्रों का उचारण करते समय उनके प्रारम्भ में 'क्रोप' पद का उचारण श्रातिप्राचीन काल से श्रावश्यक समम्मा जाता रहा है, श्रीर यह मगलाचरण की भानना से ही विया जाता है। पाणिनि ने इस सम्बन्ध में एक नियम का उन्लेख किया है, कि मन्त्र के प्रारम्भ में 'श्रोप' का उचारण प्लुत स्वर में होना चाहिये। इसलिये कार्य के प्रारम्भ में मगलाचरण की प्रवृत्ति को गर्वीन नहीं कहा जा सकता। कांपल के काल से बहुत पहले ही श्रार्य जनता इस प्रवृत्ति को निश्चित रूप में स्वीकार करती चली श्रार्ट है। ऐसी रिथित में किपल का इस विषय पर विचार करना सगर ही कहा जा सकता है।

कषिल ने मगलाचरण के तीन प्रयोजक हेतुओं का उल्लेख किया है, और उनके भागे 'इति' पद का प्रयोग कर इस बात का निर्धारण पर दिया है, कि इनु हेतुओं के भ्रतिरिक्त अन्य किसी प्रयोजक हेतु की कल्पना नहीं की जा सक्ती। वे हेतु क्षिक ने इसप्रकार उपस्थित विये हैं—
"शिक्षाचारात्, फलदर्शनात्, भूतित" —

शिष्ट पुरुषों का श्राचार इस यात के लिये सुन्दर उदाहरण है, कि कार्य के प्रारम्भ में ज्यक्ति को मन्त्राचरण श्रवस्य करना चाहिये। महाभारत, सूत्रमन्यों तथा उपनिपदों में इस प्रयुक्ति को प्रत्यक्त रूप में हम श्राच भी देख सकते हैं। इससे प्राप्तीन ऋषि सुनियों की नंगला-चरण की प्रयक्ति स्पष्ट हो जाती हैं।

शुभ कार्यों के करने से शुभ फल की प्राप्ति भी श्वनस्य होती है। जो कार्य किया जाता है, उसका फल श्वनस्य होता है, यह एक साधारण नियम है। मगलाचरण भी शुभ कार्य है, हम उसके फल की इच्छा रक्दों था न रक्खे, फल तो श्वनस्य मिलेगा ही, श्वीर यह श्वन्छा ही होगा। इस विचार से कार्य के प्रारम्भ में मगलाचरण की भी भावना रद होती है। या श्वार्य जनता में इतना श्विषक पर किये हुए है, कि श्वान भी एक साधारण प्रामीण

सीमांसा । श्रथातो महाजिज्ञासा । वेदान्त । श्रथानी धर्म रण न्यायदर्शन ।

चय शस्त्रानुशास्त्राम् । महाभाष्य । वृद्धिरादेष् । पा। ५ भारायणं नमरकृत्य नर चैत्र नरोत्तमम् । द्वीं सरस्वर्षी धेव

अपने किसी कार्य को प्रारम्भ करता है, तो प्रथम भगवान का नाम स्मरण अवश्य करता है।

शु ति स्वर्धात् वेद के पाठ या स्वय्ययत क्रम से भी इस वात की पुष्टि होती है, कि कार्य के प्रारम्भ में भगवान् का नाम स्मरण स्ववर्ष होना चाहिये, उसी को मंगलरूप कहा गया है। पेद में स्वप्ट रूप से भी कार्यारम्भ के स्वयस्त पर भगवन्नाममरण का निर्देश उपलब्ध होता है। स्वय्ट रूप से भी कार्यारम्भ के स्वयस्त पर भगवन्नाममरण का निर्देश उपलब्ध होता है। स्वय्ट [१। १७ १४] वा मन्त्र है—'इमे त इन्द्र ते वर्ष पुरुट्द ये रगरूप चरामित प्रमृतसो।' इसीलिये वेद के प्रत्येक मन्त्र क उच्चारण के प्रारम्भ में 'स्त्रोम' का उच्चारण किया जाता है। श्रृ ति के सम्ययनादि की यह परम्परा भी भंगलाचरण की प्रयोजक है। इसप्रकार कविल का यह वर्षन स्वर्वाचीन नहीं कहा जा सकता।

इसके श्रतिरिक्त कपित का यह सूत्र मंगलाचरण के स्वरूप का भी निर्देश करता है। प्रत्येक ऐसा व्याचरण जो [ सिष्टाचारात् ] न्याय, पद्मपात रहित, [ फलदर्शनात् ] सत्य, तथा [ श्रुतितः ] वेदो क देश्वर की जाड़ा के व्यनुसार यथावत सबीत्र और सदा अनुष्ठान में आवे, उसी को मंगलाचरण कहना चाहिये। किसी भी कार्य के प्रारम्भ से श्रवसान पर्यन्त उक्तरूप में ही उसका पूर्ण किया जाना मंगलाचरण का वाग्तिय स्वरूप हैं।

# Vपञ्चमाध्याय के [ <u>२—७३</u>]७२ छत्रों का विषय विवेचन —

इसके आर्मे रूसरे सृत्र से लेकर इस कावाय में जानेक दारानिक सिद्धान्तों पर विचार किया गया है। सबसे प्रथम इस-दूसरे सुत्र से तिइत्तरनें सृत्र (२-७३) तक के प्रकरणों का निर्देश कर देना वाहते हैं। क्योंकि इस प्रकरणसमुदाय में केवल ४ सृत्र ही ऐसे मालूम हुए हैं, जिन्हें प्रविष्ठ कहा जा सकला है। ७४ वें सुत्र से जिस प्रकरण का प्रारम्भ किया गया है, उसमें बहुत अधिक सृत्र प्रविद्धान हैं, इसिलिये उनका निर्देश अनन्तर किया जायगा। दूसरे सृत्र से प्रकरणों का क्रम इसप्रकार हैं—

२---११ = ईश्वरविवेचन

१२ **≔प्रधानकार्य**स्वोपसंहार

13--- १६ == श्रीपनिषदिक अधिसायोगनिराकरण

२०---२४ = धर्माधर्मविचार

v = धर्मादि के अन्तः करणधर्मे हने का निर्णय

२६--२७=सन्व श्रादि गुणों की सिद्धि

२८—३६ ≔न्याप्तिविचार

.३७--४४ = शब्दार्थसम्बन्धविचार

४५ =वेदानित्यत्यविचार

×६---४० = वेदापीस्पेयत्वविचार

¥१ **∞** वेदश्रामाण्यविचार

४२-- ४६ = ख्यातिविचार

४७—६० = प्रद्<u>ति</u>प्त सृत्र

६१—६४=श्रात्मनानात्वविचार

६४ = श्रोपनिवदिक श्रात्मा, श्रविद्या, या उभय की जगहुपादानकारणता का निपेध ६६—६८=श्रात्मा की श्रोपनिपदिक चिदानन्दरूपता का निपेध

६६--७१ = मन की जगद्पादानकार सता का निर्देध

७२-७३ = प्रकृतिपुरुपनित्यत्वोपसंहार

इन सब ही प्रकराणों में परस्पर क्षमिक स्मान्य दिश्यमान है। उसकी देखते हुए इनकी आसुपूर्वी को विश्व खिलित नहीं किया जासकता। इसिलये जो सूत्र यहां पीछ से मिलाये गये हैं, वे स्वय ही अपनी साची देरहे हैं, क्योंकि उनका पूर्वीपर प्रकरण के साथ कोई सम्बन्ध नहीं जुड़ता। इस बात को स्पष्ट करने के लिये यह आवश्यक है कि इन प्रकरणों के परस्पर क्षमिक सम्बन्ध का दिग्दर्शन कराया जाय। इन सब ही प्रकरणों को सुख्यतया दो भागों में बांटा जा सकता है—

√(१)—प्रथम प्रकरण हैं-- २--२४=ईश्वर के स्वरूप का विवेचन।

इसमें प्रथम ईरबर के स्वरूप का विवेचन किया गया है, और यह बताया गया है. कि ईरबर जगत् का श्रविष्ठाता है, जगत् का उपादान नहीं। इसके श्रनन्तर श्रुति के श्राधार पर यह स्पष्ट किया गया है, कि इस जगन् का उपादान महीं। इसके श्रनन्तर श्रुति के श्राधार पर यह स्पष्ट किया गया है, कि इस जगन् का उपादान प्रशृति ही है (१२ स्०)। श्रुति के श्राधार पर जगत् को प्रशृति का कार्य बताने के कारण यह श्राह्मका होसन्त्रती है कि उपनिषदों में श्रापातवः श्रविष्योगितिसक्त ग्रहा को जगन् का उपादान कहा है, किर अतिके श्राधार पर प्रशृति को ही जगत् का उपादान कर्यो श्रीर कैसे माना जाय १ इस बात का उत्तर १६ वें मूत्र तक दिया है। श्रानन्तर, प्रमाधर्म को भी जगदुत्विक्त में निमित्त होने से, उनका विचार किया गया है, श्रीर २४ वें सूत्र में इस बात का निर्णय करिया है, कि धर्माधर्म श्रादि, प्रशृति के संयोग से ही होने हैं, श्रास्ता के नाही होता। इसतरह प्रथम प्रकरण की समाप्ति होती हैं।

#### (२)--दूसरा प्रवरण है---

२६—१६=सत्त्व खादि गुणत्रयस्य प्रधान की सिद्धि। २६ और २७ सूत्र में इस बात को कह दिया है, कि सुग्य दुःस्त और मोह, या मत्त्व रजस् और तमस्, इनका सर्वेया त्रमाव महीं कहा जा सकता, क्योंकि अनुमान प्रमाण से इन की सिद्धि होती है। प्रथम आयाय में ही इसप्रकार अनुमान प्रमाण से प्रकृति की सिद्धि प्रसंगवरा अनेक स्थलों पर की गई है, ९ इनस्पि

<sup>े</sup> देखिये, प्रथम सत्याय के सूत्र ६२.६१; ६७; ७६; ११०; ११४-११८; १२४-११० | १न स्पर्तों के स्नितित पुटे सच्याय में भी इसका निरूपण क्ष्या गया है।

उसको यहां दुवारा लिखने की श्रावश्यकता नरी समकी गई। प्रत्युत श्रनुमानके मूल--ज्याप्ति का . ही यहां विशद वर्षन किया गया है।

कदाचित् कुछ विद्वानों का यट विचार हो सकता है, कि इस प्रकरण में न्याप्ति का जो निरूपण किया गया है. वह गौतम के न्यायशास्त्र से लिया गया हो ? पर यह विचार संगत नहीं कहा जा सकता, क्योंकि सांख्यशास्त्र में तीन प्रमाणों की कल्पना मौलिक है-प्रत्यत्त, त्रानुमान श्रीर शब्द। प्रथम श्रध्याय में इन तीनों प्रमाणों का स्पष्ट वर्णन किया गया है । इनके सम्बन्ध में यह नहीं कहा जासकता, कि प्रमाणों के ये नाम गौतम के न्याय से लिये गये हैं। क्योंकि किपल प्रथम दारीनिक है। जब इस बात में नोई सन्देह नहीं, कि उसने प्रकृति, महत् आदि तत्त्वों का अन्वेपण कर सबसे प्रथम इसको जनता के सन्मुख उपस्थित किया, तब इस बात में भी सन्देह नहीं होना चाहिये, कि इन तत्त्वों के विवेचन के लिये उसने प्रत्यन्न आदि प्रमाणों की मौलिक उदुमावना की है। क्योंकि प्रमाणों के विना तत्वों का वियेचन असम्भव है। हमें तो यही मालम होता है. कि गौतम ने इन प्रम एां को यहीं से लिया है, और उनमें एक 'उपमान' प्रमाण श्रधिक मिलाकर उन की संख्या चार करदा है। गौतम ने प्रमाणां के नाम भी वे ही रक्खे हैं, जो कपिल हैने। आश्चर्यः की बात तो यह है कि कपिल ने शब्द का लज्ञ जिस आनुपूर्वी में किया है, ठीक उसी आनुपूर्वी में गौतम ने भी शब्द का लक्षण किया है? । इसप्रकार जब कपिल प्रमाणों के साथ खनुमान प्रमाण की उदमावना, कर सकता है, तब अनुमान के प्रयोगकी उदमावना करना उसके लिये स्वाभाविक है। प्रतिहा हेत और दृष्टान्त के सम्बन्ध को प्रकट करने के लिये व्याप्ति आदि का विवेचन अप्रासंगिक नहीं कहा जा सकता। कपिल ने अपने अनेक सूत्रों में हेतु और उदाहरण के प्रयोगों को दिखाया हैं 3 । इसलिये हम यही कह सकते हैं कि अनुमान सम्बन्धी ज्याप्ति आदि की उद्भावना, कविल की अपनी सम्पत्ति है, सांख्य ने उसे और कहीं में उधार नहीं लिया। इसप्रकार व्यापि का निरूपण गौतमसूत्रों में तो कहीं है भी नहीं। इस रीनि ा पद्ममाध्याय के इस प्रकरण में २६ से ३६ सत्र तक श्रनुमान के बल पर श्रकृतिको सिद्ध किया गया है।

अनन्तर राज्य प्रमाण की बारी आती है, राज्य से भी प्रधान की सिद्धि है, इसिलेये राज्य अर्थ के सम्बन्ध का विवेचन ३० वें सूत्र से प्रारम्भ होता है, आर यह विचार ४४ वें सूत्र तक किया गया है। फिर ১४ से ४१ सूत्र तक वेदों के आनित्यत्व, अपीठयेवत्व और प्रामाण्य का विवेचन किया गया है, ध्वनि रूप में अनित्य होने पर भी बेद का प्रामाण्य, सांख्य को अभिमत है। इससे यह भी

<sup>°</sup> देखिये सांस्थम् अध्याय १, सृत्र ८६ से १०१ तक ।

<sup>ै</sup> सांस्पदर्शन था १, सूत्र १०१, और न्यापदर्शन था १, था । १, सूत्र ७ की परस्पर तुलना कीतिये।

देखिये सांस्वसुत्र श्रवं १, सूत्र १, १६, १६, ६०, ७६, ६६, ११६, १२४, १२६, ये इतने स्थल पेयल प्रयामाप्याय से विश्व हैं, श्रार उन्हों का तित्रेंश किया गर्मा है, जिनमें प्रतिहा, हेतु, उदाहरण तीनों प्रत्यय दिलाये हैं। प्रतिहा के साथ धेयल हेतु था उदाहरण, तो श्रवेक सूत्रों में निर्देश किये गये हैं। यगले श्रव्यायां वा निर्देश किया गया है।

रपष्ट सिद्ध है कि सांख्य, राज्य मात्र को श्रातित्य मानवा है। श्रातित्य होने पर भी वेद की प्रमाणता स्वीकार कर सांख्य, राज्य के बल पर भी प्रकृति की सिद्धि मानवा है। इसप्रकार श्रातुमान और राज्य के श्राधार पर प्रधान की सिद्धि के लिये इस प्रकरण में श्रातुमान और राज्य का विस्तृत विवेचन किया गया है। इसके श्रानता प्रत्यत्ममूलक, प्रधान की सत्यवा, सिद्ध करने के लिये ख्याति का विचार प्रारम्भ होता है। यह विचार ४२ से ४६ सूत्र तक में हैं। लोक में हमको को श्रान्त प्रतांति होती हैं उनके निर्णय के श्रातुसार ही जगत के मूल उपादानकारण का निर्णय किया जाता है, दार्शनिक प्रक्रिया में इसी विचार को ख्यातिविचार कहा जाता है। इस रीति पर सांख्यमतानुसार प्रत्यत्व मूलक भी, उपादानकारण प्रधान की सिद्धि की जाती है । इसप्रकार तीनों प्रमाणों से प्रधान श्रादि की सिद्धि का प्रकरण प्रधान की सिद्धि की जाती है। इसप्रकार तीनों प्रमाणों से प्रधान श्रादि की सिद्धि का प्रकरण प्रदान समाप्त होता है। इसप्रकार तीनों प्रमाणों से प्रधान श्रादि की सिद्धि का प्रकरण प्रदान समाप्त होता है। इसप्रकार तीनों प्रमाणों से प्रधान श्रादि की सिद्धि का प्रकरण प्रदान समाप्त होता है। इसप्रकार तीनों प्रमाणों से प्रधान श्रादि की सिद्धि का प्रकरण प्रदान समाप्त होता है। वे सुत्र इसप्रकार हैं—

प्रतीत्यमतीतिन्या न स्प्तीटात्मकः शब्दः । न शब्दनिष्यस्य वार्यताप्रतीतेः । पूर्वेसिद्धसत्त्रस्थाभिन्यतिदर्भिनेव घटस्य । सस्त्राय सिद्धान्तश्चेसिद्धसाधनम् ।

र्सिक आगे ६१ सूत्र से खारमा के नानात्व का साथक १करण प्रारम्भ होता है। स्वाित के अनन्तर आत्मनातात्व का साथक १करण ही होना चािह्ये। क्योंकि आत्मा का भेद या अभेद स्वाित पर अवलिन्त्रत हैं, इसिलये स्वाित और आत्मनानात्व विचार के मध्य में सब्द को एकोटा स्मकता या सब्द की निरथता का निषेध सर्वथा अश्रामीनिक माल्म होता है। यहां सब्द का न पूर्वभिकरण के साथ सम्बन्ध हैं और न अपर के। इस पूर्वापर शकरण के असम्बन्ध के अतिरिक्त एक और भी वात है। शब्द खा जिन्द वात स्वाित स्वाित हैं। शब्द खा जिन्द वात हैं। इस्त खा कर दिया गया हैं । फिर उसी बात को अनावस्थक दोहराना असंगत हैं। इमिलिये ये चारों (४० से ६० तक) सूत्र अग्रासंगिक तथा पुनक्षत होने से श्रांच्य प्रतात होने हैं।

६१ से ६७ तक का खारमनानास्त्रविचार प्रकरण, पहले २४ सूत्र तक के प्रकरण का ही शेष हैं, परन्तु २६ वें सूत्र से प्रारम्भ होने वाले द्विताय प्रकरण में प्रयान की सिद्धि खीर उसकी जानुवादानकारणता को हद करने के लिये खारमोपादानकारणता का प्रत्याख्यान करना खान्यक्य था, इसलिये उससे पूर्व खारमनानास्य को सिद्ध करके ६४ वें सूत्र में खारमा की उपादानकारणता, तथा दोनों की मिलित उपादानकारणता का प्रत्याख्यान कर, ६६ से ६८ सूत्र में खारमा के खापाततः प्रतीयमान खीपनिपद स्वरूप का रायद्वन किया है। खारे ६६ से ५१ सूत्र तक में मन की उपादानवारणता का निषेध किया गया है। इसप्रकार प्रत्यकार ने प्रधान की उपादानवारणता का निषेध किया गया है। इसप्रकार प्रत्यकार ने प्रधान की उपादानवारणता की करकी तरह पुष्टि की है, और श्वन्त में ६२ बीर ६३ सूत्र में, प्रकरण के उपास्तान कारणता से खरही तरह पुष्टि की है, और श्वन्त में ६२ और ६३ सूत्र में, प्रकरण के उपास्तान के

<sup>ै</sup> शन्द का सनित्याय, रास्ट्रमय वेदों की सनित्यता को सनाते हुए ४२ में सूत्र में निर्माय कर दिया गया है।

यहाने, पुरुष ख्रौर मकृति के खातिरिक्त प्रत्येक पदार्थ को बनित्य बताकर सांख्यनिद्धान्त को स्पष्ट फर दिया है। इसप्रकार प्रारम्भ से ७३ वें सूत्र तक पुरुष ख्रौर प्रकृति का विस्तृत विवेचन किया गया है।

मुक्ति के स्वरूप का निरूपण्—

इसके आगे ्रूप्र में सूत्र से यह प्रकारण प्रारम्भ होता है, जिस के लिये इस शाहत्र का निर्माण हुआ है। यह है—अस्परत पुतवार्य, या मुक्ति। सांस्वयत्त से मुक्ति के खरूप का निरूपण फरने के लिये सूत्र कार ने प्रथम, करवना करके मुक्ति के खर्मक स्वरूप दिखलाये हैं, और साथ ही साथ वे उनका निर्येष भी करते गये हैं। तूर्जी की रचना और अर्धप्रतिपादनकम को समझने के लिये यहां सूर्जों का निर्देश करदेना आवश्यक प्रतीत होता है, इस प्रकरण में बहुत अधिक सूर्जों का प्रदेष है, उनको सरमन्त्रे के लिये भी सूर्जों का निर्देश आवश्यक है। हम बहुते प्रारम्भ से ही उन सूर्जों को लिएते हैं, जिनमें काल्पनिक मुक्तिश्वरूप को कह कर सूत्रकार उसका निर्पेष करते गये हैं। सुत्र इसप्रकार हैं—

नानन्दामिव्यक्तिनम् कितर्निर्धर्मकत्त्वात् । न विशेषगुरगेन्द्रित्तिस्तद्वत् ।

न निशेषगतिर्निष्कियस्य ।

न । १२(५माताना का २२) नाकारो १रागोच्छित्तिः स्तरितृतस्त्रादिदोपात् ।

न सर्वोन्छित्तिरपुरुपार्थस्यादिदोपात् ।

+ रिवं शून्यमि ।

+ अंयोगाश्च विशेगाना इति न देशादिलाभोऽपि ।

न भागयोगोऽभागस्य ।

नाणिमादियोगोऽप्यवस्यंभावित्वासद्भविद्यसेरितस्वियोगवन् ।

नेन्द्रादिपदयोगोऽपि तहत्।

दन सूत्रों में आनन्दाभिक्यक्ति, विशेषगुर्धोच्छेद, विशेषनांत, आकारोषरागेच्छेद, सर्वोच्छेद, भागवांग, अध्यमिदिसिद्धिपोग, इन्द्राहि पद्योग (स्वर्गाद )इन आठों के मुक्तिकरूप होने का निषेष किया गया है। इन सूत्रों के श्रीच में चिह्नित दोनों सूत्र प्रचित्व हैं। एक वो पूर्वापर सूत्रों के साथ उनकी रचना नहीं मिलता, दूसरे इन होनों ही सूत्रों का आश्रय अन्य सूत्रों में आगाम है, इसिल्ये वे व्यर्थ हैं, कपिल की कृति नहीं होतकते। 'एन शृत्यपणि' इस सूत्र का भाव, इसिंस पहले ही सूत्र में आयुक्त है, सर्वोच्छेद ही शृत्यवादी की मुक्ति होसकती है, स्त्रकार ने इस अर्थ को प्रनट करने के लिखे 'शृत्य' पद का प्रयोग नहीं किया, प्रखुंत 'सर्वोच्छेद' पदंधा प्रयोग किया है, यह भी वहां एक ध्यान देने योग्य वात है। दूसरा सूत्र 'सर्वोच्छेद' पदंधा प्रयोग किया है, यह भी वहां एक ध्यान देने योग्य वात है। दूसरा सूत्र 'सर्वोच्छेद' पदंधा प्रयोग किया है, यह भी वहां एक ध्यान देने योग्य वात है। दूसरा सूत्र 'सर्वोच्छेद' पदंधा प्रयोग किया है, यह भी वहां एक ध्यान देने योग्य वात है। इसरा सूत्र 'सर्वोच्छेद' पदंधा प्रयोग किया है। इसरा सूत्र 'सर्वोच्छेद 'पदंधा प्रयोग के लिख किता में स्वाच्या से पहंचे पर प्रसीटा है।

इस सूत्र से मुक्ति का जो स्वरूप उसने बतलाना चाहा है, कि देशादिलाभ भी मुक्ति नहीं है, वह 'नेन्द्रादिपदयोगोरि' तद्वत्' इस सूत्र से कह दिया गया है। इसिलये यह सूत्र त्रार्थिक दृष्टि से ब्यर्थ है, तथा इसकी रचना भी पूर्वापर सूत्रों के साथ मेल नहीं खाती। ऐसी श्रवस्था में ये दोनों सुत्रु-निरिचत प्रचिप्त कहे जासकते हैं।

√म्रुक्ति निरूपण प्रकरण के मध्य में ३२ सत्रों का प्रच्रेप—

चय इन सूत्रों के च्याने, जिनमें कि काल्पनिक मुक्तिस्वरूपों का निपेध किया गया है. या तो सूत्रकार को छन्य ऐसे ही काल्पनिक मुक्तिस्वरूपों का निपेध करना चाहिये, या अपने सिद्धान्त से मुक्ति के स्वरूप का निरूपण करना चाहिये। तब ही प्रकरण सगति हो सकती है। परन्तु 'नेन्द्रादियदयोगोऽपि तद्वन्' इस ( प्रचलित वर्त्तमान कम के व्यतुसार <u>) =३ स</u>त्र के व्यागे एठ तीसरा ही प्रकरण चल पड़ता है, जिसका पूर्व प्रकरण के साथ कोई सम्बन्ध नहीं। यदि सूत्रकार ने मुक्तिस्वरूप के सम्बन्ध में अपना कोई भी मत आगे न दिया होता, तो हम समफ लेते कि यह प्रकरण यहीं समाप्त हो जाता है, और ८४ सूत्र से दूसरा प्रकरण प्रारम्भ होता है। पर ऐसा नहीं है। सूत्रकार ने स्वयं ११६ सूत्र से ११६ सूत्र तक अपने सिद्धान्त के अनुसार मुक्ति का विचार किया है। यदि यहां पर भी मुक्ति के सम्बन्ध में केवल एक आध ही सूत्र होता, तो सम्भवतः हम उस सूत्र को ही उत्प्रकरण कहने को तयार होजाते, पर यहां इक्टे चार सूत्रों को उड़ाया जाना असम्भव है। जब सूत्रकारने अन्य अनेकवादों का निषेध करने के लिये, एक २ वादका निषेध कर केवल ब्याट ही सूत्र लिसे हैं, तब श्रपने सिद्धान्त का निरूपए करने के लिये चार सूत्रों का लिखा जाना उपयुक्त ही हैं। ऐसी श्रवस्था में इस प्रकरण को इकट्ठा कर देने के लिये, जिसके विना स्वरचना चक्रु खलित रहती है, यह श्रावरयक है, कि =३ स्व के स्त्रागे ११६वां सूत्र जोड़ा जाय। इसे आधार पर =४ सत्र से ११४ वे सूत्र तक का सम्पूर्ण प्रकरण प्रत्तित सिद्ध होता है। इस लम्बे प्रकरण का पूर्वापर के साथ कोई सम्बन्ध नहीं, तथा परस्पर भी इन सूत्रों का कोई शृह्मलाबद्ध सम्बन्ध नहीं है । ये कुछ अबड़ खावड़ से ही मालूम होते हैं। इनमें से अनेक सृत्र पुनरुक्त तथा सांख्यमत के विरुद्ध भी हैं। उन ८४ से ११४ तक सूत्रों का क्रम इसपकार है—

न तर्भक्ष भा ६ । उन ८४ स ११४ तक सूत्रा का न पद्रपदार्थनियमस्द्योवान्मुक्तः । पोडशादिष्यपेवम् । नाजुनियता तत्कार्यं त्वश्रुतः । न तत्निर्भागत्वं प्रायं तत्तात् । न रूपनियत्मात् प्रथस्तात् । न परिमाण्यातुर्दिष्यं द्वास्य तयोगात् । स्रनित्यत्वेऽपि स्थिततायोगात्यस्यभिक्षानं सामान्यस्य । न तदपलापस्तरमात् । नाम्यनिवृत्तिरूपत्यं भावप्रतीतेः। न तत्त्वान्तरं सादश्यः प्रत्यत्तोपलब्धेः । निजधर्माभिन्यनितर्वा वैशिष्ट्या सदुपलन्धेः। न संज्ञासीज्ञिसम्बन्धोऽपि । न संबन्धनित्यतोभयानिस्यस्त्रातः। नाजः संबन्धो धर्मिग्राहकप्रमाणवाधात । न समवायोऽस्ति प्रमाखामावातः। उभयत्राप्यन्ययासिद्धेः प्रत्यक्तमनुमानं चा । नानुमेयव्येन कियाया नेदिप्टस्य तत्तद्वतोरेवापरोद्धप्रतीतेः। न पान्चमीतिक शरीर' बहुनामुपादानायोगात् । न स्थूलमिति नियम श्रातिवाहि कस्यापि विद्यमानत्मात् ।। नामाप्तप्रकाशकरामिन्द्रियासामग्राप्तः सर्वप्राप्तेर्गः। न तेजोऽपसर्पणात्तीजस" चत्तुर्गतितस्त्रत्मिन्ने: । प्राप्तार्थ प्रकाशलिगाद्युचिणिदिः। मागगुणाम्याः तत्त्रान्तरः वृत्तिः सःवन्धार्थः सर्पेतीति । न द्रव्ये नियमस्तद्योगात । न देशभेदेऽप्यन्योपादानतास्मदादिवन्तियमः। निमित्तव्यपदेशात्तद्व्यपदेशः । ऊष्मजागृहजनरायुजोद्भिञ्जस कल्पजसामिदिक चेति न नियमः 1 सर्वे पृथिव्यपादानमसाधारययान्तर्व्यपदेशः पूर्व वत्। न देहारमकस्य प्राग्रधमिन्द्रियशक्तिवस्तसिन्देः। भोक्तुरिष्टानाद्वोगायतननिर्माण्यस्यथाः पृतिभावप्रमक्ते । मध्यद्वारा स्वाम्यधिन्डितिनैकान्तास्।

ये कुल ३२ सुत्र यहाँ, बाद में भिलाये गये मालूम होते हैं। यदि इन सूत्रों को यहां से हटा दिया जाय; तो यध्याय के प्रारम्भ से ही, जैसा इम पूर्व दिया जाय हैं, सम्पूर्ण प्रकरण क्रिमक रूप में एरातावाद हो जाते हैं। ६३ सुत्र के खागे ११६ यां सूत्र जोड़ने से किस प्रकार प्रकरण सुसंगत होता है, इस बात की प्रकट परने के पहले, हम इस प्रक्रिप्य प्रकरण के सम्बन्ध में लिख देना आवश्यक समझते हैं।

ये ३२ सूत्र प्रविष्त वर्षो हैं....

इस प्रकरण का सबसे पहला सुत्र है-

न भृतप्रकृतित्वमिन्द्रियाणामाहंकारिकत्वश्रुते:।

इसमें इन्द्रियों की भूतप्रकृतिता का निषेध किया गया है, और इन्द्रियों की अहंकार से उत्पन्न हुआ बताया गया है। यह सूत्र यहां सर्वधा प्रकरण विरुद्ध है। म्द सूत्र तक मुक्तिस्वरूप का वर्णन है, आगे ११६ सूत्र में किर वहीं वर्णन प्रारम्भ हो जाता है, इस सूत्र का मुक्तिस्वरूप के साथ कोई भी सम्बन्ध नहीं हैं। इस प्रकरण्विरोध के श्रतिरिक्त यह सूत्र पुनकक्त भी हैं। सूत्रकार प्रथम ही लिख आये हैं—

श्राहंकारिकत्वश्रुतेर्न भौतिकानि । श्र० २, स्० २० ।

फिर यहां इस सूत्र को लिखने की श्रावश्यकता हो नहीं रह जाती। इसलिये यह सूत्र कपिलरिचन नहीं हो सकता।

श्रागे दो सूत्र वैशेषिक श्रौर न्यायमत में दूपए देने के लिये किसी ने मिलाये हैं— न पट्पदार्थनियमस्तद्वोधान्मुक्तिः।

पोडशादिष्यचेवम् ।

इन दोनों सूत्रों में बताया गया है, कि पदार्थ छ: या सोलह ही हैं इसवा कोई नियम नहीं, तथा इन छ: या सोलह पदार्थों के झान से मुक्ति नहीं हो सकती। परन्तु यह बात भी प्रकृत में संगत नहीं माल्म होती। क्योंकि प्रकरण केवल मुक्ति के स्वरूप को बतलाने के लिये हैं, छ: या सोलह पदार्थों की इयत्ता का निषेध करने के लिये नहीं। श्रीर न छ: या सोलह पदार्थों के झान से मुक्ति होने का निषेध करने के लिये। क्योंकि झान से मुक्ति होने हैं, यह बात निरिचत हैं, प्रकृति श्रीर पुरुप के विवेकझान से ही मुक्ति होती हैं, इस बात का खन्यत्र निर्णय कर दिया गया है। इन दोनों सुत्रों से न्याय वैशेषिक मतानुसार, मुक्ति के स्वरूप का कुछ भी प्रकाशन नहीं होता। यद्यपि गौतम तथा क्याद के सुत्रों के खनुसार इक्कीस प्रकार के दुःखों का खरयन्त नाश हो जाना ही मोज है, व यहां साल्य में भी, सब दुःखों के तीन ही प्रकार होने के कारण, त्रिविध दुःस्र की खरयन्तिनृश्चित्त को परमपुरुपार्थ अर्थात् मोज कहा है। फिर भी न्याय वैशेषिक तथा

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> देखिये सांल्यषढघ्यायी । श्च० १ स्० = ३ । श्च० ३ स्० २३, = ४ ।

<sup>&#</sup>x27;तत्त्वन्तिमोद्योऽपर्याः' गीतमकृत न्यायस्य थठ १, स्व २२ । यहां 'तत्' श्रास्त्र का प्रार्थ माप्यकार वात्त्यायन ने हुःख किया है । उद्योतकर ने भी 'तेन यरिसरिना दुःखान्तिम' यह धर्म किया है । उद्योतकर ने भी 'तेन यरिसरिना दुःखान्तिम' यह धर्म किया है । सरीर से क्षेत्रर हुःख पर्यान्त इक्कोस प्रकार के हुःख इस्तमकार तिले हैं—'पूर्किर्युरितममेदिमन्तं पुनदुः'खम्—सरीर परिट्रित्यायि पद्विपयाः पद्वद्वयः सुखं दुःखन्त्रेति । सरीर दुःखम्यतन्त्रवाद्वदुःखम् । हित्रायाि विषया वुद्वये तत्सायनमावात् । सुनं हुःखाद्वप्रार्था । वुःखं स्वरूपत इति " (वनारस चौन्यना-प्रितः न्यायवातिक पुण्डः, प्रथम सृत्रको ध्रवतनिक्रामां ।)। सरीर दुःख का ध्रायतन होने से पुः हित्रयां हुः विषय चौर हुः दुद्वितां दुःस के साधन होने से, सुख दुःखमित्रत होने से चौर दुःख स्वरूप से ही हुःल है । इस तरह ये २१ प्रकार के दुःख हैं। वस्तुतः दुःस के ये २१ प्रकार, सामन्त्रस्यपूर्व नहीं हैं। इति वस्ते से सुख दुःखमित्र हो हो से से तत्व स्वरूप के ही । वस्तुतः दुःस के ये २१ प्रकार, सामन्त्रस्यपूर्व नहीं हैं। इति वस्ते से सुख दुःस के छा जाने से उनको पृथक् गणवा वस्ता धर्मात है। यैशेषिक भी तत्वग्रान

सांख्य के मीच में महान भेद हैं। सूत्रकार किवज ने पिछले सूत्रों में, मुक्तिस्वरूप के सम्बन्ध में एक ऐसे बाद का भी निषेध किया है, जो न्याय नैशेषिक मत के अनुकूल प्रतीत होता है। बह सूत्र हैं-'न *निरोपपु गोिच्य*ित्तरनद्वत्' विरोप गुणें का उच्छेद हो जाना भी मुक्ति नहीं हो सकती, क्योंकि ·आत्मा निर्धर्नेक हैं, उसके कोई गुणरूप धर्म होते ही नहीं । इस सूत्र में निषिद्ध, मुक्ति का स्वरूप न्याय वैशेषिक मत से विल्कुल मिलता है, चाहे या मिलान प्रकारान्तर से है। क्योंकि गौतम या कलाद ने कोई भी ऐसा सूत्र नहीं कहा, जिस में विशेष गुलों के उच्छोद को मुक्ति बताया गया हो, पर यह बात है बिल्कुल सच, कि न्याय-वैशेषिक की मुक्ति में ब्रात्मा के बिशेप गुणों का सर्वथा उच्छेद हो जाता है। इससे यह भी राष्ट्र है, कि यदि सम्पूर्ण पडण्यायी का निर्माण गौतम क्लाद कं सूत्रों के बाद ही हुआ होता, तो यहां अवश्य उनके मतानुसार मुक्ति के स्वरूप का निषेध करने के लिये 'न विरोपगुणी व्यक्तिः' की जगह 'नैकविशतिदुःसध्वंसः' या केवल 'न दुःसध्वंसः' ऐसा सूत्र बनाया जाता। पर क्यों कि इस मृत पडण्यायी की रचना के समय गौतम केणाद सूत्र नहीं थे, इसलियं सांख्यसूत्रकार ने स्वयं एक वाद की कल्पना करके उसका निपेध किया है। या यह कहा जा सकता है कि यह वाद किपल के समय में भी था, जिसका उन्होंने निपेथ किया, परन्त उस समय उसकी परिष्कृति इसप्रकार नहीं हुई थी, जैसी कि गौतम कणाद ने श्रपने समय में की। इसीलिये मौतिक बाद में समानता होने पर भी, गौतम क्याद की रचना में कोई ऐसा शब्द नहीं, जहां विशेषगुणोच्छेद को मुक्ति कहा हो; जब कि उनको मुक्ति का परिणाम यही निकलता है। इसित्रिये 'न त्रिशेषगुणोच्छित्तिः' इस सूत्र में ही सिद्धान्त रूप से न्याय वैशेषिक की मुक्ति ा निषेच किया गया है, फिर इन दो सुत्रों की रचना सर्चथा श्रप्रासंगिक, पुनरुक्त तथा व्यर्थ कही जा सकती है। श्रीर इसीलिये यह रचना कपिल की नहीं हो सकती।

प्रो॰ मेक्समृत् ने सूत्रों की इस आन्तरिक रचना को न समक्रकर अपनी 'The six systems of Indian Philosophy' नामक पुस्तक के ११८ एट पर 'सांत्यसूत्र' यह शीर्षक देकर इसप्रकार लिखा है—

" सांस्थस्त्र जो हमें मिलते हैं, उद्धरणें से भरे हुए हैं। स्पष्ट तौर पर वे वैरोपिक और न्याय को लित्तत करते हैं, जब वे पहले के छ: और दूसरे के सोलह पदार्थों की परीचा करते हैं।

से निःश्रंयस की प्राप्ति वाशकर उसी क्रम को अंशीकार करते हैं, जो गीतमीय न्याय के दूसरे सूत्र में कहा गया है। इस्तिये दूनके मत में भी दुःख का न रहना हो मोच है। देखिये वैशेषक सूत्र अ० १, आ० १, सूत्र ४; और ६। २। १६॥ तथा हुनका उपस्कार।

<sup>&</sup>quot;The Samkhya-Sutras, as we possess them, are very chary of references. They clearly refer to Vaiseshika and Nyaya, when they examine the six categories of the former (V.85) and the sixteen Padarthns of the latter (V, 86). Whenever they refer to the Anus or atoms, we know that they have the Vaiseshika-philosophy in their minds; and once the

जय वे अगुजों को लिलत करते हैं, तब हम जानते हैं, उनके मन में चेशेपिक दर्शन का भाव है। श्रीर एक जनह पर [शर्थ ] स्पष्ट तौर पर वेशेपिकों का नाम लिया गया है। श्रांत जिसके सम्बन्ध में यह आशा को जाती है, कि साख्य उसकी उपेत्ता करे, अने के स्थलों पर उसकी; और एक जगह पर [शश्र्य में] स्पृति को भी प्रमाण माना गया है। धामदेव के सम्बन्ध में, जिसका वर्णन श्रुति स्पृति दोनों में आता है, यह कहा गया है, कि उसने मोत्त प्राप्त किया। व्यक्ति रूप से सनन्दन और पञ्जशिक्षावार्थ का नाम आता है। जहां सामान्य रूप से 'आचार्य' कहा गया है, वहां किया और अन्य आयार्थ से अमित्राय है।"

प्रो० मैन्सम्लर के इस लेख का श्रव कुछ भी महत्त्व नहीं रह जाता, जब यह प्रकर्ण, श्रीर पहले श्रव्याय का वह प्रकर्ण जिसमें वैशेषिकों ना स्पष्ट नाम लिया गया बताया है, प्रक्तित्व सिद्ध कर दिये गये हैं। जब यह मांग किएल की कृति ही नहीं है, तब वास्तिक कारिल स्क्रों पर इसका प्रभाव ही क्या होसकता है ? प्रो० साहब ने जो श्रुति के प्रभाण माने जाने में सांख्यसूत्रों से उपेत्ता की श्रारा का श्रमृतपूर्व उद्धावन किया है, उसे देखकर श्रारवर्थ होता है। जब सांख्य साहात शब्द की श्रव्यवम प्रमाण मानता है, तब उससे श्रुति की उपेत्ता की श्रारा करना, मैक्समृत्य ही समम्भ सकते हैं। पांचवें श्रव्याय के १२३ सूत्र में जो श्रापने स्पृति के प्रमाण माने आने की बात कही है, उसके सम्बन्ध में हम श्रमी स्पष्ट करेंते, कि वह सूत्र प्रति के प्रमाण माने आने की बात कही है, उसके सम्बन्ध में हम श्रमी स्पष्ट करेंते, कि वह सूत्र प्रति के प्रमाण माने आने की बात कही है, उसके सम्बन्ध में हम श्रमी स्पष्ट करेंते, कि वह सूत्र प्रति के प्रमाण करना, मैक्समृत्य को साम श्राने से सूत्रों की प्राचीनता में कोई बाता नहीं, वह वहुत प्राचीन श्रमित के ममय में ही इसकी विद्या का लोहा माना जाने लगा था, इसिलिय किवल ने बड़ी प्रसन्नता से उसका नाम श्रम में दिया है। इस बात को हम द्वितीय प्रकर्ण में रपष्ट कर आये हैं। ऐसी श्रवस्था में मैक्समृतर महोदय का वयन सूर्वथा निर्मूल ही कहा जासकता है।

इसके आगे हो [ चर्ज, च्च ] सूत्रों में परमे गु की नित्यंता का निषेत किया गया है— नास्मित्यता तकारित्यते ।

न निर्भागस्य कार्यस्वात् ।

परमाणु नित्य नहीं होसक्ता, क्योंकि उसकी कार्यता श्रुति में देखी जाती है।

Vauseshikas are actually mentioned by name (I, 25). Sruti, which the Samkhyas were supposed to disr-gard, is 'very frequently appealed to, Smriti once (V, 123),' and Vamadeva, whose name occurs in both Sruti and Smriti, is mentioned as one who had 'obtained spiritual freedom. But of individual philosophers we meet only with Sanandana Acharya (VI, 69) and Panchashikha (V, 32; VI, 68), while the teachers, the Acharyas, when mentioned in general, are explained as comprehending Kapila himself, as well as others

श्रीर कार्य होने से ही वह निरवयव भो नहीं हो सकता। इन दोनों सूत्रों का द्रूप, दह स्प्रसे भो कोई सम्बन्ध नहीं है, मुक्तिनिरुपण के पूर्वापर प्रकरण से सम्बन्ध होना तो हूर की वात है। प्रकरणियोध के श्रितिस्त ये तृत्र पुनरक भी हैं। क्योंकि परिष्ट्रिन की उपादानता और निरवता का निषेध प्रथम श्रम्थायमें कर हिया गया है। पिर उस स्थल की अपेता यहां छुद्ध अधिक विस्तार होता, वा और किसी तरह की विशेषता होती; तो हम सम्मलेते, कि यहां परवाद प्रतिषेध प्रकरण में भी उस बात को विस्तार पूर्वक दिखाया गया है, पर ऐसा है नहीं, प्रसुत प्रथम श्रम्याय का स्थल ही श्रिषक भावपूर्ण और उपयुक्त प्रतीत होता है। इन दोनों सूत्रों को यहां किसने क्या सोच कर मिलाया होगा,नहीं कहा जा सकता, पर सम्भवतः मालूस यही होता है कि दुए, दह सूत्र में न्याय वैशेषिकाभिमत पदार्थों की संख्या के सम्बन्ध में बताकर, न्याय वैशेषिक का जो भी मत सामने श्राया है, वह लेखक उसी का प्रतिपेध करता ज्ञाला गया है, इस सिलासित में कहीं कही वह सांख्यसिद्धान्त के विरुद्ध भी लिख वैद्या है। ऐसी श्रम्याया में इन, सूत्रों के कि पिल की रचना मानना विद्वचा नहीं कहीं जा सकती, तथा इन सूत्रों के साथ, विना ही विचार सम्पूर्ण परच्या में कित की कित की रचना मानना ही है। सिनारित सम्पूर्ण परच्या में कित की रचना मानना सी इसी कोटि में सममनना वाहिये।

अगले तह स्त्रमं, न्याय-वैशेषिकाभिमत, ट्रव्यप्रत्यक्तमं रूप की कारणता का निर्मेष हैं।
मला इस स्त्र का भी प्रकरण के साथ क्या सम्बन्ध हैं। व्याख्याकारों ने लिखा है कि द्रव्यप्रत्यक्तमें
यदि रूप को कारण माना जाय, तो प्रकृतिपुक्ष का साजात्कार नहीं हो सकता, क्योंकि उनमें रूप
नहीं। इसी वात, का निर्मेष करने के लिये यह स्त्र लिखा गया। पर यह बात कितनी हास्यापद हैं।
योड़ी देर के लिये मान लीजिये, कि द्रव्यप्रत्यक्त में रूप को कारणता नहीं है, तो क्या व्याख्याकार
प्रकृति पुक्ष का सांख्यमत से प्रत्यक्त होना प्रतिपादन करेंगे १ धनके विचार से तो किर प्रकृति पुक्ष
का साजात्कार प्रत्येक व्यक्ति की अवश्य हो जाना चाहिये। पर क्या सांख्यमत यह वात स्वीकार
करने को व्यार हैं १ प्रकृति पुक्ष का प्रत्यक्त हमको इस समय, क्यों नहीं होता १ इस साव का
प्रतिपादन स्त्रकार कपिल के प्रयम अध्याव में ही विस्तारपूर्वक कर दिया हैं । समाणिसक्याज्ञि
से पुक्ष और प्रकृति के साजात्कार या विवक्तान की अवश्या में द्रव्यप्रत्यक्त के प्रति, रूप
का साज्यक्ता का नाम लेना। प्रच्यतामात्र हैं। वहां तो नैयायिक और काणाद भी रूप को प्रता बता देते
हैं। ऐसी अवश्या में कपिल इस सूत्र को बनाते, यह एक आश्चर्यकी वात है। यह सूत्र तो सांख्यमत को न सम्मक्तर ही किसी ने लिख दिया है।

ठीक यही हालत ६० सूत्र की है। इस सूत्रमें न्यायवैशेषिकाभिमत परिमाण्याद्विध्य का निषेष किया है। अर्थात परिमाण के चार भेद नहीं होसकते। आरचर्य की वात तो यह है, कि साथ में ही हेतु रूप से यह भी कह दिया गया है, कि परिमाण के दो ही भेद हैं।

<sup>&</sup>lt;sup>९</sup> सांस्वपडध्यायी, श्रध्याय १, सूत्र ७६, ७७ ।

९ सांख्यषडप्यायी, घप्याय १, सुत्र १०८।

क्या सांख्यमत में भी न्याय श्रादि की तरह गुरागुर्णों की कल्पना है? क्या परिमाए गुर्ण की श्रावित्ति कल्पना करके उसके भेदों की कल्पना, सांख्यमत के श्रावुसार कही जासकती है? ऐसी श्रावुस्था में सांख्यतत्त्वों की २४ संख्या की क्या गति होगी? सांख्य में तो वैशेषिकाभिमत ग्राण की श्रावित्ति कल्पना ही श्रावंगत है, फिर उस के भेटों का कथन करना तो हास्यास्पद ही समम्ब्रा जामकता है। इसलिये यह सूत्र भी सांख्यमतिषद्ध होने से किपलप्रणीत नहीं कहा जासकता। वस्तुत: सांख्यमत में प्रत्येक परिमाण, द्रव्यातमक ही है। जो द्रव्य तैसान्विभु अणु, लम्बा चौडा, होटा बड़ा, चौछु टा तिय टा होगा, वह परिमाण उस द्रव्य से श्रावित्त, सांख्यमत में प्रोई वस्तु नहीं। इसका विस्तुत वर्णन हम 'सांख्यसिटान्त' नामक द्वितीय भाग में करेंगे।

इसके आगे ६१-६३ तीन सुत्रों में सामान्य अर्थात् जातिका विचार किया गया है। इन धुत्रों का श्रमित्राय हैं, सामान्य एक भावरूप पदार्थ हैं, उसका अपलाप (निषेध) नहीं कियां जासकता, हमको जो 'स एवार्य घटः' ( यह वही घट है ) यह प्रत्यभिज्ञान होता है, वह सामान्य को ही विषय करता है, इसलिये सामान्य को अवश्य स्वीकार करना चाहिये। इसके आगें ६४ सूत्र 'न तरनान्तरं सादृश्यं प्रत्यज्ञोनर्लन्धेः' का श्रानतरण करते हुए विज्ञानभिज्ञने लिखा हैं— 'नन् साष्टर्यनिवन्धना प्रत्यमिल्ला मविष्यति तन्नाह ।' आशंका उठाई गई है, कि प्रत्यमिल्लान के लिये सामान्य की क्या आवश्यकता है, क्योंकि प्रत्यभिज्ञान तो सादृश्यमूलक सिद्ध हो जायगा। इसका उत्तर दिया गया है,- 'न तत्त्वान्तरं साहर्यं। अर्थात् साहरय कोई मिन्न तत्त्व नहीं है। श्रव विचारणीय बात यह है, कि सादश्य के भिन्न तत्त्व न होने पर भी प्रत्यभिज्ञा तन्मुलक मुर्ची नहीं होसकती ? इस रीति पर तो अब प्रत्यभिज्ञा को सामान्यमूलके होने से सामान्य की अवश्य श्रुतिरिक्त पदार्थ माना जाना चाहिये, जो सांख्य मत के सर्वथा विरुद्ध है। यदि सामान्य को श्रतिरिक्त पदार्थ न मान कर तनमूलक प्रत्यभिज्ञान की फल्पना होसकती है, तो साहश्य ने ही क्या अपराध किया है, प्रत्यभिज्ञा को साहश्यमुलक क्यों न मान लिया जाय ? वस्तुतः ये सूत्र न्यायवैशेषिक के ममान 'सामान्य' की कल्पना करके लिखे गये मालम होते हैं। पर सांध्य-भत में यह करूपना श्रसंगत है, क्योंकि यहां सामान्य या जाति की श्रतिरिक्त करूपना हिं होसक्ती। सूत्रकार ने प्रथमाध्याय में इस बात को खयं स्पष्ट कर दिया है 1 अगले ६४ और ६६ सृत्र में भी साहरय के ही स्वरूप का निषेध किया है। वस्तु की श्रपनी स्वामाविक शक्ति के

<sup>ै</sup> सांतयपदरपायी, झर १, सूत्र १४४, १४४, १४४। यहां पहले सूत्र में 'जाति। यद का मयोग हुआ है। विज्ञान-भिषुने उस का कर्य प्रकृत्यवा या समानस्त्रता किया है। यही धर्य धराले सूत्र से स्पष्ट होजाता है। उस सूत्र का कर्य है-सवाजानी प्रयानेदृष्टि से समस्त्र रोता है कि में समद्ग्य धर्मात् धरान्यता से धिन्न है। यह बात स्वक्तिमेंद्र होने पर, स्पर्म समानता होने से ही धन नवनी है। धानिन्द्र ने यहां प्रयोग तिद्या हो पाट माना है, और उसका कर्य बैचन्य क्या है। ताव्य यह है कि तनवजान से बाता विज्ञा में सिपन होजाता है। उसके उस रूप को बन्य धरामाची में समानता होने पर भी, कृत्य बात्माची था बद्ध रहना स्वितिनेद्र को स्पष्ट करता है। इसने यही वरियाम निरुक्ता है कि सुनकार ने बडी

प्रकट होने को भी सादरय नहीं कह सकते, श्रीर न संज्ञासंज्ञिसम्वन्थ का ही नाम सादरय है। यही होनों सूत्रों का श्राशय है। किर सादरय है क्या चीज़ ? इसको यहां सूत्रों में नहीं चताया गया। ६४ सूत्र की न्यारयामें चिद्यानिम् ने लिखा है-'मृयोऽवयगिदिसामान्यादितिस्त न सादरय- ग्रीत'। बहुत से श्रायय श्राटि की समानता के श्रातिरिक्त साहरय कोई वस्तु नहीं। जय यही वात है, तो साहरय श्रीर सामान्य में भेद ही क्या रहा ? यह तो होनों एक ही वस्तु वन गईं। ऐसी श्रावस्था में यह सामान्य श्रीर साहरय के भेद का विचार सर्वया श्रासंगत तथा श्रशास्त्रीय है। इस रीति पर इन श्रसभ्यद्ध सूर्गों का रचियता किंग्लाचार्य नहीं होसकता।

इसके आगे ६७ सूत्र में नंद्या और सक्षी दोनों की अनित्यता के कारण उनके सम्भन्य को भी अनित्य बताया गया है। परन्तु सम्बन्ध के अनित्य होने पर भी सम्बन्ध निन्य होनकता है, यह आशंगा करके ६६ सूत्र में नित्य सम्बन्ध का निषेष क्या गया है। विचारणीय यह है कि यहां संज्ञा के अनित्य गाने जाने पर भी संज्ञीसात्र को अनित्य कैसे कहा गया ? श्रृकृति पुरुष भी तो सज्ञी कहे जानकते हैं, तो क्या इनको भी अनित्य साना जाय ? और जय सूत्रकार स्वयं कह आये हैं, कि 'श्रृकृतिपुरुषशेरम्यत्वर्यभिन्धिय्' (पूष्णिर) श्रृकृति और पुरुष के अतिरिक्त सय कुछ अनित्य है, तम सम्बन्ध के नित्य होने की आशंका ही कहां रह जाती है। इसिनये ये सूत्र भी पुनुषक, सांख्यमतिवरीषी तथा उत्प्रकरण ही हैं।

आगे ६६ और १०० इन दो सूत्रो में समयाय का निषेष किया गया है। पर ६- सूत्र से ही जब नित्यसम्यन्य का निषेप कर दिया गया, तय इन मूर्जों की क्या आवश्यकता थी। आश्चये तो विह्यानिभक्षकी अवतर्राणका को देराकर होता है। यहां लिया है-'च-नेव' नित्ययोग लगुणि-नीनिंखः समयायो नीपपदेत तमाह--'। अर्थात् जब ६- सूत्र में नित्यसम्यन्य का निषेप किया गया है, तो इमप्रकार नित्य गुणगुणी का नित्य समयाय उत्तवस्य है ही नहीं, इत्यादि । यात यह है कि विद्यात्मिक् नित्य गुणगुणी का नित्य समयाय वतावस्य है ही नहीं, इत्यादि । यात यह है कि विद्यात्मिक् नित्य गुणगुणी का नित्य समयाय वतावस्य है ही नहीं, इत्यादि । यात यह है कि विद्यात्मिक् नित्य गुणगुणी का नित्य समयाय वतावस्य है हो नहीं सकता। ऐसी अवस्था में विद्यात्मिक् जिस मत से इस सूत्र की अवतर्राणिका कर रहा है, उसके मर्यथा विरुद्ध लिया गया है, क्योंकि नैयायिक और वैशेषिक समयाय को किसी अवस्था में भी अनित्य नहीं मानते, और सम्बन्धी चे अतित्य मानकर भी सम्बन्ध के नित्यत्य की आशंग करके जो ६- सूत्र को विद्यातमिक्तो अवतीर्थ किया है, उसका अवतार सिवाय समयाय के और किसी के किसी के सित्य हों नहीं सकता। क्योंकि सम्बन्ध के अतित्य होने पर मी सम्बन्ध के की तिस्यता सिवाय समयाय के और किसी के वित्य हो नहीं है। इसलिये विद्यात्मिक्त होने पर मी सम्बन्ध की नित्यता सिवाय समयाय के और किसी के वित्य हो । वहीं सकता। किया है । इसलिये विद्यात्मिक्त होने पर मी सम्बन्ध की नित्यता सिवाय समयाय के और किसी किया है। विद्यात्मिक्त करते हुये गइवडा गये हैं। विचार इत विद्युत्वित सूत्रों थे कहा तक

स्वरूपसमानना को हो जानि कहा है, समानना सदा भेदधटित होती है, और वह भी धाःसस्दह्य से धाःसिक्य कोई बस्तु नहीं |

मगति लगाते । सचमुच ये सूत्र श्रनर्थक ही हैं । श्रनिरुद्ध ने ६८ सूत्र में नित्यसंयोग का प्रतिपेध माना है। नित्य सयोग वैशेषिक तो मानते हो नहीं। १ नैयायिक विसुद्धय का, नित्यसयोग मानते हैं। क्या सचमुच कपित्त इस एक साधारण अवान्तरमत का खरडन करने बैठते, यह वात ध्यान ,मे . च्या सकती हैं ? प्रत्येक विद्वान इस बात को समक्त सकता है कि छत्यन्तपुरुपार्थ के लिये प्रकृति-पुरुष के विवेकहान में नित्यसयोग के निपेष करने का कुछ भी उपयोग नहीं। ऋगर कुछ हो सकता है, तो वह केवल इतना है, जिसका प्रतिपादन सूत्रकार इसी अध्याय के ७२ सूत्र में कर आये हैं।इससेयह स्पष्ट हे किये सूत्रकपिलको कृति नहीं। अन्य किसी निद्वान ने बाद में मिला दिये हैं।

१०१ सूत्रमें, किया केवल अनुमान से जानी जाती हैं, यह बात नहीं, किन्तु उसका प्रत्यत्त भी होता है' यह निरूपण किया गया है। यह सूत्र यहां क्यों लिखा गया, इसका पूर्वापर के साथ क्या सम्बन्ध है, इसमें किस मत का रागड़न किया गया है, यह कुछ भी मालूम नहीं होता। व्यक्तिरुद्ध और महादेव की व्यवतरिएक। श्रों से भी इस पर कोई प्रकाश नहीं पडता। श्रविरुद्ध के व्याख्यान मे तो यह बात प्रकट होती है, कि क्रिया का ऋनुमान कभी नहीं होता, वह सदा प्रत्यत्त हो जाती है। जब सूत्र की र्चना से यह स्पष्ट प्रतीत हो रहा है, कि किया अनुमेय भी है, झौर प्रत्यत्त . भी। पर ावज्ञानभिज्ञ ने जो कथा बाचनी शुरू की हैं, उसको देखकर हैंरानी होती हैं,विज्ञानभिज्ञ ने इसप्रकार श्रवतरिएका लिखी है-

'प्रकृतेः सोभात् प्रकृतियुरुपसं योगः, तस्मात् र्माष्टरिति सिखान्तः'। प्रकृति के ह्रोभ से प्रकृति श्रौर पुरुष का संयोग होता है, श्रौर उससे सृष्टि, यह सिद्धान्त है। पर यह सिद्धान्त विज्ञानभिन्नु का होगा, सांख्य का तो यह सिद्धान्त हो नहीं सकता। क्योंकि सूत्रकार ने अनेक स्थलों पर प्रकृति-पुरुष के संयोग का कारण श्रविवेक ही बताया है, \* ज्ञोभ नहीं । ज्ञोभ तो प्रकृतिपुरुष के संयोग होने पर ही हो सकता है, यदि चोम को संयोग का कारण माना जाय तो चोम का निमित्त क्या होगा ? त्र्यविवेक के लिये यह त्रारांका नहीं चठाई जासकती, क्योंकि सुत्रकारने ऋविवेक को श्रनादि माना है, शास्त्र का भी यही रहस्य है ज्ञोभ को श्रनादि नहीं माना जा सकता, फिर वो कभी प्रलय होना ही नहीं चाहिए। होम होते ही चैपम्य होगा, और यह सर्ग की अवस्था है। इसिलये विज्ञानभित्तु का यह सिद्धान्त सांख्यसिद्धान्त नहीं हो सकता । आगे वह लिखता है—

'तत्राय' नास्तिकानामाञ्चेपः—नास्ति ज्ञोभाल्या वस्थापि क्रिया, सर्व वस्तु ज्ञालिक' यत्रोलदाते तत्रीय विनश्यतीस्यतो न देशान्तरसं'योगोचेया किया सिद्धचतीति । तत्राह—' ।

यह सव विज्ञानभिनु की अपनी कल्पना है, शास्त्र का इसके साथ कोई सम्बन्ध नहीं।

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>नास्त्र्यज्ञः संयोगो नित्यपरिमण्डलवत् पृथगनभिधानात् । । विभूनां तु परस्परत संधोगो नास्ति युवसिद्धायामायान् । (मगरवपादभाव्य, पृ० १४०, १४१ । लाजरस कम्पनी बनारममें मुद्रित । स॰ १६११) सांव्यपक्त्याची, स॰ ३, स्॰ २४, ३०६। स॰ ३ सून ३८, ७३, ७४। स॰ ६, सून २७।

सॉंक्यपद्याची, च॰ ६, स्० १२।

इसीलिये यह सूत्र भी सांख्यविषय से सम्बद्ध नहीं कहा जा सकता. श्रीरन यह कपिल की कृति हो सकता है।

इससे खगला १०२ वां सूत्र तो सर्वेषा सांख्यसत के विरद्ध है। सूत्र है—न पान्यमीतिक सरीर यहनासुपादानायोगात्। विद्यानिमत्तु इसकी खववरणिका लिस्त्ता है—दिनीयाध्याये सरीरस्य पान्यमीतिकलाहिरूपैमंतयेदा एवोषना , न तु निरोधोत्रधृतः। खन्नापरपर्से प्रतिपेधति—'। तीसरे • खध्याय में श्राये हुस्रे सूत्र इसत्रकार है.—

पाम्चभीतिको देहः । १७। चातुभौतिकमिर्देयन्ये । १८ । ऐस्मौतिकमपरे । १८ ।

इन सूत्रों से स्पष्ट प्रतीत हो रहा है कि इनमें १२ और १६ वां सूत्र ही दूसरे मतों हो वतलाने वाले हैं। एक के वाद में 'अन्ये' और दूसरे के अन्त में 'अपरे' पद लगा हुआ है। इस-लिये १७ सूत्र में जो मत दिया गया है, वह सांख्य का अपना है। व्याख्याकार आनिक्द ने तो १७ सूत्र की अवतरिएका में स्पष्ट ही लिल दिया है—'विम्नतिपत्ती सत्या स्मानमाह '। विप्रतिपत्ति होने पर अपना मत कहते हैं—। फिर अगले १८/१६ दोनों सूत्रों की अवतरिएका लिखे हैं- का विप्रतिपत्ति पत्तिरियाह—'। वह विप्रतिपत्ति कीनसी है ? विज्ञानिभन्न ने स्वयं भी इन सूत्रों की अवतरिएका कियो 'मतान्तरमाह' इसप्रकार की है। अधि विज्ञानिभन्न ने स्वयं भी इन सूत्रों की अवतरिएका कियो 'मतान्तरमाह' इसप्रकार की है। अधि विज्ञानिभन्न ने स्वयं भी इन सूत्रों की अवतरिएका 'मतान्तरमाह' इसप्रकार की है। अधि विज्ञानिभन्न ने स्वयं भी इन सूत्रों की अवतरिएका दी है, कि पद्धम अध्याय में इसी पन्न को सिद्धान्त रूप से कवन किया जायगा, परेन्द्र जो भन 'अपरे' पद देकर प्रकट किया गया है, यह कियल का अपना सिद्धान्तपन्न कैसे होगा १ थह इस अभी तक नहीं समक्त सन्ते। इससे यह स्वयं के देश को चातुर्वीतिक या पेतमौतिक मानना दूसरों का मत है, और पाठनभौतिक वेह का मानना ही साख्य का अपना मत्ते हैं। इसलिये देह की पाठनभौतिकता का निषेष करने वाला यह रे०२ वा सूत्र सर्वथा साख्यमक के विरुद्ध है, और इसीलिये करिल की रचना नहीं।

प्रो॰ कीथ की इस प्रकरण और विशेष कर इस सूत्र को सममते में बहुव अम हुव्या है। इसने कपनी 'The Samlshya System' नामक पुस्तकके ६७ पृष्ट पर सिखा है, <sup>१ ती</sup> और स्यूल ग़रीर, जो कि वास्तव में पार्षिव है, उस के महने का विस्तार लिखा हुआ है, और

५०२ सूत्र की खत्रत्यिका में विज्ञानभित्र ते—द्वित्यापापाय में शरीर के पान्यमीतिक "कादि रूप से अवभेद दिखाये गये हैं—पद खिल दिवा । पर क्षितीयाच्याय के वजाय, ये सूत्र नृतीयाच्याय में हैं। महीं कहा जा सकता, यह मुद्राव का दोप है, या विज्ञानभित्र को ही अम हो गया हो।

काथ का मृत लेख इसप्रकार है-

On the other hand, further details are given of the process growth of the grossbody, which is really composed of earth, not of three elements, fire, water and food, that is earth, as in the view of

शरीर तीन भूत—पृथिवी जल और तेज से वना हुआ भी नहीं है, जैसा कि वेदान्त मानता है। और न यह चातुमोंतिक या पाळ्यभौतिक है, जैसा कि आम तौर पर माना जाता है, और जो महाभारत में पछाराज के नाम से दिया गया है। रोप चार भूत रारीर के उपप्रम्मकमात्र हैं? द्रियादि। कीथ का यह विचार सर्वथा अमपूर्ण हैं कि यह सांख्य, रारीर की वास्तविक ऐकमौति कता खर्याद पार्थियता के सिद्धान्त को स्वीकार करता है। यह मत वास्तव में न्याय-वैशेषिक का है। गौतम और कणाद दोनों ने ही रारीर को स्पष्ट रूप में पार्थिय माना है'। वेदान्त भी रारीर को केवल 'त्रैभौतिक खंगीकार करता है, यह कहना ठीक नहीं, क्योंकि वह भूतों को पछ्छीकृत मानता है, उसके सिद्धान्त में बोद भी वातु ऐसी नहीं, जो पांचो भूतों से मिलकर न वनी हो। वेदान्तमत में रारीर की त्रैभौतिकता का कीथ को घोरता हुआ है। इसका मृत हमें छान्दोग्य की एक श्रृति मातम होती है। पर यह ष्टान रहना चाहिये, वेदान्तमताहसार उस श्रृति में 'त्रिकृत' पद पांचों भूतों के पछीकरण का उपलक्ष्ण है। भाष्यकार टीकाकार तथा वेदान्त के खन्य प्रन्थकारों ने भी इस मत को इसी तरह स्वीकार किया है। यथापि हमारा विचार इसके विपरीत है। छान्दोग्य के 'त्रिवृत्त' पद का खर्थ, सत्त्व, तमस् की खन्योन्यमिश्चनकृत्विता ही, सगत होसकता है। रारीर में पृथिवी के खितिरक्त अन्य भूतों को उपप्रम्भ (सहायक-केवल निमित्त कारण-उपादान नहीं) मानना भी न्याय-वैशेषिक का सिद्धान्त है, सांख्य और वेदान्त का नहीं। मृत्वसांख्य इन्

the Vedanta, nor of four, nor of five as in the popular view, which in the epic is attributed to the Pancasikha himself The other four elements aid only in producing the stability of the body: water sustains the blood, fire the heat of the body, air the breath and ether the windpipe.

माराज्य का कार्यायक प्राप्त पार्त्त्यायनमान्य सहित आ ० १ ह्या १, सू० २८, २६ । श्रीर कसाद गैरेपिक सुन, शहरोपस्त्रार सहित, अ० १, आ० २, सू० २—४।

ठद्रोताय पुनर्मोग्यभोग्यवनजन्मने । पञ्चोकरोति भगवान्त्रत्येकं विषयुदिषम् । २६॥ द्विपा विषाय पर्वेषकं चतुर्पा प्रथमं पुनः। स्यत्येतरिहतीयारीपीजनात्पन्य पञ्च ते ॥२०॥ धारो वर्तार को भी स्पष्ट रूप से पाञ्चमीतिक विष्या है— स्यात्पन्योकृतभूतोत्यो देहः स्पृकोऽन्तर्गजक । २४॥ वचारों को किसीतरह नहीं लेसकता, क्योंकि ये विचार उसके सिद्धान्त से सर्वथा विपरीत हैं। मालूम यह होता है कि किसी नैयायिक ने अपने विचारों को यहां मिला दिया है। वाद में सब ही व्याव्याकार, सूत्रों की क्रमिकरचना को न समफ्ते के कारण धोखे में पढ़ते रहे हैं। कीथ को विज्ञानिभित्त की व्याव्या देखकर ही अम हुआ है, ऐसा मालूम होता है। पर ओख मृंद कर उसने इस वात को कैसे स्वीकार कर लिया, यही आरचर्य है। कीथ ने यहां एक और वात लिखी है— 'महाभारत में पद्धाराख की ओर से कहा गया है कि शारीर पाड्यमौतिक है। यह सर्वथा युक्त है, क्योंकि वह एक सांख्य का प्रधान आवार्य है, और उसने वहां सांख्य का ही मत दिखलाया है। फिर भी कीथ को यह न सुम्ता, कि सांख्य के इस प्रसिद्ध मूल प्रन्थ में शारीर को पार्थिव कैसे कहा जा मकता है ?

इस सूत्र की अनिरुद्ध-व्याख्या से उस समय और भी आश्चर्य होता है, जब हम वहां देखते हैं, कि वह तीसरे अध्याय के १७ वें सूत्र की अवतरियका में तो लिख आया है कि—'विम्नतियत्ती तस्यां स्वमतमाह—'। और यहां पर उस स्वमत का प्रतिपेध होता देखकर भी जुप रहता है, तथा पहली अवतरियका के विरुद्ध लिख देता है। महादेव तो स्पष्ट कहता है—'पन्चमृतास्थं शरीरिमित दृपपति—'। अब इन व्याख्याकारों को क्या कहा जाय ? जिस टहने परं बैठे हैं, उसी को जद पर कुल्हाड़ा चला रहे हैं।

इन सब बातों पर विचार करते हुए यह निरुचयपूर्वक कहा जासकता है, कि सांख्य, शरीर को पाछाभौतिक मानता है। कपिल ने खपना यह सिद्धान्त [३। १७ में ] स्वष्ट करहिया

भूज्योमतोयानत्वयायवोऽपि, यदा रारीरं प्रतिपातयन्ति । इतीदमालच्य रतिः कृतो भयेद्विज्ञारेजो कृत्य न कर्म विग्रते ॥२२०१६०। स्तामम यही रत्नोक फिर दुबारा चगले खण्याय में इमप्रकार लिखा गया है— सं भूमितोपानत्वयायवोऽपि सदा शरीरं प्रतिपालयन्ति । (पूर्वेचत् )।४१। २२२ खण्याय में किर पुक रत्तोक इसप्रकार है—

श्राकारों वायुक्तमा च रमेहो परचािप पाधिवः। एय पण्यसमाहारः शरीरमिप नैकशा ॥न॥
इन स्कोकों का चारण स्थल है, पृथिवी जल तेज वायु आकारा थे पांची ही सदा समीर की मितपाखना---रण करते हैं। वर्षाल्य पद शरीर पांची मूलों का ही बना हुआ है, यह विचार कर हममें रित
केसे होवे ? ब्रान्तिम स्लोक में हस भाव को अध्यन्त स्थल कर दिया है,—-आकारा वायु तेज जल श्रीम् पृथिवी इन पांची का समाहार ही शरीर है, यह किसी एक प्रकार का नहीं है। हम स्लोक में एक वात
कीर ध्यान देने योग्य है, सारण में भूलों की उपलि का जो क्रम स्वीकार क्लियाणा है, ठीक यही क्रम
(आकारा, वायुन्तेव-जक-पृथिवी) हस स्लोक में भी विद्यामान है। वैचितीय उपनिपद में भी यही क्रम है।

कीयके मूल लेख में epic (गणिक) पद है। यह रामायख महाभारत दोनों के लिये मुक्त होता है। पर रामायख में पन्चशिख का वर्षन नहीं, इसलिये हमने यहां केवल महाभारत का नाम लिख दिया है।

<sup>ै</sup> सहामारत में शान्तिपर्वति २२० प्रध्याप से २२२ तक जनक और एन्सरिक के संवार का जो शतुवार भीषा ने युधिन्ति के प्रति किया है, उसमें हमको तीन स्त्तीक निम्मतिनित उपनव्य हुए हैं—

है। इसिलये शरीरकी पाळाभौतिकता का निषेष करने वाला यह १०२ वां सुत्र सांख्यमत के सर्वेथा विरुद्ध है। यह सुत्र कपिलर्राचत नहीं होसकता।

१०२ सूत्र में भी शारीरसम्बन्धी विचार है, स्यूलशारीर के श्रातिरिक्त एक सूत्त्मशारीर भी होता है, यही वात इस सूत्र में बताई गई है। पर इसका निरूपण तृतीयाध्याय के ११, १२ सूत्रों में श्रासुका है। विज्ञानभिष्तुन इस सूत्र की व्याख्या में स्पष्ट लिख दिया है,—'इट्ट च सूत्रें तरिव स्पष्टीकरणामार्थिम्'। यह सूत्र केवल पहले सूत्रों को स्पष्ट करने के लिये है, इसका यहां श्रीर कोई प्रयोजन नहीं। इससे स्पष्ट हैं कि सूत्र पुनक्त है। यह कपिल की कृति नहीं कहा जासकता।

इसके आगे १०४ से ११० तक इन्द्रिय, इन्द्रियशृद्धित, तथा उनकी रचना के सम्बन्ध में विचार किया गया है। इन सुत्रों का आशाय है-इन्द्रियां अर्थों को प्राप्त होकर हा उनकी प्रकाशित करती हैं। चन्निन्द्रिय तेजस नहीं होसकती. क्योंकि युत्ति के द्वारा इन्द्रिय का विषयदेश में उपसर्पण होना उपपन्न होजाता है। प्राप्त अर्थ का प्रकाश होने से ही युत्ति की सिद्धि होती है, चनु आदि इन्द्रिय विषय के साथ सम्बन्ध करने के लिये सर्पण करती है; इसलिये युत्ति, चन्न का कोई अंश या गुण नहीं हो सकती। यह कोई नियम नहीं है, कि युत्ति पद का प्रयोग द्रव्य में ही हो सकती है, अथवा युत्ति के द्रव्य न होने पर भी उसमें क्रिया नहीं होसकती। इन्द्रियां आहंकारिक ही हैं, उनमें भौतिक व्यवहार निमित्तवश होता है। ११वें सुन्न तक का अभिप्राय इतना ही हैं।

विषय विचार से ये सब सूत्र पुनरुक्त हैं, क्योंकि इन्द्रियों की आहंकारिकता और वृत्तियों के सम्बन्ध में विस्तृत विचार द्वितीयाध्याय में आचुका है। वह भी एक दो सूत्र मे नहीं, प्रत्युत २०वें सूत्र से ३३ सूत्र तक इन्हीं सब वातों का विवेचन किया गया है। इसके स्त्रिति-रिक्त इन मूत्रों में जो यृत्तिस्वरूप प्रतिपादन किया है, वह सांख्यमतानुकृत नहीं फहा जा-सकता। धृत्ति वा स्वरूप १०७वें सूत्र में बताया है। अनिरुद्ध ने तो यहां वृत्ति को श्रहंकार से उत्पन्न हुआ २ एक भिन्न तत्त्व ही मान लिया है, श्रौर साथ ही लिख दिया है, क्योंकि हम श्रनियतः पदार्थवादी हैं। महादेव ने भी अनिरुद्ध का अनुकरण किया है। यह याद रसना चाहिये, हम इस अनियतपटार्थवादिता का इसी प्रकरण में अन्यत्र प्रस्याख्यान कर आये हैं, यह निश्चित है—सांख्य की अनियतपदार्थयादी नहीं कहा जासकता। इसलिये अनिरुद्ध के अनुसार तो यहां सांख्यविरोध स्पष्ट हैं। विज्ञानभित्तुने लिखा है,—'चत्तुरादेर्गानो निस्कुलिक्षयद्विमननाशो रूपादिवद्-गुणरूच न वृत्तिः । किन्तु तदेरदेशमृता भागगुणान्यां मिन्ना वृत्तिः'। यहां 'भाग' पद का ऋर्य विज्ञान-भिक्तने विभक्त श्रंश किया है, जैसे श्राम की चिनगारी श्राम का ही एक विभक्त श्रंश है। इसतरह रित्ति न तो, चतु प्रादि वा कोई विभक्त श्रंश, और न रूपादि के समान उसका कोई गुराही है। किन्तु चतु आदि इन्द्रिय या एकदेशभृत ही पृत्ति हैं, जोकि विमक श्रंश श्रीर गुण मे श्राविक है। विज्ञानमित्त के प्रपयुक्त लेख का इतना ही खर्य है, इसमें चतु खादि के एकदेश की पृत्ति मानना, सांख्यमत के अनुकूल प्रतीत नहीं होता। क्योंकि परिणामयाद में इमप्रकार एकरेवा की

फल्पना श्रासंगत है। इसीलिये सांत्य में इन्ट्रिय या श्रन्त फत्य के विषय।कारपरिएाम की प्रति माना गया है। वह इन्ट्रिय या श्रन्त फर्ए का विषयाकारपरिएाम इन्ट्रिय श्री श्रम्त कर्ए से भिन्न नहीं होसकता, ऐसी श्रवाया में प्रति को इन्ट्रिय या श्रम्त कर्ए का एक्ट्रेश मानना सांख्यमत के श्रमुकूल नहीं। विज्ञानभिन्न ने स्वयं भी इसी सुत्र की ज्याख्या में श्रागे प्रसंगवरा लिखा है—'बुक्विविति . इन्यस्य एव परियाम.' जव बुद्धिवृत्ति , बुद्धि का परियाम है, तय इम उसे बुद्धि का एक्ट्रेश कैसे कह सकते हैं? दही दूध का परियाम है, दूध का एक्ट्रेश वहीं नहीं होसकता। सत्कार्यसिद्धान्त के श्रमुसार, परियाम, परियामी से भिन्न नहीं है, वव बुत्ति, परियामी प्रिमान से भिन्न केसे? इसीलिये गौतम न्यायस्त्रों में सांख्यमत से श्रृत्ति श्रीर वृत्तिमार के श्रमेद को पूर्वपक्त वनाकर, उसका प्रस्याख्यान किया गया है। 'इन सब वार्तो पर विचार करते हुए श्रव यह इद्वापूर्वक कहा जासकता है, कि श्रनिकद श्रीर विज्ञानभिनुकृत दोनों ज्याख्याश्रों के श्रमुसार यह स्त्र सांख्यमत के विरुद्ध है। विज्ञानभिन्न श्रपने ही लेखमें विरोध कर गया है, कि श्रमु का सांख्यमत के साथ सांगत्य तो दूर की वात है।

१११, और ११२ सूत्र में फिर रारिरिवययक वर्ग्य है। श्रिमिरुद्ध से तो ११० सूत्र में भी रारिरिवययक वर्ग्य ही माना है, जब कि विज्ञानिमन्तु उसका श्रर्थ इन्द्रियविययक करता है। ११९ सूत्र में शारिरिवययक वर्ग्य हों के केवल निमित्त होने का वर्ग्यन किया गया है। परन्तु जब इस वात को न्यष्ट निद्ध कर दिया गया है, कि सांस्थ का मत रारीर को पाश्चमीतिक मानना ही है, तब यह सूत्र भी निरर्थक तथा सांस्थ्यमत के विरुद्ध ही होजाता है। इमारा यह निश्चित विचार है कि यह न्यायमत की ही बताता है, सांस्थमत को तही। ऐसी श्रवस्था में इन सूत्रों को कियल-प्रगीत मानना कहा तक ठीक हैं? विद्वान स्वयं ममक सुरुते हैं।

• १९३ से १९४ तक तीन सूत्रों में-रारीर के साथ प्राण का क्या सम्बन्ध हो सकता है-इस कात का निरूपण किया गया है। पहले सूत्र में बताया है, कि प्राण देह का ख्रारम्भक नहीं है। किर यह ख्राशंका होने पर कि गर्भावस्था में प्राण के न होने से शुक-शोणित सङ् जायगा, यह कहा गया है कि भोक्ता के ख्राधिष्ठाता रहने से शरीर का निर्माण होजाता है, यदि भोक्ता क्षाधिष्ठाता न हो तो ख्रवस्य वह सारीर सड़ जाय। इतने से यही ख्राशय स्पष्ट होता है, कि उस ख्रवस्था में प्राण के न रहते भी भोक्ता के ख्राधिष्ठातरत से ही रारीर ठीक बन जाता है। पर ख्राले सूत्र में विश्वान-मिचु के ब्याल्यानातुसार शरीर का साचात् ख्राधिष्ठाता प्राण ही मान लिया है, और प्राणसंयोग-सात्र से पुरुष को ख्राधिष्ठाता साना है। ऐसी ख्रवस्था में इस लेख में ही सूर्यापर विरोध हो जाता है।

गौतम न्यायसूत्रों से तुर्धायाध्याप के द्वितीय श्रान्तिक के प्रारम्भ से ही दुविषशीषा या मकाख ६कता है।
 प्रारम्भ के 10 सूत्रों को बास्याधनमान्य सहित पढ़ने से स्पष्ट प्रतीत हो जाता है, कि वृत्ति श्रीर वृत्तिमान् के श्रमेद का प्रत्यात्यान कर, भेद की स्थापना की गई है।

स्त्रकार तो इस विषय का प्रतिपादन ११६६ और २१२१ में कर आये हैं। इसी का उपसंहार करते हुए ६१६० में इस वात को भी स्पष्ट कर दिया है, कि गर्भावस्था में शारिर विकृत क्यों नहीं होता ? वहां प्राण्ण का कोई उल्लेख नहीं हैं, और न यहां की तरह, उस जगह प्राण्ण को साझात्र अधिरठाता ही माना है। प्राण्णों के सम्बन्ध में छुछ विप्रतिपत्ति हैं, विज्ञानभिन्तु ने २१३१ सृत्र की व्याख्या में प्राण्णों को वायु से खातिरिक्त मान कर उन्हें इन्द्रियों की दृत्ति ही बताया है। और वेदान्त-मत के साथ इसका ऐकमत्य दिखाया है। पर अन्य अनेक खाचार्य प्राण्णों को वायु स्प ही मानते हैं, कराचित्त सृत्रकार का भी इस और संकेत हैं। फिर भी, प्राण्ण वायु है या उससे खातिरिक्त इस वात का निर्णय तो हम 'सांख्यसिद्धान्त' नामक दितीय मान में करेंने, यहां इतना लिखदेना आवश्यक हैं कि यदि प्राण्ण को वायु माना जाय, तब तो शरार के प्रति उसकी कारणता निर्वाध हैं, उसे कोई हटा नहीं सकता। यदि इन्द्रियं हत्ति ही प्राण्ण है, तब गर्भ की द्युक्त शाणित खबरका यह सिद्ध करना कठिन है कि वहां इन्द्रियों को छुत्ति लाम होता है। यदापि लिगशरीर के वहां होने से इन्द्रिय का सद्धाव माना जा सकता है। पर उनकी उस खबरवा में चृत्ति लाम भी होता है, यह प्रतिपादन करना कठिन है। दोनों ही अवस्थाओं में इन सृत्रों की कोई आवश्यकता नहीं रह आती।

इसप्रकार ८४ सूत्र से ११४ सूत्र तक छुल २२ सूत्रों का प्रत्तेप स्पष्ट सिद्ध होता है। इनमें से अनेक सूत्र सांख्यमत के विरुद्ध हैं, श्रानेक पुनरुक्त हैं, बहुत ऐसे भी हैं, जिनका परसार ही विरोध है। इन सब बातों को हमने उन २ स्थलों में स्पष्ट कर दिया है इसलिये ये सूत्र कपिल-प्रणीत नहीं कहे जा सकते।

म्रिकिस्वरूप के बोधक खुत्रों की प्रकरण-संगति—

हम पहले लिख खाये हैं कि ८३ सृत्र के खागे ११६ वां सृत्र खाना चाहिये। इन सृत्रों का खानन्तर्य किन हेतुओं से खाबरयक हैं, इसी बात का खब हम यहां निरूपए करेंगे। ११६ सृत्र से लेकर जितने सृत्रों का सम्बन्ध खातुपूर्वी से ही ८३ सृत्र के खागे हैं,, वे सृत्र इसप्रकार हैं—

समाधितुपुत्तिभोत्तेषु मबारूपता । द्वयोः सबीनलमन्यस्य (त्र) तद्धतिः । द्वयोरिव श्रयस्पपि रष्टस्यान्त तु द्वौ । वासनयाऽनर्थस्थापने दोपयोगेऽपि न निमित्तस्य प्रधानयाधकस्यम् ।

इनमें से पहले ११६ वें सूत्र की श्रवतरिएका विज्ञानिमतु ने इसप्रकार की है—
"िंसुक्तगोहार्य प्रधानस्य' (?।२) इत्युक्तं प्राक्त। तत्र क्यमात्मा नित्यमुक्तः वर्ण्यक्तो वर्णदर्यनात् इति परेषामाद्तेषे नित्रमुक्तिगुष्पादिवितुमाह—"। विज्ञानिमतु ने यहां इस सूत्र के श्रववर्ष के लिये द्वितीयाण्याय के प्रथमसूत्र का श्रविदेश किया है। इससे इतना तो स्पष्ट है कि विज्ञानभिष्तु ११४ वें सूत्र से इस सूत्र का कोई सम्बन्ध न जोड़ सका। पर असने यहां जिस सूत्र का

श्रविदेश किया है, उसकी भी यहां श्रावश्यकता न थी, क्योंकि श्रवतरिशन के श्रान्तम परों में विज्ञानभिन्नु निखता है-'परेपामान्ने पे निध्यमुक्तिमुपपादयितुमाह--'यह नित्यमुक्ति का उपपादन सांख्य का अपना मत है, इसका प्रतिपादन वहीं होना चाहिये था, जहां अन्यमतातुसार मुक्तित्वरूपों का पत्याख्यान किया गया है।यह प्रत्याख्यान इसी खप्याय के ७४ सृत्र से =३ सृत्र तक विया गया है। ठें क उसी ने श्रानन्तर इस सुत्र का क्रम होना चाहिए, क्योंकि श्रान्य मुक्तिस्वरूपों का निराकरण कर स्वमतातुसार मुक्तिस्वरूप का स्पष्ट करना श्रत्यन्त श्रावरयक श्रीर क्रमानुसारी है। वैसे तो सांस्य-मतानुसार मुक्ति का स्वरूप प्रसंगवश पहले भी वर्णन किया जा चुका है। ' पर यहां इतने पूर्व पत्तों के वाद उसका निरूपण अत्यन्त आवश्यक है। इसीलिये, मालूम होता है, यहां मुक्तिथिपयक श्रीर भी कई विरोपताये बताई गई हैं, जो श्रगले सुत्रों में स्पष्ट हैं। ऐसी श्रवस्था में नरे सूत्र श्रीर ११६ सूत्र के बीच में किसा में प्रकरण का होना उल्प्रकरण कहा जायगा, क्योंकि इन सुत्रों की रचना अपने बीच में और किसी को सहन नहीं करती। विज्ञानिमन् को ११६ सूत्र का सम्बन्ध ११४ सूत्र से न जोड़ सकने पर इस सूत्र की अवतरिएका में ०४ से =३ तक के प्रकरण का **ही** श्रतिदेश करना चाहिल्था, यही उचित श्रीर युक्तिसंगत था। श्रनिरुद्ध श्रीर मंहादेव की श्रय-तरिएकाओं से भी ११४ मूबका इन चार सुत्रों से कोई सम्बन्ध झात नहीं होता। इन सब वातों पर विचार करते हुए श्रव यह निश्चित कहा जा सकता है, कि म्ध्र सूत्र से लेकर ११४ सूत्र तक की रचना कपित की नहीं है। प्रो॰ मैक्समूलर ने, जिस का उल्लेख हम इसी प्रकरण में पूर्व कर चुके हैं, फहा है कि इन सूत्रों में वैशेषिक का नाम, छः या सोलह पदार्थों का वर्णन, जैन तथा बौद्ध आदि का खरडन आनेसे, ये सूत्र किपल रचित नहीं कहे जा सकते। इम उनकी इस बात से सहसत हैं, अवश्य ही वे सूत्र, जिनमें इसप्रकार के वर्णन हैं, कपिलरचित नहीं हो सकते। इसी बात को स्पष्ट करने के लिये इसने युक्तिपूर्वक इन प्रचेपों का उद्घाटन किया है। पर प्रो॰ सैक्समृलर का यह विचार अवश्य असङ्गत होगा, कि बीच में कुद्र सुत्रों के कपिल-प्रशीत सिद्ध न होने पर, सन्पूर्ण शास्त्र को कपिल-प्राणीत होने से नकार कर दिया जाय।

## चार सूत्रों का श्रीर प्रचेप-

११६ सूत्र से आगे १२० से १२३ तक चार सूत्र और प्रचिष्ठ माल्स होते हैं। क्योंकि १२४ मृत्र में अध्याय की समान्ति तक देहात्मवाद या मृत्यैतिनिकवाद का निराकरण किया गया है। यह वर्णन मुक्तिनिकवाद का निराकरण किया गया है। यह वर्णन मुक्तिनिकवाल के ठीक अनन्तर प्रारम्भ हो जाना चाहिये। इसका कारण यह है, मुक्ति स्वरूप का प्रकरण प्रारम्भ होने से पहले ही पुरुप और प्रकृति के अतिरिक्त प्रत्येक वस्तु की अतिरिक्त प्रत्येक वस्तु की अतिरिक्त प्रत्येक वस्तु की अतिरिक्त प्रत्येक वस्तु की अतिरिक्त वस्त्येक वस्तु की अतिरिक्त का निरुक्त की प्रकृति के प्रति प्रकृति का अपना कार्य वन्द कर देना ही है। " आधुनिक संख्यमत में वस्तु-

<sup>°</sup> देखो-सांख्यपदध्यायी-चध्याय २, सूत्र ३४ । अध्याय ३, सूत्र ६५ ।

सांख्यपहच्यायी प्र०२, स्०३४, प्र०३, स्०६४; ६६; ७०।

गत्या वन्य यामोत्त भी पुरुप के न कहे जाकर प्रकृति के ही कहे जाते हैं।°परन्तु उनका प्रभाव पुरुष पर ही होता है। इसप्रकार शास्त्र-सर्वस्य बन्ध और मोच का अवलम्य प्रकृति पर ही है। तब यह कहा जा सकता है कि पुरुप को अतिरिक्त मानने की क्या आवश्यकता है। जब बन्ध और मोच प्रकृति के ही धर्म हैं, कर्तृत्व भी प्रकृति का ही धर्म है, तब चैतन्य भी प्रकृति का ही अवस्था-विशेष या धर्म मान लेना चाहिये । इसप्रकार इस आधिभौतिकवाद में किसी आतिरिक्त चेतन की सत्ता स्वीकार करना श्रसंगत ही होगा। इस पूर्वपत्त का समाधान मुक्तितस्वरूप के ठीक श्रनन्तर श्राना चाहिये। यह समाधान १२४ सूत्र से प्रारम्भ होता है, तथा इसी में श्रभ्याय समाप्त हो जाता है। १२० से १२३ तक सूत्र, जिनका पूर्वापर के साथ कोई आर्थिक सम्बन्ध नहीं है, इसप्रकार हैं--

एकः संस्कारः क्रियानिव<sup>र्</sup>त्तंको न तु प्रतिक्रिय<sup>ः</sup> संस्कारभेदा बहुकल्पनाप्रसवतेः ।

न याद्ययुद्धिनियमः।

वृत्तरालमलतीपधिवनस्पतितृण्यीरुघादीनामपि भोनतृभोगायतनस्रं पूर्वेवत् । ३ स्मृतेर्च ।

इनमें से किसी सुत्र का भी सम्बन्ध अनन्तरित पूर्व प्रकरण के साथ नहीं हैं। विहान-भित्तु ने पहले सूत्र का सम्बन्ध, तीसरे अध्याय के द सूत्र से जोड़ने का यत्न किया है। पर विज्ञानभित्त् के उस सूत्र के व्यर्थ, और इस सूत्र में विरोध स्पष्ट मालूम होता है। विज्ञानभित् ने इस सूत्र की व्यवतरिएका में लिखा है, कि जीवन्मुक्त लगातार एक ही व्यर्थ को हमारी तरह मोगता हुआ देता जाता है, यह बात संगत न होगी; क्योंकि पहले भोग को उत्पन्न करके पहला संस्कार नष्ट हो जायगा, दूसरे संस्कार का झान के द्वारा प्रतिबन्ध हो जाने से कर्म के समान उदय ही न होगा। <sup>क</sup> इस्तलिये कहा गया है, कि एक ही संस्कार, भोग को सम्पन्न करेगा, प्रत्येक मोग के प्रति संस्कार भेद न मानना चाहिये। परन्तु तीसरे व्यप्याय के ८३ सृत्र के व्याख्यान से स्पष्ट मालूम होता है कि विद्यानभिद्ध एक किया के प्रति व्यनेक संस्कार मानता है। उस सूत्र की व्याख्या इस प्रकार है:-- 'शरीरधारणाहेतचो व विषयसंस्कारास्त्रेपामल्याचरोपात् -तस्व शरीरधारणस्य किद्धिः रिलर्थः ।' इससे स्पष्ट है कि शरीर थारएरूप एक किया के प्रति विवासभित्तु अनेक संस्कार मान रहा है। इसी कार्य के द्योतन के लिये यहां 'संस्काराः' यहुवचनान्त पद प्रयुक्त किया गया है। एक भोग व्यक्ति के प्रति एक संस्कार का होना एक बात है। समानजातीय नाना भोग व्यक्तियों

सोल्यपद्रध्यामी चध्याप ३ सू॰ ७१, ७२ ।

विज्ञानिभयु में इन दोनों सूत्रों को एक ही मानवर स्थाल्या की है।

विज्ञानिम्यु की सवत्रश्यका इसमकार दे-मंन्द्रारक्षेत्रचे। जीवन्मुक्तस्य सरीरपारचिमिति तृतीयाच्याय प्रोत्तनम् । तत्रायमाचेषः । जीवन्मुकारय शरवदेबस्मिन्नव्यर्षेऽस्मदाद्वानामिव भोगो दरपते । सोऽमुववन्तः । प्रथमं भोगगुन्धार्यं व गूर्वसंस्थाताराज् शंखातान्तरस्य च ज्ञानमतिबन्धेन कमेयद्युद्दपादिति । सत्राह−एकः संस्कार' कियानिर्वशंकः---कृत्वादि ।

के प्रति एक संस्कार का होना दूसरी वात हैं। लगातार एक प्रयं विषयक भोग होने पर भी भोग ज्यक्ति नाना हो सकती हैं, ष्वीर संस्कार भी नाना हो सकते हैं। इसमें सांध्यमत का कोई विरोध गहीं हैं। संस्कारों के मानात्व की, करणना तो नहीं करनी; ये तो सिद्ध ही हैं। प्रसुत उनके नानात्व में एकता की करणना प्रसंगत होगी। यदि समानवातीय नाना संस्कार हैं, तो वे क्यों नहीं एक ही प्रयं में लगातार भोग को पैदा कर सकते ? जैसे २ वे भोगे जायेंगे, पैसे ही वैसे उनका नाशा होता वायगा। झान से प्रगते नये कर्मों का उदय रोक दिया वाता है, प्रारच्य को नडी हटायर जा मकता। ऐसी प्रयक्ता में नाना संस्कारों के होने पर भी एक ही प्रयं में मोग उत्पन्न हो वाता हैं। किर यह १२० वां सूझ धनर्षक, प्रकर्ष हो वेद तथा सांत्यमत के भी विरुद्ध है। विज्ञानभिन्न इसकी संगति लगाने के लिये इतने पीड़े होड़, पर किर भी उनके प्रथने ही लेख में विरोध हो गया।

श्रगले तीमों मृत्र डिइन्ज या स्थायर रारीर के सम्यन्य में हैं। विज्ञानिमन् ने सृत्रों की ध्यवतरिएका में लिखा है—'जिङ्ग्ज' शरीरमस्वीलुकतम्। तन वाखनुद्ध ममागण्डरीरत नास्त्रीति मासिकाक्षेपमपाकरोति—'। डिइन्ज शरीर है, इस चात को पहले कह दिया गया है, पर जिस प्रकरण में यह कहा गया है, वह प्रकरण प्रस्तिक सिद्ध किया जा सुका है। इसी श्रध्याय के १९१ वें सुत्र में स्थूलरारीर के भेद वताते हुए डिइन्ज का भी नाम निर्देश किया गया है। इस श्रध्याय में मश्र से १११ तक सुत्र प्रस्तिक है। इसित्रों के निरूपण श्रीर देहासवाद के बीच में केवल चिद्रक का वर्णन, प्रकरण मी बाद में ही मिलाया गया भाल्म होता है। ग्रुतिस्वरूप के निरूपण श्रीर देहासवाद के बीच में केवल चिद्रक का वर्णन, प्रकरण विकद्ध प्रतीत होता है। इस रीवि पर ये सूत्र कियल-प्रणीत नहीं कहे जा सकते। अकरण का उपसंहार—

इस 'तांल्यपडण्यायों की रचना' नामक पद्धम मकरला में हमने बन स्थलों का स्पष्टीकरण कर दिया है, जिनको सांख्यपडण्यायों की अवांचीनता छिद्ध करने के लिये साझी रूप से उपस्थित किया जाता है। आधुनिक विद्वान् उन स्थलों की कपिलप्रणीतता में सन्देह करके सम्पूर्ण शास्त्र के ही कपिलप्रणीत न होने का निरंचय पर बैटते हैं। हम इनने श्र्या में उन विद्वानों से सहसत हैं, कि ये स्थल अवश्य कपिल-प्रणीत नहीं हैं। पर इतने स्थल के किमलप्रणीत न होने से सारे ही शास्त्र को कपिल-प्रणीत न मानना, स्वस्विचेचकता का परिचयक नहीं है। हमने इस मकरण में उन स्थलों को इस रीति पर स्पष्ट कर दिया है, कि फिल-प्रणीत स्प्रों पर इन सुत्रों का क्षेत्र प्रभाव नहीं है। जिन सुत्रों की हम कपिल-प्रणीत, श्रीर इसलिये खत्यन्व प्राचीन देवते हैं, उनमें कोई प्रभाव नहीं है। जिन सुत्रों की हम कपिल-प्रणीत, श्रीर इसलिये खत्यन्व प्राचीन देवते हैं, उनमें कोई प्रभाव नात्ती है। इसलिये निरिचत रूप में इन सुत्रों की कपिल-प्रणीत खोर खारि दर्शन मानना क्षेत्र करने विद्वार रूप में इन सुत्रों की कपिल-प्रणीत खोर खारि दर्शन मानना क्षेत्रकर है।

:--);;(--:-);;(--:

#### पष्ठ प्रकरण

# सांख्यसूत्रों के व्याख्याकार

सांख्यसूत्रों से हमारा श्राभिप्राय सांख्यपडध्यायी श्रीर तत्त्वसमास दोनों से हैं। इस प्रकरण में हम इन दोनों ही के व्याख्याकारों का निर्देश करेंगे। उनके काल श्रादि का निर्णय करने का भी प्रयत्न किया जायगा। प्रथम सांख्यपडध्यायी के व्याख्याकारों के सम्बन्ध में विवेचन प्रारम्भ किया जाता है।

### पञ्चिशिख आदि के व्याख्याग्रन्थ-

यद्यपि पञ्चशिस आदि के प्राचीन प्रन्थ भी पढ्डप्यायी के ज्याख्यान ही कहे जा सकते हैं, परन्तु आज वे प्रन्थ अनुपलज्य हैं, और वे ज्याख्यान भी इसप्रकार के प्रतीत होते हैं, जैसे वैशेषिक सूत्रों पर प्रशस्तपाद भाष्य । तात्पर्य यह है, कि उनमें प्रत्येक सूत्र की पृथक् २ ज्याख्या नहीं की गई प्रतीत होती, प्रत्युत सूत्र के सम्पुट आशय को लेकर उसी आधार पर स्वतन्त्र रूप से मन्य की गचना कर दी गई है। आज वह रचना भी पूर्ण रूप में उपलब्ध नहीं है। उसके कोई २ खरडवाष्य यत्र तत्र प्रत्यों में उद्धत हुए उपलब्ध होते हैं। उन सबका संग्रह हमने इसी प्रन्य के 'सांख्य के प्राचीन आचार्य' नामक प्रकर्ण के पद्धशिख प्रसंग में कर दिया है। ये बहुत थोड़े वाक्य हैं, इसके आधार पर कोई भी निश्चित परिणाम नहीं निकाला जा सकता। परन्तु इसमें कोई सन्देह नहीं, कि पञ्चशिख वाक्यों में से अनेक, पड्डथायी सूत्रों के साथ पर्याप्त स-ानार्थकता रखते हैं। तथा कई वातें ऐसी भी हैं, जो पडच्यायी में मृतरूप खयवा उद्देशरूप में हैं, और पद्धशिख वाक्यों में उनका विश्वरिक्तण प्रनीत होता है। उसके छुद्ध उदाहरण हम यहां उपस्थित कर देना चाहते हैं।

(१)—पहण्यायों के द्वितीयाध्याय में त्रकृति के महदादि कार्य और उनके श्वरूप का निर्देश किया गया है। १३-१४ सूजों से महत्तरच का निर्देश करने के अनन्तर महत्कार्य अहंकार का स्वरूप १६ में सूज में निरूपण किया है। यहां पर सूत्रकार ने बहंकार के अन्य अवान्तर मेदों का कोई निर्देश नहीं किया है। इसंगवश १८ वें सूत्र में केवल एक वैकारिक मेद का उल्लेख किया गया है। अन्यत्र भी पहण्यायों में बहंकार के अवान्तरमेदों का निरूपण नहीं है। परन्तु पद्मशित्र के एकसूत्र में इनका स्पष्ट विवरण है। सूत्र इसम्बर्ग है—

"एतस्मादि महत श्रात्मनः, इमे त्रथ श्रात्मानः सञ्चन्ते वैकारिकतैवस-मृतादयोऽहद्वारलत्त्रणाः । श्राहमित्येवैषो सामान्यलत्त्र्रण् भवति, गृणुप्रवृत्ती च पुनर्विरोयलत्त्र्णम् ।"

इस सन्दर्भ को ध्यानपूर्वक देखने पर यह प्रतोत होता है, कि जैसे यहध्यायी के श्रामेगा-गोऽहंगरः इस १६ वे' सूत्र का यह व्याख्यान हो । सांग्यमप्तित में इन तीनी मेदी पा

इसी मन्य के बहुत प्रकरण में निर्दिष्ट प्रश्वाधित सूत्रों में संद्र्या १० पर देखिये।

उल्लेख है, और सन्ति के प्रायः सब हो च्याख्याकारों ' ने इस बात को स्वीकार किया है, कि -ष्यहकार के तीन श्रवान्तरभेड श्रीर उनके ये नाम, प्राचीन श्राचानों ने निर्दिष्ट रिये हैं। प्राचीन श्राचार्य से उनका श्रामप्राय इस प्रसग में पश्चशिख श्रादि से हो सकता है। इससे यह परिणाम निकलता है, कि जो अर्थ सुत्रकार ने दिग्दर्शन मात्र के लिये मूलहर में निर्दिष्ट किया है,पक्चितिस ने अपने सन्दर्भ मे उसी या विशारीकरण विया है, जिनका उल्लेख परवर्ती श्राचार्य श्रथवा व्यारयाकार बराबर करते हैं।

(२)—'तत्सिनिधानादिधिखातृत्व मिण्यत्'[१।६६]पष्टध्यायी का सूत्र है। इस री व्यारया पद्धशिखसूत्रों से इसप्रकार कीगई है-

"<sup>भ्युरुपाधि</sup>ष्टित प्रधान प्रतर्तते।"

"महदादिनिशेपान्त सर्गो वुद्धिपर्वेक्टमत् ।. एव तरमादनहारोोऽभिध्यानाटुरनन्नस्मात् उस्ययसर्ग ।"

( ३ )—'श्राहङ्कारिकल्वभुतेर्न भीतिकानिः [ २ । २० ] यह एक परध्यापीसूत्र है। इसवी क्याख्या पद्मशिख सन्दर्भी में इसप्रकार उपलब्ध होती है<del>~</del>

''त्राहर्द्धारिकाणािद्रयाणयथं साधयितुमहैन्ति नान्यथा ।''

( ४)—'शाम्बर्वेपन्यान्यो नार्यद्वयम्' यह साख्यपडण्यायी [ ६।४२ ] का सूत्र है। इसमे प्रकृति की सर्ग और प्रलय रूप दो अवस्थाओं का वर्णन किया गया है। निम्नलिसित प्रजिशिस सूत्र में इसी का व्याख्यान है।

> ''प्रधान स्थित्येय ५र्समानं विकासपरणाद्रप्रधान स्यात्, तथा गत्थे । वर्त्त मान विकासित्यसाद-प्रेघांन स्यात्, उभयथा चास्य प्रत्रत्ति प्रधानस्यवहार लभत नान्यथा ।\*

प्रसंगवरा पञ्चिशित के सन्दर्भों से हमने यहा यह भाव प्रकट किया है, कि ये सन्दर्भ सुत्रा के व्यार्यानभूत सभावना किये जा सकते हैं, परन्तु इस प्रकरण में हमारा अभिन माय सूत्रों के उन न्यारयाकारी से है, जिन्होंने प्रत्येक सूत्र पर पृथक २ न्यारया लिखी है। पड ध्याबी सूत्री पर अभी तह छते तीन व्यार यामन्य प्रकाशित ही सके हैं।

१---श्रंतिरुद्धवस्ति

२-मेहादवं वेदान्तीमृत वृत्ति

३--- विज्ञानिमन्तरत भाष्य

४--इनके श्रतिरित्त एवं श्रीर व्याख्या, पद्मनद निम्मविद्यालय के लाहौर स्थित प्रसा

<sup>ु</sup> स्त्रामी २५ । इस पर व्यावधा साइर, सुनिवदीपिका, गीडपाद, चनिद्रस्त्र ।

इसी ध्रन्थ के अष्टम प्रकरण म निदिष्ट पत्चशिख सूत्रों में संख्या ३ तथा ५४ पर दखें।

इसी प्रन्य क श्रष्टम प्रकाश म निदिष्ट पञ्चशिखसूत्रों की सूची में संत्या १४ पर दखें।

इसी ब्रह्म के शब्दम प्रकाल में, पत्रविश्यसूत्र सूची की प सटया पर देखें ।

कालय में विद्यमान है। यह अभी अप्रकाशित है, इसका इस्तलेख तामिल लिपि [अधवा प्रत्यिलिपि] में हैं। इस व्याख्या के रचियता का नाम पुस्तकालय की सुची में रामभद्रयतिशिष्य लिखा हुआ हैं। इन सब व्याख्या तथा व्याख्याकारों के सम्बन्ध में क्रमशः हम अपना विचार प्रकट करेंगे। अनिरुद्धचृत्ति—

श्रानिकद्ध वृत्ति के दो संस्करण हमारे सन्मुख हैं। (१)—डा॰ रिचर्ड गार्वे द्वारा सन्पादित वंगाल एशियाटिक सोसायटी कलकत्ता सं सन् १८६६ ईसवीं में प्रकाशित । (२)—जीवानन्द विद्यासागर फर्म कलकत्ता से सन् १६१६ ईसवीं में प्रकाशित तृतीय संस्वरण । महामहोपाध्याय श्री प्रमथना । तकैभूषण कृत टीका भी इसके साथ मुद्रित हैं। तकैभूषण महोदय ने इसके प्रारम्भ में एक छोटी सी भूमिका संस्कृत में लिखी हैं। श्रीकद्ध के काल श्रार्व सम्बन्धी विवेचन में श्राप्त रिचर्ड गार्वे के श्रात्त स्वाप्त हो संस्कृत में श्राप्त कर दिया है, जो उसने श्राप्त संस्करण की भूमिका में निर्दिष्ट किये हैं। इसलिये तत्सम्बन्धी विवेचन, हम डा० गार्वे के लेखानुसार ही करेंगे।

सांख्यवज्ञों के उपलभ्यमान व्याख्याग्रन्थों में अनिरुद्धवृत्ति की प्राचीनता...

इन व्याख्यानों में अनिरुद्धग्रति सबसे प्राचीन हैं। वेदान्ती महादेव ने अपनी वृत्ति के प्रारम्भ में लिखा है—

"दृष्टयानिरुज्जवृत्ति सुद्भा सांख्यीयसिष्टान्तम् । विरचयति वृत्तिसारं वेदान्स्यादिर्महादेव: ।"

इससे त्पष्ट ज्ञात होता है, कि अनिरुद्ध की पृत्ति को देखकर ही उसने अपने 'शृत्तिगार' को लिखा है। इसलिये प्रथमाध्याय के अन्त में भी यह फिर इसको हुहराता है—

"श्रत्र मामकसन्दर्भे नास्ति कापि सातन्त्रता । इति ज्ञापयितुः वृत्तिसार इस्यभिधा कृता ॥ परवाक्यानि सियना तेपामधा विभावितः । कृता संदर्भमृद्धिस्त्रयो में नाफलः श्रमः ॥"

इसमें कोई सन्देह नहीं, कि वेदाग्ती महादेव ने अतेक सूर्यों या अर्थ करने में वड़ी विशेषता प्रकट की है। किर भी उसने अभिमानरिहत होकर अभिमत आधार का स्पष्ट उन्लेख कर दिया है। इससे वेदान्ती महादेव की अपेता, अनिरुद्ध की प्राचीनता निश्चित है। वेदान्ती महादेव की तरह, यदापि विह्यानिभन्त ने अनिरुद्ध का वहीं नामोल्लेख नहीं किया, परन्तु सांत्यसूर्वों पर उसके भाष्य की आन्तरिक परीक्षा से इस यात का निश्चय हो

शे खेडू के साथ लिलाना पहता है, हम प्रकारण के लिशियद्ध होने के जनस्तर ही राजशासन में परिवर्त्तन होने के बारण पण्यानद (पण्यान) प्रान्त का विभाजन हो गया। हमको लाहित क्षणानक हो होनेना पता। बार राजनीयिक बाजायों के करण, तामिल लिथि के हम्मानेय के स्मान्त्र में विशेष जानकारी माल नहीं की जा सकती। वह हहनजेल लाहित के प्रत्यालय में रह गया।
शेदाली महादेव के प्रयंत में हमी प्रवर्ण में हम एथ विशेषशायी का निर्मेश करेंगे।

जाता है, कि विज्ञानिभन्तु की अपेद्या भी अनिरुद्ध पर्याप्त आचीन है।

बा० रिचर्ड गार्चे ने F. E. Hall, द्वारा सम्वादित सांस्यसार के उपोद्द्यात के आधार पर, विद्यानिमन्तु कृत सांस्यप्रवचन भाष्य से ऐसे स्थलों की एक सूची दी है, जिनके आधार पर विद्यानिमन्त की अपेता, अनिकृद्ध की प्राचीनगा सिद्ध होती है। इस सूची में भाष्य के आठ स्थलों वा उल्लेख हैं, तीन स्थल ऐसे हैं, जिनमें 'कश्चित्' अथया 'देनुं' कहकर अनिकृद्ध के विचारों का स्थलन किया गया है। एक स्थल में एक सूत्रभेद का निर्देश हैं। वे सब स्थल इस्प्रकार हैं—

प्रकृतिनियन्थना चेदिति पाठे १।१८। श्रद्धासम्बन्धात् साद्धित्विति पाठे १।१५१। इतरिवयेगवदिति पाठे श्र≤र। चडच्यान्,जाविति पाठे । ६१४०।

विज्ञानिभन्न ने सुत्रों के इन पाठभेदों का अपने माण्य में उल्लेख किया है। और ये सब पाठभेद अनिकद्ध-स्वीकृत सृत्रपाठ में उरलब्ध होने हैं, इससे विज्ञानिभन्न की अधेन्ता अनिकद्ध की प्राचीनना पर प्रकाश पड़ता है। १,१६॥०,४६॥४,१०० सृत्रों के भाष्य में विज्ञानिभन्न ने 'करिवत्' अथवा 'यन्तु' पद्दों से जिन विचारों का मगडन किया है, वे उन्हीं सुत्रों पर अनिकद्ध विने में उपलब्ध है। इनके अतिरिक ४,१६१ सृत्र पर विज्ञानिभन्न निल्ला है। इनके अतिरिक ४,१६१ सृत्र पर विज्ञानिभन्न निल्ला है।

'न बाह्यबुक्तिनियम इत्यंशस्य पृथक् त्वरनेऽपि त्यद्वयमेक्तीहरोत्यमेव व्यारज्येयम् । सृत्रभेदस्तु दैर्घ्यमबादिनि योष्यम् ।''

ष्मिनरुद्ध ने श्रापनी व्याख्या में इन दोनों सुनें को पृथक् ही माना है, जैमा कि विकास-भिन्नु ने सिक्षा है।

अभिस्ट्रभ की ग्राचीनता में व्यत्य प्रमाण—

हाँ० रिचर्ड गार्थे द्वारा प्रदर्शित इन स्थलों की परस्पर तुलना करके हमने स्वयं परीक्षा करली है, ये सब स्थल ठीक हैं। इनके खलिरिक सांख्यप्रवयन भाष्य में और भी ऐसे स्थल हैं, जिनसे वक वर्ष की पुष्टि होती है, तथा निर्दिष्ट स्थलों से भी वे अधिक महत्त्रपूर्ण हैं। हम यहां वनमा क्रमशः निर्देश फरते हैं—

(क) १, ६१ मृत्र पर भाष्य करते हुए विहानभिन्नु लिखता है--

''ग्तेन सांस्थानामनियतपदार्थाभ्युपगग इति महत्रलाय खरे स्राणीयः''

सांख्यों की अनियतपदार्धवादिता का उट्छोपए, अनिरुद्ध ने अपनी द्वति में छ: सात स्थलों पर किया है, संभव है और कोई स्थल हमारी आंखों से ओमल रह गया हो, परन्तु इतनी

बा० रिचर्ड गार्चे द्वारा सम्पादित, रॉब्ल एथियादिक सोमायदी बंगाल कराकता मे १८८८ ईसवी सन् मं प्रकाशित, सांत्यसूत्रों की अनिरङ्ग्वित का प्रायक्त्यल, पृथ्ड ७ ।

बार भी एक त्रार्थ का कथन करना, इस सम्बन्ध में उसके विचारों की दृढ़ता को प्रदाशत परन लिये पर्याप्त है। त्रानिरुद्ध के वे लेख्रुइसप्रकार हैं—:

''किन्चानियतपदार्थवादिस्वा इस्माक्तं'' शक्ष्या

''नास्माकं रिद्धान्तज्ञारिः, ऋनियतपदार्थपादिरवात्'! । शप्रहा

"न्नानियतपदार्थवादिखास्यारयानाम्" प्रा⊏प्रा

<u>''ऋनियहः पदार्थो यतः'' ५।१०७।</u>

''श्रनियत्सात् परार्थानाम्'' ५।१०=।

"अनियह सा**न्** पदार्थस्य" ६।३८।

रचिप एक स्थल पर वेदान्ती महादेख ने भी इसी तरह अपनामत प्रवट किया है। यह लिखता है—

''ग्रनियतपदार्थ गदिनो हि सांख्याः'' ५।१०७।

परन्तु यह संभव हो सकता है, उसने अपना मत अनिरुद्ध के आधार पर ही प्रकट किया हो। इनका विवेषन हम महादेव के प्रसंग में करेंगे।

प्रकृत में विद्यानिभिन्नु के इस लेखसे, कि सांख्यों को श्रानियतपदार्थवादी कहना मृह प्रवाप है, यह यात निरियत होजाती हैं, कि श्रवर्य विद्यानिभन्न से पूर्ववर्ती किसी सांख्या चार्य ने इस महका निर्देश श्रपने मन्य में किया है, श्रीर विद्यानिभन्न श्रपने विद्यार उस मत से सर्वथा विपरीत रखता है। इसीलिग्ने उक्त कथन को उसने मृहमलाप कहा है। इससे उसकी विरोध भावना श्रीर प्रदाख्यान की इड़ता स्पष्ट प्रतीत होती है। श्रव हम देखते हैं, कि विद्यानिभन्न जिन विचारों का प्रत्याख्यान किया हैं, वे केवल श्रानिरद्ध के मन्य में उपलब्ध हैं। श्रवीत यह होता है, कि विद्यानिभन्न के काल में श्रानिरद्ध के विचार पर्व्याख्य प्रमार पानुके थे, इसीलिय उनके हटाने के विचार से तसने उन्हें प्रयत्न स्वस्त लगाने था, प्रयत्न किया, श्रीर श्रपति यन मन्य में जगह जगह पर उनका स्वयन किया है।

#### (स) ११६६ सूत्र पुर भाष्य करने हुए विज्ञानभित्त लिखता है-

"करिपत्तु वृद्धिगनया चिष्डायुवा वृद्धेरेय सर्वार्थं ज्ञान्द्रलिष्ट्वादिभिद्यांनस्य सामानाषिकस्ययाः गुभगदन्यस्य ग्रामेनान्यस्य प्रयुत्त्यगीपित्यान्त्रीत्याद् । तदारमाज्ञानमूलकत्वाद्वपेक्षणीकम् । एवं दि सुद्धेरेय भारत्ने 'निद्यसानी भोगनं इत्यागािकसूत्रद्वयपिरोधः । पुरुषे प्रमाण्णामावस्त्र । पुरुपितगस्य भोगस्य युद्धान्त्र स्तीवाराम् ।"

यहां पर 'क्रियन् पद से मरसिंत पूर्वपत्त का खाराय यह है, कि बुद्धि में चेतन पी हाया के पारण युद्धि ही सम अर्थों की सावा पदी जा समती है। इन्हा और ज्ञात का साम्राता-विकरण्य भी हम ज़्युभय करते हैं। यह भी उचित प्रतीत नहीं होता, कि द्यान काल्या की हो, और प्रश्ति युद्धि में हो। इमलिये युद्धि को ही सम् अर्थों का सावा मृतना पाहिये। यह पूर्वेपस् का आशय है। विहानिमस् इसका उत्तर देता है, कि उनत क्यन उपेक्सीय दें, क्योंकि ऐसा कथन करने बाजा, जास्ता के स्वस्त को नहीं समक सका। यदि दुद्धि को ही प्राता मान निषय आप, तो आगामी सूत्र के साथ विरोध होगा, क्योंकि उसमें चेतन ख्रास्मा को ही मोता ऐते का करन किया गया है, ख्रचेतन बुद्धि को नहीं । किर पुन्त की गिष्टि में कोई प्रमास भी नहीं कहा सकेगा। क्योंकि उक्त कथन के ख्रमुसार पुन्त-निला भोग को बुद्धि में ही स्वीकार वर तिया गया है।

विज्ञानभिनु के उत्तर से यह बात निश्चित होती हैं, कि वह अपने प्रतिपद्धी का आराय यह सम क रहा है, कि प्रतिपद्धी भोग को भी युद्धि में ही भानता है, पुरुप को केनल उमना अभि-मान हो जाता है। हम देखते हैं, कि ये जियार अनिरुद्धपुत्ति में उपलब्ध होने हैं। प्रथमाध्याय के ६७, ६८ और ६६ सुत्री की अनिरुद्धपुत्ति को गभीरतापूर्वक देखने से उसन विचार स्पष्ट होजाते हैं। हम वहा से उत्ते ही अंदों को यहा उद्धुत करते हैं, जो प्रकृत में उपयोगी हैं।

> वायुवनतो तुद्रश्वादिनीव ,न रस मा जी , त्राहासदिनिशं प्रवार्थेऽपि जीवानामेन कर्न्युस् त्रासमोऽपरिणाभिस्तान् १६७ । तास्त्रिकस्पनोद्युखान्महतोऽन्न वरणस्य वाक्यायावदेशः । ताद्यतिविध्यत् स्मा ५ ष्ठरूस्य शोद्युखाभिमान् १९६ । त्रत्र नरणस्य दुर्जापुरुक्वाश्वापस्या तस्त्रीतम्बनोऽन्यसित्स्य नेतन्दराभिमानादिषिष्ठात्सम् । " १६ ।

इस सन्दर्भ की प्रथम परिवर्श में श्रांतिरहा ने शुद्धिकी ही जीव बताया है, और श्राहार श्रादि त्रिशेष कार्यों का कर्ष का भी शुद्धि में माना है, आरमामें नहीं, क्योंनि यह श्रवरिश्यामी है। श्रीर श्राहार श्रादि कार्य भीग रूप हैं। इसप्रकार श्रानिक्त भीग को मी बुद्धि का ही भर्म मानश है। श्राती पक्तियों में हान के लिये शारोपदेश भी श्रन्त नरण के प्रतिविभिन्न होने के कारण श्रीर श्रुव्ध का केंग्रल श्रीमाम ही होता है। इसप्रकार हात श्रीर श्रव्धा का सामानाधिकरण भी समस्त्रत हो जाता है। श्रीमाम ही होता है। इसप्रकार हात श्रीर श्रव्धा को सामानाधिकरण भी समस्त्रत हो जाता है। श्रीमाम पित्रतथे में पुरुष की लाग से ही श्रुद्धिगत चैतन्य का होगा काया माया है। ये ही सब श्रव्ध 'कश्चित्र' पद से निर्दिष्ट विद्वालाभन्त द्वारा उद्योवित प्रवेच से विद्वानाभन्त ने १। ६६ सूत्र के भाष्य में 'विश्वत्' पदों के हारा श्रीतिक्रसत का ही प्रयास्थान किया है।

(ग)—इसके व्यविरिक्त २। २२ सृत्र के विद्यानिभच्चकृत मास्य में फिर एक मत का खरहन किया गया है। यहा पर भी 'कश्चित' पद के द्वारा ही उस मत का निर्देश किया गया है। जिह्यानिभच्च लिखता है—

"करिषतु निरिष्ठकृषः ज्ञानमंत्रालो उनसि द्रियवन्यन्य भाति । सविवल्यक तु मनोसाजवन्यसिति इलोकार्यभाह । तन्त ।"

इन पित्रयों के लियने से पूर्व विद्यानिभन्न ने श्लोकवार्तिक के दो भिन्न न अर्द्ध श्लोकों

<sup>-</sup> दे रखोक इसमकार है-

को खपने प्रन्थ में उद्धृत किया है। इस पूर्वपत्त सन्दर्भ में खाये 'श्लोका' के 'श्लोक' पद से श्लोकवात्तिक का उद्धृत द्वितीय खर्द्ध ही धामिप्रेत हैं। धानिकद्ध ने खपनी द्वत्ति में श्लोकवार्तिक के उक्त श्लोक को प्रत्यद्वलत्त्वण [१। =६] सूत्र पर प्रसंगवश उद्धृत किया है, खौर उद्धृत करने से पूर्व स्वित्वित सन्दर्भ में उसके खर्य काभी निरूपण किया है। जिसके खाधार पर विज्ञान भिन्नु ने पूर्वपत्त सन्दर्भ में 'इति श्लोकार्थमाह' लिखा है। खनिकद का लेख इसप्रकार है—...

'सिविकल्पकाणि प्रस्यक्षं संगृहीतम् । ''ख्यदुष्टसाक्षारमारिप्रमाजनकसामधीजनितं प्रस्यक्त्म् । तदुभयं, निर्विकल्पकं सिविकल्पकं न । किन्तु साहश्यात् संस्कारोद्योधद्वारेण्य स्मृत्या नामजास्यादिसंविद्वत्यवते । अत एवाधिकप्राध्या सिविकल्पकामिति विशेषरं आ । '' तक्षा-च संका हि स्मर्थ माणापि प्रत्यक्षं न वाधते । संक्षिनः सा तटस्था हि न रूपाच्छादनक्षमा-॥ ततः परं पुनर्यस्तु धर्में जांत्यादिमिर्थया । दुद्धवानसीयते सापि प्रत्यक्षकेत् संमता ॥'' इस सन्दर्भ में खनिकद्ध ने निर्विकल्पक सिवक्षक्षक दोनों को ही प्रत्यक्ष कहा है । वह कहता है, कि सात्रस्य से संस्कारों के उद्युद्ध हो जाने पर स्मृति के द्वारा उस वस्तु के नाम जाति खादि का द्वान उत्पन्न हो जाता है । इस अधिक प्राप्ति के कार्य्य हो उसकी 'सिकल्पक' यह विशेष संद्या रख दीगई है । इसी की पुष्टि के लिये उसने खाने रलोकवार्तिक उद्धृत किया है । इससे स्पष्ट है, कि ध्विकल्पक हान की पुष्टि के लिये उसने खाने र इसकी ध्विकल्पक स्वाने सामोमात्रजन्यता को स्वीकार करता है । क्योंकि स्मृति से ही उत्पन्न हुआ मानकर उसकी मनोमानजन्यता को स्वीकार करता है । क्योंकि स्मृति मनोमात्रजन्य होती है । इससे खनिकद्ध के मत में खालोचन-मात्र निर्विकल्पक हान ही इन्द्रियजन्य है, यह स्पष्ट परिष्याम निकल्प खाता है । इसप्रकार विद्यान-भिन्नु ने २। ३० सत्र के भाष्य में 'करिनक्तु' कहकर खनिकद्ध के ही मत का खण्डन किया है, यह बात स्थिर हो जाती है ।

प्रकृत में वालराम उदासीन का विचार, श्रीर उसका विवेचन --

सार्यतत्त्वकौमुरी के ज्याल्याकार श्रीयुत वालराम उदासीन ने २७ वी आयो की ज्याख्या में लिया है, कि २। ३२ मूत्र के भाष्य में विज्ञानभिन्नु ने उक्त सन्दर्भ से वाचसपित मिश्र के मन्य का रारटन किया है, जो २७ वी आर्या में ज्याख्यात हैं।

प्रतीत होता है, इस बात के ममफते में शीवुत उदासीन गहोदय को अवश्य अम हुआ है। क्योंकि बाबस्पति मिश्र ने यदापि उक्त रलोरवार्तिक को अपने मन्य में उद्भुत किया है, परन्तु उसका अर्थ कुछ नहीं किया। ऐसी क्यिति में विद्यानिश्त्वप्रदर्शित पूर्वपत्त के 'इति श्लोक्षश्रेगाह' ये पद अनर्थक हो जायेंगे। इसके अतिरिक्त, विद्यानिभन्न ने उक्त स्थल में बाबस्पति मिश्र के मन्य का स्वत्व मान्य में उक्त मत-

परं पुनरतथा परत्यमें जोग्यादिभिषतथा । [स्तोक्ष्यातिक १२० ] द्विभीय सर्वे के पाठ में मूलमन्य से युद्ध सन्धर है। स्विनन्द्र के पाठ में भी भिष्नु के पाठ से दी कीन पहें का सन्तर है।

प्रत्याख्यान के अनन्तर ही तिसता है-

'स एव सूत्रार्थमप्येयं व्याचप्टे ।"

इससे स्वष्ट प्रतीत होता है, कि 'कहियत' पदों से जिस के मत का उद्घार किया है, यहां 'त ए?' पदों से उसी का अनिदेश किया जा सकता है। अब यदि यह मान लिया जाय, कि 'करिचत्तु' फहकर विज्ञानभित्तु ने वाचस्पति मिश्र के मन्थ का संडन किया है, तो यहां 'स एउ' पदों से भी वाचस्पति का ही प्रदल करना होगा। जो सर्वथा असंगन है। क्योंकि भिनुका यह लेख सार्वपडथ्यायी के २।३२ सृत्र पर है। इसका श्रमिप्राय यह होगा, कि वाचरपति ने इस सूत्र का भी ऋमुक प्रकार से ब्बारयान किया है। परन्तु सूत्रों पर वाचस्पति का कोई ब्याख्यान नहीं है। ऋौर <sup>'स एउ</sup> स्वार्थमयोवं व्याचरी इन पदों से विज्ञानभिन्नु ने जिस स्वार्ध का निर्देश किया है, वह यही है, जो २। ३२ सूत्र का श्रांतिरुद्ध कृत व्यारवान ' हैं। इसलिये श्रीयुत उदासीन महोदय का यह कथन सर्वथा असंगत है, कि उक्त भाष्य में विज्ञानभिन्तु ने याचस्पत्य का संडन किया है।

इस सम्बन्ध में डॉ॰ रिचेर्ड गार्वे का विचार, तथा उसका विवेचन—

हाँ० रिचॅर्ड गाँवें ने मी स्प्रसम्मादित श्रानिरुद्धग्रुत्ति के उपान्त्य पृष्ठ पर, श्रीयुत वालराम उदासीन के समान इस विचार को स्वीकार किया है, कि सांत्यसूत्र २। ३२ पर विज्ञानभित्त ने 'किश्वत' पद से बाचस्पति मिश्र का निर्देश किया है। श्रीर 'स एव स्त्रार्थमप्येव व्यावन्टे' इस विज्ञानभिन्नु-नाक्य के श्रसामञ्जस्य का समाधान यह किया है, कि स्वर्गीय डॉ॰ भगवान् लाल इन्द्रजी द्वारा विज्ञानभित्तु के भाष्य का जो इस्तलिखित प्रन्थ डॉ॰ रिचंड गॉर्वे को प्राप्त हुआ है, उसमें 'स एव' के स्थान पर 'सम एव' पाठ है। जिसका यह अभिप्राय हो जाता है, कि समान व्याख्याता ने जो अर्थ किया है, उसकी श्रोर विज्ञानभिन्नु वा निर्देश है। वह समान व्याख्याता श्चनिरुद्ध हो सक्ता है । इसितये 'कश्चित्' पद से वाचार्पात मिश्र का निर्देश मानने पर भी श्रमले वाक्य के साथ इसका कोई श्रसामञ्जस्य नहीं होता।

नार्वे महोदय का यह सम्पूर्ण विवर्ण भ्रान्तिमृतक है । क्योंकि इन्द्र जी से प्राप्त इस्त-लिखित प्रन्थ के जिस पाठ को आपने ठीक समक्ता है, वह सर्वधा असंगत है। कोई भी संस्कृतक ऐसी वाक्यरचना नहीं वर सकता, श्रीर न संगत समफ सकता है, जिस को गाँव महोदय ने ठीक सममा है। उसके ऋतुसार वास्य के 'एव' और 'यापि' पर सर्वथा अनर्थक हो जाते हैं। इस बाक्य में ये दोने: ऐसे पद हैं, जो उपर्युक्त 'किश्गत' दाले बास्य के साथ इसका सम्बन्ध जोड़ते

डोठ गांवें सम्पादित अनिरद्धवृत्ति प्रत्थ में निदिष्ट स्वियों के अनन्तर, प्रन्थ के उपास्य पृष्ठ पर हाँ रिकेट तार्थ ने लिखा है, २ । ३२ सूत्र का ज्यारयान अनिरुद्ध ने, सांत्यसन्तरि की ३० वी शार्या के बाच एति, सिश वृत व्यारयान के आधार पर ही किया है। परन्तु डॉ॰ गॉर्ब का यह रूथन सर्वेषा असंपत है, इसका दिस्तारपूर्वक विवेचन इसी प्रकरण में आगे किया गया है।

हैं। इनके प्रयोग में, इस सम्बन्ध को कोई विचलित नहीं कर सकता। किर 'त एव' इत्यादि वा€य से जिस अर्थ को प्रकट किया गया है, उसके लिये 'तमः' पद के साथ याक्यरचना, आजतक साहित्यं में कहीं नहीं देखी गई। वस्तुतः प्रस्तुत पढ़ों और वाक्य के स्वारस्य को न समफकर ही गाँवीं महोदय ने यह निराधार फल्पना कर डाली है।

इसके श्रतिरिक्त यह भी हम लिख श्रांये हैं, कि विज्ञानभित्तू के 'करिनत्' इत्यादि वाक्य में 'श्लोकार्थमांह' ये पंद हैं। बाचरपति नें उक्त श्लोक को यद्यपि पूर्व प्रसङ्घ के श्रतुसार उद्धृत किया है, परन्तु पूर्व प्रसङ्ग में भी उसका श्रर्य कुछ नहीं दिखलाया, अब कि श्रानिरुद्ध के पूर्व विवरुष्ण में उसका श्रर्य उपलब्ध होता है। ऐसी श्रिवि में विज्ञानभित्तु का वह निर्देश, श्रानिरुद्ध के लेख को ही लहुय करके लिखा गया माना जा सकता है, वाचराति सिश्र के लेख को नहीं।

(प)—विज्ञानभिन्न के द्वारा अपने अन्य में अनिरुद्ध के उल्लेख की यह और भी प्रवल सान्नी है, जो हमने ऊपर की पंक्तियों में प्रसङ्गवश उद्भुत की है / अर्थात—

"स एव स्त्रार्थमप्येवं व्याचप्टे"।

इसके अनन्तर विज्ञानभिन्नु उस सुत्रार्थ का निर्देश इसप्रकार करता है— 'थाबो न्द्रियमारम्य चुल्लियमन्तस्य वृत्तिरुत्सर्गेनः क्रमेण मनति । क्यूनिनु व्याप्नादिदर्शनकार्ल

भयविशेषाद् विद्युल्लतेव सर्वेक्ररणीप्वेकदेव वृत्तिभैवतीलार्थ इति, तद्र्यंसत् ।

श्रीनिरुद्ध ने अपनी दृत्ति में २। ३२ एव का यही अर्थ किया है। यहार्प अनिरुद्ध कें पर्द और आतुत्र्वी सर्वथा यह नहीं है, परन्तु अर्थ यहा है, और कुछ पर्द भी। अर्थ की एफिता की प्रकट करने के विचार से ही विज्ञानीमन ने अपने सन्दर्भ के अन्त में 'इंटर कें तें कि विचार से ही विज्ञानीमन ने अपने सन्दर्भ के अन्त में 'इंटर कें तें कि विचार से ही विज्ञानीमन ने अपने सन्दर्भ के अर्थ को ही लिया है, पर्दातुर्वी को नहीं । इससे राष्ट्र हो जाता है, कि उसने अनिरुद्ध के अर्थ को ही लिया है, पर्दातुर्वी को नहीं । अपनिरुद्ध का लेख इसप्रकार है—

प्राचीनता सुतरां सिद्ध है। डॉ० रिचेंड गॉर्वे के विचार, तथा अनिरुद्ध के काल का यनिरचय—

इतने मात्र में श्रनिरुद्ध के काल का विशेष निर्होष नहीं किया जा मकता। उसमें केवल विज्ञानिभन्न की श्रपेना श्रनिरुद्ध की प्राचीनता सिद्ध होती हैं, उसके विशेष पाल का कोई निर्पाय नहीं होता, इसका श्राधिक निर्हाय करने के लिये डॉ॰ रिचर्ड गांवें ने कुद्र श्रमुमान किये हैं। टॉ॰ ग्रॉनें 'ने लिखा हैं, कि सांख्यपडध्यायों के श्रीर्ट्ध सूत्र पर श्रानिरुद्ध की जो प्रारम्भिक पंक्तियों हैं, वे सायस्प्रिय नवेंदरीनसंब्रह के बौद्धदर्शन की कुद्ध पंक्तियों का ही सारभूत हैं। सब्दर्शन संबर्ध का सन्दर्भ, डॉ॰ गॉर्बें ने इसप्रकार उद्धाय किया है—

"ननायमिक हो हेतुः अर्थिकयानारित्रलक्ष्म्य मन्त्रस्य.....तच्यार्थिकयानारित्रं क्रमा-क्रमान्यां व्यान्तमः"

मांख्यपडध्यायी के ११३४ सूत्र पर श्रामिकद्ध का लेख इसप्रकार है-

''सर्मर्शक्षियाकारितः, तच्य क्रमाक्रमाभ्यां व्याप्नम्''

इससे डॉ॰ गोर्ने महोदय ने यह अनुमान किया है, कि अनिकद्ध का लेख सायण के ही लेख का सार होने में निश्चित ही अनिकद्ध, सायण के अनन्तर होने वाला 'प्राचार्य हैं। सायण की थ्यित गीस्ट के चतुर्देश शतक के अनिकद्ध माग [१३८० ईमर्या मन् के ध्यास पास ] में निश्चित है। इसलिये अनिकद्ध का काल खीस्ट चतुर्देश शतक के अनन्तर हो होना चाहिये। दूसरी और विज्ञानिमन् की अपेदा अनिकद्ध की प्राचीनता सिद्ध की जा चुकी है। विज्ञानिमन् का काल' गीस्ट पोडश शतक का उत्तरार्द्ध आंका गया है। इसलिये अनिकद्ध का समय खीस्ट पञ्चरश शतक में निश्चित किया जासकता है।

इसवी पुष्टि के लिये डॉ॰ रिचर्ड गॉर्ड ने एक और प्रमाण भी उपस्थित किया है। "सांस्वर पढण्या नि के २१२ सूत्र पर अनिकद्ध ने एक वाक्य लिखा है—"उत्यनपत्रशन्यतिमेरवत्"। यही वाक्य साहित्यदर्पेण में [शक्षां भार ] है। 'क्यितिमेर्' गरका प्रयोग बहुत ही विरत्त देगा जाता है। न्यायमूत्र शारांभ्य में इसका प्रयोग है, जो भिन्न अर्थ में हैं। इसिल्पि मेरा विचार है, कि उक्त दोनों स्थलों में से किसी एक ने दूसरे का अनुनार किया है। मैं यह करपना नहीं कर सकता, कि अनिकद्ध जैसे अप्रसिद्ध दार्शनिक लेखक का, माहित्यदर्पेणकार अनुकरण करे। इसिल्पि यही प्रतीत होता है, कि अनिकद्ध ने ही साहित्यदर्पेण मे इस पंक्ति को लिया है। यदि इसको ठीक माना जाय, तो अनिकद्ध साहित्यदर्पेणकार मे परचाहसी होगा, जो शीस्ट पब्यवदर्श शतक के मध्य में विद्यामान माना जाता है। इसिल्पे अनिकद्ध वा समय १५०० A. D. ही निर्धा-

मांज्यमूत्र-श्रनिष्ठबृषिको भूषिका, पृष्य ८,६। सथल पृथियादिक मोसायदी यंगाल, क्लकता से १८८८ ईमदी सन् में प्रकाशित।

F.E Hall द्वारा सम्पादित सांख्यमार की भूमिका, पृष्ट ३० के अनुमार ।

रित थिया जा सकता है।"

टो॰ रिचेंई गाँवें के विचार। का निराधारता-

श्रीयुत हॉ रिचंई गों में महोदय के इस उपयुत्त लेख के सम्बन्ध में हमारा निवेन है, कि डा॰ गों महोदय ने वाग्तविकता को समभने में मूल से ही भूल की है। सर्मदर्शनसम्ह फोर नाख्यम्त्रप्रत्ति के जिन सन्दर्भ को उन्होंने परस्पर तुलना करके यह परिणाम निकाला है कि श्रांतिम्द का लग्न, सायण के लेखका ही सारमूत है, सर्वथा श्रसङ्गत है, क्योंकि इस परिणाम के निकालन म ज्ञापन कोई भा हेतु या प्रमाण उपस्थित नहीं किया है। डॉ॰ गोंमें महोक्य के मित्रप्र म यह भावना कार्य कर रही प्रतीत होती है, कि जब साख्यस्त्र ही सायण के पीछे के हैं, तो स्त्रहित का प्रस्त ही क्या जा चुका है। इस-लिये डॉ॰ गोंमें ना यह चित्रण, जिना भिनिक निराधार ही कहा जा सकता है।

यदि यह बात सिद्ध की जा सकती, कि उक्त पक्तियों को सवमथम सायण ने ही इस रूप म लिया है, तो यह मानने ने रित्ये श्रवकाश था, कि श्रानिरुद्ध का तेख उसका सार है। पर क्या कोई भी विद्वान, इस बात को कह सकता है, वि इन पक्तियों को मर्वप्रथम सायण ने ही इस रूप म लिया है, वि इस नात को कह सकता है, वि इन पक्तियों को मर्वप्रथम सायण ने ही इस रूप म लिया है, कि इक गाम्यतमूद नीद्ध दर्शन में अर्थ के प्रतिवादन का एक साधार एण प्रशार है। बौद्ध र्रशन पर जो भा विवेचन करेगा, वह उक्त पश्चात्वा को भूल नहीं सकता। इस्तियों क्यों न यह माना जाय, वि उक्त दोनों लेखों का श्राधार कोई दूसरा ही स्रोत है। इस बात के मानने में ता रोर्ट भा श्राधार श्रववा प्रमाण नहीं है, कि श्रनिरुद्ध ने इसको सायण से लिया है। प्रस्तुत इसके विये प्रगम उपोद्यक्त के विय है। कि

(क)—सायल समहवार है, उसने अपने सन्न हा प्रतिपाद्य विषय को उत २ दशनों के प्रत्यों से हा चता ह। समह स हुसरे के भानों और पटा वा खानाना रनत सिद्ध है। पर-तु खन सन्द ने सन्द ने सन्य पा नहीं उही जा सकती। वह एन निश्चित खर्य के ज्यारपान ने लिये प्रत्य हुआ है सायल जा तरह समह के लिये महा। नह अपने प्रत्य में खन्य प्रत्यों को उद्घृत वर सन्ता है। पर-तु खनिरुद्ध की शहेश सृत्र की प कियों में एकी चोई प्राप्त नहीं है।

(स)—रटा जा नरता है, कि खपने मन्य के लियन में दूसरे प्रत्यों से खनिरख ने ल न टाया हो, और इस पिन को मायण के प्रत्य से लेलिया हो। परन्तु यह कल्पना भी कार्येट दीन और उपहासासक टे क्योंकि खनिरख इस एक ही पेलि को सायण से उपार लेना, यह क्योंकार क्या जाना करिन है। खनिरुक्त ने भी खपनी दुत्ति में प्रसंगदश जैन और पार्याक आदि सभी पा परक्का (स्य टे प्रता भा सर्वदर्शनस्था के खाधार पर लियी गई कोई पीत सिली होती। पर ऐसा नहीं है। इसलिये उक्त पक्ति के सम्बन्ध में भीयह नहीं कहाजा सकता, कि व्यक्तिन्द्र ने सायख के प्रन्थ से ली हैं।

(ग)—सायण से बहुत प्राचीन बन्धों में भी इस पक्ति के हम उहिलियत पांच हैं। बाचस्पति मिश्र ने न्यायवार्त्ति कतात्पर्यदीका मे ३।२।१७ सूत्र पर बिद्धा है—

(श)—"सर्ल गामार्थक्रियाकारित्वं … ः। ः अर्थित्याचारित्वमंग सत्त्रमिति तःच क्रमा क्रमान्यां व्याप्तमः

(ऋा)—इसके फ्रांतिरिक सिद्धसैनदिवाकर प्रश्लीत 'सन्मतितर्क' (बीद्रप्रन्थ ) की স্থানথदेवसुरि कृत च्याख्या में भी निम्न पाठ उपलच्च होता ई—

'धटादिः पदार्थोऽर्थनियाकार्रो कमाकतान्यां प्रत्यक्तसिद्धः यतो यथ सस्य तत्र कमा-कमप्रतीतायपि क्तिणुकत्वप्रतीतिरेव ।''

हम देखते हैं, अनिरुद्ध के लेख की आनुष्टी और पर, वाचरपति मिश्र के लेख से अधिक समानता रखते हैं। यह नहीं कहा जासकता, कि इस समानता का क्या कारण होगा। सम्भव है, यह आकरिमक हो। फिर भी इन निर्देशों से यह स्पष्ट परिष्णाम निकल जाता है, कि इस स्थन में कोई प्रमाण नहीं कहा जामकता, कि जीनिरुद्ध ने सायण को पंक्त का ही सार लिखा है। ऐसी स्थिति में जीनरुद्ध का काल निर्णय करने के लिये सायण को पूर्व-प्रतीक नहीं माना जास रता।

विज्ञानभिज् के काल का निर्धारण इसी प्रकरण में हम आगे करेंगे। यह निश्चित है, कि कथित काल से विज्ञानभिज्ञ अवश्य कुछ प्राचीन है, और अनिरुद्ध के नाल ना अनुमान वरने के लिये उसे पर-प्रतीक माना जासकता है।

श्रीयुत डॉ॰ रिचर्ड गॉ यें महोदय ने 'टरालप गश्रतन्यतिमेर ग्रम्' इस याक्य के आजार पर विवेचन करने में भी भूल की हैं। यह वाक्य एक दार्शनिक लोकोक्ति क समान हैं। इन्द्रियों की श्राशुद्धिता को प्रकट करने के लिये उदाहर स्कर में उपिक किया जाता है। यह एक समफन की बात है, कि इसका सम्बन्ध साहित्य की श्रमेल दर्शन से श्रापक है। साहित्यदयण में भी जहा इसका' उल्लेख हैं, वहां व्यंग्य प्रतीतिक कम श्रम्म को लेकर किया गया है। व्यंग्यतान, विभाव हिं प्रतीतिक कम श्रम्म को लेकर किया गया है। व्यंग्यतान, विभाव हिं प्रतीतिक कम श्रम्म क्या के प्रतीति के कारण ही होता है। कारण की विद्यमानता में कार्यगत श्रमम समय नहीं, परन्तु जहां क्रम संतित्तत नहीं होता, उसे 'श्रमल स्वयम क्याय' कहा जायेगा। इसी प्रसम में कारणकम की श्रमलित्तत को प्रकट करने के लिये उक्त पिनत का उल्लेख किया गया है।

न्याययातिकवास्परीका, पृष्ट ३६०, लोगस्प मैशिकत हॉत यन्त्रालय बनास्त का, इसवी सन ४६८५ का सक्काण ।

२ सन्मतितर्क, श्रभयदेवसुश्कित स्थारया, पृष्ठ ३२४, प० ४, ७-८, बम्बई सस्करण ।

साहित्यदर्पेश ४<sup>1</sup>१ में ।

यह हो सकता है, कि 'च्यतिमेद' पर का प्रयोग बहुत कम होता हो, परन्तु इस बात का पर के अर्थ पर कोई प्रमाव नहीं हैं। न्यायस्त्र ४१०१६ में प्रयुक्त 'च्यतिमेद' पद का डॉ॰ गॉर्जें महोटय ने कोई भिन्न अर्थ समकत हैं, यद्यपि उस भिन्न अर्थ का कोई निर्देश नहीं किया गया। परन्तु हम देखते हैं, कि इन टोनों ही स्थलों में 'च्यतिमेद' पद का समान अर्थ में ही प्रयोग हुआ है। हिन्दी भाषा में इसको 'भेदना' अथवा 'छेदना' कह सकते हैं। यद्यपि न्यायस्त्र ४१०१६ में आशुष्ठिकता का कोई प्रमान नहीं हैं, परन्तु परमाणु में भी खाकाश च्याप्त होने से उसे भेद डालता हैं, यह अभिप्राय रपष्ट हैं। ब्राशुद्धितता का भाव 'उत्पलनत्रशत' के सहप्रयोग से ही प्रकट होता हैं। यह सर्वथा एक कल्पनामात्र हैं, कि अनिकद्ध इसको साहित्यदर्पण से ही ले सकता हैं, खथवा दोनों में कोई एक, अवस्य दूसरे का अनुवाद हें। वस्तुतः यह एक लोकोक्ति के समान हैं, जिसका प्रयोग, विषय प्रहण् में इन्द्रियों की क्रमिकता अक्रमिकता बताये जाने के प्रसंग में प्राय दार्शनिक विद्वान् करते हैं। इसप्रकार के दो एक स्थलों का यहां निर्देश किया जाता हैं—

(क)—''श्रत प्य श्रवग्रहादिज्ञानाना कालभेदानुपलद्याग्रेऽपि क्रमोऽभ्युपगन्तव्यः व्यस्तपत्र-शतव्यतिभेद इव ।'''

(ख)- "न चोललपत्रशतव्यातभेदवदाश्वृत्ते. फमेऽपि यौगपद्यानुभवाभिमानः।"<sup>2</sup>

इन निर्देशों से सिद्ध होता है, कि साहित्यदर्पण का यह लेख, अनिरुद्ध के उत्त वाक्य का भोलिक आधार लेख, नहीं हैं। वस्तुत साहित्यदर्पणकार ने भी इसको किसी आन्य स्रोत से ही लिया है। क, रा, चिन्हों पर लिखे दोनों सन्दर्भ अभयदेव सूरि के हैं, जो निरुचय हो साहित्य- टर्पणकार से पहले होने वाला आचार्य हैं। ऐसी स्थिति में इस वाक्य के आधार पर अनिरुद्ध का काल निर्णय नहीं किया जा नकता, और इसलिये अनिरुद्ध काल निर्णय में साहित्यदर्पण को पर्व-प्रतीक कहना मुर्वया असगत है।

भारतीय परम्पराक्षों श्रौर शास्त्रीय मर्यादाश्रों से पूर्ण श्रभिक्ष न होने के कारण प्रायः यु ोपीय तिद्वान ऐसे प्रसंगों मे श्रान्त हो जाते हैं, तथा यह श्रौर भी ग्रेटजनक बात है, कि भारत के प्राचीन तिद्वानों को भी, निराधार कल्पनाओं का सहारा लेकर ये लोग, श्रवाचीन मिद्ध करने वा प्रायः प्रयत्न करते देखें जाते हैं। उनमें से श्रीवक की प्रयृत्ति, निष्पन्त वास्त्रविकती की श्रोर फानती हुई नहीं श्रीरती।

ख्रव श्रानिरद्ध का बालनिर्णय करने के लिय यह श्रावश्यक हैं, कि प्रथम विज्ञानिभिन्तु में काल का निर्णय होना चाहिये । क्योंकि यह एक निश्चित मत है, कि श्रानिस्ब, विज्ञानिभिन्नु से प्राचीन हैं, श्रीर इसका श्रभी पीछे हम विवेचन कर चुके हैं।

<sup>ै</sup> मिद्धमेनदियावर रचित 'सन्माततवं की, समयदेवसूरि रचित स्याल्या, बस्बई संस्करण, पृष्ट ४१०, प॰ २०.२८ ।

<sup>ै</sup> यही मन्ध, पृष्ट ४७७, ५ वन ३३, ३४ (

द्यनिरुद्ध के पर-प्रतीक विज्ञानमित्र का काल-

श्रभी तक विद्यानिभन्न का समय श्राध्निक विद्यानों ने विक्रमी पोउरा रातक का श्रन्त हुए। खीस्ट पोडरा रातक का मध्यभाग श्रयांत् १४१० ईसवी सन् के लगभग माना है, डॉ॰ फीथ ने भिन्न का समय १६१० ईमवी सन् माना है। विद्यानिभन्न के काल के सम्बन्ध में एक नई स्वना और प्राप्त हुई है। 'ब्रह्मविद्या' नामक श्रविद्यार लाईमें री शुलेटिन, फुर्वरी १८४४ में श्रीयुत P, K, गोडे एस० ए० महोद्दय का एक लेख प्रकाशित हुआ है, उसका सारांश इसप्रकार हैं—विद्यानिभन्न-काल के सम्बन्ध में P, K, गोडे महोद्दय के विचार—

योहतीय विद्वान् Aufrecht ने संस्कृत इस्तत्तिखित प्रत्यों के स्वरचित सुचीपत्र में भावानखेश के बनाये निम्न प्रत्यों का निर्देश किया है---

> कपितासूत्र टीफा चिन्च्यन्द्रिका प्रवोधचन्द्रोदय टीका तस्वप्रयोधिनी तर्कमापाटीका तस्यसमासयाथाध्यदीपन योगानशासनसुत्रप्रति

ये पांचों ही टीका या व्याख्यामन्य हैं। पहली होनों टीका, भावा रामकृष्ण के पेत्रि भावा विश्वनाथ दीचित के पुत्र, भावा गर्थेश दीचित की कृति हैं। Burnell (बॅर्नेल) कहता है, कि तीसरी टीका, गोबिन्द दंखित और उमा के पुत्र गर्थेश दीचित की कृति है। प्रबोधवन्द्रोदय की टीका में मावा गर्थेश ने अवने पिता का नाम विश्वनाथ और माता का नाम भवानी लिखा है। श्रीयुन गोडे महोदय इस पर संभावना करने हैं, कि क्या यह हो सकता है कि विश्वनाथ की गोबिन्द के माथ और भवानी की उमा के साथ एकता हो।

<sup>ा</sup> F. E. Hall, Preface to the Samkhyasara, P. 37, note, Dr. Richard Garbe, Preface to the Samkhya-Sutra-Vritti, by Anirudha, P. 8. सर्व देशीनसमूह, शार्यकर संस्करण, शिविद्याने अनुसाना भन्यकाराणा सूची ४], पूछ १३४,२३१ शिं Winternitz; Indian Literature, German Edn, P. 457, Das Gupta; History of Indian Philosophy, Vol 1, pp. 212, 221,

र History of Sans, Literature, 489 [ महाविषा, श्राह्मात् पुर्वदिम, १७१२४४, पृ० २३ के आधार पर ] । परन्तु दावकोधने ही अपने The Samkhya System नामक्रमण में विद्यानिषद्ध का समय, पोदश शतक का मध्य हो माना है, यह विश्वता है—"……in the commentery of Vijnana-bhiksu on the Samkhya Sutra, and in his Samkhyasara, written about the middle of the sixteenth century A. D." १६२४ ईसवी सन् का दिवीय संस्करण, पुरु 514 ।

अन्तिम दो टीकाओं के सम्बन्ध में F.E.Hall ने अपनी विविज्ञ ओप्रेमी (कलकर्त) १८४६, पृ० ४, ११) में लिखा है -तस्त्रसमासयायाध्येदीयन का रचियता भावा गर्णेश दीन्ति है, जो भावा विश्वनाथ दीन्ति का पुत्र था, और विज्ञानभिन्नु का शिष्य, जिसका उल्लेख उसने स्वयं किया है। इसीप्रकार योगानुशासनसृत्रवृत्ति भी विज्ञानभिन्नुके शिष्य और भावा विश्वनाथ दीन्ति के पुत्र भावा गर्णेश दीन्ति की रचना है। भावा गर्णेश नाम में भावा पर्व उपनाम है। इसका उल्लेख, भावा गर्णेश ने प्रवोधचन्द्रोदय टीका के प्रथम श्लोक में अपने वंश का वर्णन करते हुए, स्वयं किया है। वह लिखता है—

"श्रासीद्वाचीपनामा भुवि विदितयशा रामरुष्णोऽतिविज्ञ-स्तस्माद्गौर्यो विचीतो विविधमुण्णनिषिविश्वनाथोऽवतीर्णः। तस्मात् प्रस्थानकीर्पेः विनिधमसकृतः प्रादुरासीद् भगन्या, श्रीमत्यो यो गणेशो भवि विदितगुणा तस्य चिच्चिन्द्रकारस् ॥"

इस वर्णन से यह परिणाम निकलता है, कि रामकृष्ण भावा तथ गीरी का पुत्र विश्वनार्थ हुआ, एवं विश्वनाथ और भवानी का पुत्र गाँधेश हुआ, जो चिन्चिन्द्रका का कत्ती है। विज्ञान भिन्नु का शिष्य यह भावा गाँधेश बही ज्यक्ति है, जिसका उल्लेख बनारम के एक निर्णयपत्र में पाया गया है। यह निर्णयपत्र शक संवत् १४०४ अर्थात् १४०३ ईसवी सन में लिया गया। उसमें कई विद्वानों के हसाचर हैं, जो उस समय अपने २ ब्राह्मणवर्ग के मुख्या थे। उनमें सर्वत्रयम भावा गाँधेश का नाम है। वहां का लेख इसप्रकार हैं—

''तत्र समतिः। भानये गणीश दीक्षित प्रमुख चिपीलणीं''

हमारी यह धारखा है, कि निर्णयपत्र में जिस 'भावये गर्णेश दीरित' के इस्ताइर हैं.
यह वहीं 'भावा गर्णेश' व्यक्ति हैं, जो विज्ञानिभन्न का शिष्य प्रसिद्ध हैं। इससे इन दोनों ही के
कालनिर्णय में वड़ी सहायता निल जाती है। यद्यि निर्णय पत्र में 'भावये' पद है, और नामके
पहले जोड़ा गया है। आजकल की परम्परा के अनुमार यह नाम के पीछे जोड़ा जाता है। जैसे
'भावा गर्णेश' की जनह 'गर्णेश भावे' कहा जाया।। किर भी 'भावये' 'भावे' अथवा 'भावा' ये
पद एक ही भाव में प्रकट करते हैं, इस निर्णयपत्र में एक 'भावये एरि मह' दा भी उल्लेख हैं,
जो 'भावये गर्णेश दीज्ञित प्रमुख विपोल्ले' का भाई अथवा बाचा माने होर गर्णेश दीजित मावये
प्रकार १४-३ ईमची मन के निर्णयपत्र में हिरिसह मावये अवचा भावे और गर्णेश दीजित मावये
प्रथमा भावे का उल्लेख इस समय बनारस में मावे परिवार की शिक्षि को मिद्ध करता है, चां
वर्षेमान भावे परिवार अथवा मंग्ज़त के विद्वान भेरे इन भावा गर्णेश सम्बन्धी निर्देशों को मले
ही न मानें।

R. S. Pimputkar द्वारा बग्बर्ट से १६२६ ईमधी सन्त्र में प्रकाशित 'चिनदे सट्ट प्रकरण' पृष्ट ७६ देखना चाहिये।

वर्ण्युक्त आधारों पर यह स्वय्य हो जाता है, कि भावा गरोश ख्रीस्ट पीडश शतक के उत्तर आर्थ में अर्थात १४४० से १६०० ईसवी सन् के मध्यमं विद्याना था। यदि इस विचार को स्वीकार करित्वया जाता है, तो भागागरोश के गुरु विद्यानभित्त का भी समय वड़ी सरकता से १४२४ से १४५० ईसवी सन् के मध्यमं कहीं भी निरचय किया जासकता है। यह वर्यान Winternitz आदि विद्यानों के, विद्यानभित्त के काल सम्बन्धों विचारों को पुष्ट करता है, और स्वीध (Keith) के विचारों का विरोध, जब कि उतने विद्यानभित्त का समय ' १६४० ईसवी सन् के लगभग बतायों है।

P.K. गीडे महोदय के विचारों का विवेचन--

यह अपर की पंक्तियों में श्रीयुत गोडे महोदय के केख का सारांश दिया गया है। इमका विवेचन करने के लिये हमने इसके निम्तलिखित भाग किये हैं—

- (क) भावा गर्ऐश के ग्रन्थ।
- (ख) विद्यानभित्त् का शिष्य भावा गर्णेश ।
- (ग) निर्णयपत्र में उल्लिखित भावये गर्णेश दीवित। इन्हीं आधारों को लेकर यथाकम हम इसका विवेचन करते हैं।
- (क) मानागणेश के मन्य—भागागणेश के मन्यों को मूचों जो पीछे दी गई है, उसमें से तर्कमाचा टीका के सन्यन्य में एक सन्देह खरफ होता है। वर्कमाचा की टीका तत्त्वप्रवोधिनी के हम्बलिखित मन्य का वर्णन करते हुए Burnell प्रकट करता है, कि हम मन्य का रचिना गर्णेश दीचित है, बसने मन्यारम्य में एक श्लोक के द्वारा अपने माता पिना को नमस्कार किया है। उसने अपनी माता का नाम उमा, और पिता का नाम गीविन्द दीचित प्रकट किया है। Burnell के इस वर्णन के अनुसार यह खट होता है कि तर्कभाषा टीका का रचिता गर्णेश दीचित था, माता गर्णेश नहीं। गर्णेश दीचित और माना गर्णेश ये दीनों प्रथक व्यक्ति प्रति होते हैं। दित्रीय ने तत्त्वयाधार्थ्येदीपन और योगानुशासनस्व्रहित के प्रदस्भ में अपना नाम भावा गर्णेश ही दिया है, केवल गर्णेश अथवा गर्णेश दीचित नहीं।

इसके खितिरिक्त एक बात और हैं, गखेश दीचित के पिता का नाम गोबिन्द दीचित और माता का नाम उमा है। इसके विपरीत भावा गखेश के पिता का नाम विश्वनाथ और माता का नाम भवानी है। और इन नामों का निहेंश स्वयं ही प्रन्थकारों ने खपने २ प्रन्थों में किया है। यह बात किसी तरह संभव नहीं मानी जासकती, कि वही एक व्यक्ति एक स्थान पर खपने मातापिता का नाम कुछ और लिखे, तथा दूसरे स्थान पर छुछ और। इसलिये इन मिन्न नाम निहेंशों से यह

२६३ पृष्ठ को टिप्पणी संद्या २ में 'सांव्यक्तिस्म' के आधार पर विखा गया है, कि कीय विज्ञानिस्कृत्वा समय १६वीं सदी का मध्य ही मानता है।

स्तर परिसाम निकलता है, कि तक भाषा टीका का रचियता गरोश दोक्तित, उम व्यक्ति से सर्वया मिन्न हैं, जिसने प्रश्नोधचन्द्रोदय की टीका चिरुचिन्द्रका की रचना की हैं। इसलिये श्रीयुत गोंडे महोदय की यह संभावना सर्वथा निराधार कही जासकती हैं, कि भावा विश्वनाथ को गोधिन्द ही जिल और उमा को भवानी समक लिया जाय, और इन दोनों प्रन्थकारों को एक व्यक्ति माना जाय। विश्वनाथ और गोधिन्द नामों में तो कोई समता ही नहीं, श्रीर किर एक के साथ 'भावा' और दूसरे के साथ 'दीक्ति' उपनाम लगा हुआ है। उमा श्रीर भवानी इन नामों में समता की संभावना की जासकती हैं। परन्तु वह भी सर्वथा निराधार ही होगी। क्योंकि इनप्रकार के अनेक नामों का होना सर्वथा संभव है। अन्य अनेक स्त्रयों के नाम इसी के जोड़ पर पार्वती, गौरी आदि भी होसकते हैं। केवल इन नामों के आधार पर उन व्यक्तियों की एकता को सिद्ध नहीं किया जासकता। भावा गरोश की चिरुचिन्द्रका के प्रारम्भिक श्लोक में ही उसकी माता का नाम भवानी और दादी का नाम गौरी निर्दिष्ट किया गया है। यदि केवल नामों के आधार पर उमा तथा भवानी की एकता को संभावना की जाय, तो यहां गौरी और भवानी की एकता को संभावना की जाय, तो यहां गौरी और भवानी की एकता के निरोक सकेगा ऐसी श्रियुत गोडे महोदय द्वारा संभावित नामों की एकता, निराधार तथा अमंगत ही वही जासकती हैं।

श्रव इस परिष्णाम तक पहुँचने पर, कि माना गाएँश और गाएँश ही हित भिन्न भिन्न व्यक्ति हैं, हमारे सन्मुख एक विचारणीय बात और आती हैं। भावा गाएँश ने अपने नाम के साथ अपने अध्यों में कहीं भी 'दीचित' पद का प्रयोग नहीं किया है। हमारे सामने तीन अध्यों के लेख विद्यमान हैं, विच्चन्द्रिका, तत्त्वयाधार्थ्यदीपन और योगानुशासनसूत्रवृत्ति। ऐसी ध्यिति में स्वीपत्रकार Anfrecht और F.E.Hall आदि ने हस्तत्तिवित्तवस्थसन्वन्धी अपने निर्देशों में इस नाम के साथ 'दीचित' पद का प्रयोग किस आधार पर किया है, हम नहीं समफ सके।

श्रीयुत गोडे महोदय के लेखानुसार Aufrecht की सुची में हम देखते हैं, कि भाषा गणेश की रचनाओं में तर्कभाषा टीका का भी उल्लेख किया गया है। इससे प्रतीत होता है, कि प्रबोधपन्द्रीदय टीका और तर्कभाषा टीका के रचिवाओं को सुचीपत्रकार ने एक ही व्यक्ति समझ होगा। प्रतीत यह होता है, कि उन्होंने केवल 'गर्थेश' इस नाम की समना को देखकर, दूसरे नाम के साथ प्रयुक्त 'दीचित' पद को पहले नाम के साथ भी जोड़ दिया। हमारे विचार में यह सूचीपत्रकारों की कल्पना ही कही जासकती है। कम से कम इतना हम अवश्य कह सकते हैं, कि भावा गर्थेश नाम के साथ 'दीचित' पद का प्रयोग, उसके अपने लेखों के आपार पर नहीं हैं। किर भी मूचीकारों ने इस नाम के साथ इस पद का प्रयोग करके, अन्य नामों के साथ, आज्ति मूलक समानता का प्रदर्शन किया है।

( ख )—विद्यानिभिन्न् का शिष्य भावा गागेश—भावा गागेश के सम्बन्ध में विचार करते हुए यह एक मुख्य बात है, कि वह विज्ञानिभन्न् का शिष्य था । उसने खदने मन्यों में अपने गुरुका बड़े खादर श्रौर श्रमिमान के साथ उल्लेख किया है। हम देखते हैं, कि तत्त्वसमासयाथार्थ्यदीपन श्रीर योगानुशासनस्ववृत्ति के प्रारम्भ में भावा गणेश ने श्रपने गुरु को सादर नमस्कार करके हैं। प्रन्थ का आरम्भ किया है। केवल प्रारम्भ में ही नहीं,प्रत्युत इन प्रन्थोंके मध्य' में भी प्रमंगवश जहां तहां अपने गुरु का स्मरण किया है। परन्तु प्रवोधचन्द्रोदय की टीका चिन्चन्द्रिका में उसने श्चपते गुरु का स्मरख नहीं किया। यह यहां श्चपने बंश काही उल्लेख करता है, श्रीर वह मी त्र्येवल उल्लेस, यह नहीं कि माता पिता श्रादि को नमस्कार किया गया हो । विज्ञानभित्त का शिष्य भावा गर्णेश, जिसप्रकार तत्त्वसमासयाधार्थ्यदीपन स्त्रीर योगानुशासनसृत्रवृत्ति में श्रपने गुरु को नमस्कार करता है, और उसका स्मरण करता है, इसप्रकार चिच्चन्द्रिका में किसी रूप में भी गुरू का स्मरण न किया जाना खटकता अवश्य है। चाहे यह रिथति यहां तक न मानी जासके, कि चिचन्द्रिकाकार को उससे भिन्न न्यक्ति मान लिया जाय । क्योंकि इस बात का निरुचय होजाने पर कि उक्त प्रन्यों का रचयिता एक ही व्यक्ति हैं, गुरुम्मरण की विषमतात्रों के लिये ऋन्य संभारना की जासकती हैं।

यह कहा जा सकता है, कि संभवतः विज्ञानभित्तु, भावा गर्ऐश का सांख्य योग का गुरु ही होना, इसलिये सांख्य-योग के प्रत्यों में उसका स्मरण किया गया है। साहित्यज्ञान को, संभव है उसने वंशपरम्परा से ही प्राप्त किया हो। यद्यपि वंश का उल्लेख, गुरुस्मरण का चाधक नहीं कहा जा सकता। इमिलिये चिच्चिन्द्रका में गुरु का समरण न किया जाना विचारणीय श्रवश्य है।

वाराणसीय निर्णयपत्र के सम्बन्ध में कुछ शब्द-

(ग)—निर्णयपत्र मॅं उल्लिखिव भावये गर्णेश दीचित—अब हम उस 'निर्णयपत्र की च्चोर श्राते हैं. जिसका प्रस्तेख उत्पर किया गया है। यद्यपि यह स्पष्ट है, कि निर्णयपत्र में जो हस्तान् किये गये हैं, उस हस्तान् रकर्ता ज्यक्ति का, हस्तान् रों के आधार पर विज्ञानिधन् श्रथवा विश्वनाथ-भवानी के साथ कोई सम्बन्ध प्रतीत नहीं हो सकता। यह केवल कल्पना पर ही श्चवलस्थित है, कि हस्ताचरफर्ता व्यक्ति, विज्ञानभिन्न का शिष्य था। तथापि हम अन्य कारणों के आधार पर भी इसका विवेचन करना चाहते हैं, कि इस व्यक्ति का विज्ञानिभिन्न के शिष्य के साथ सम्बन्ध जोड़ना, कहां तक युक्तिसंगत कहा जा सकता है।

निर्वायपत्र का लेख है—'भावये गागोश दीचिन प्रमुख चिपोलगों' प्रथम हम 'भावये' पद के सम्बन्ध में विवेचन करना पाहते हैं। चिवनिद्रका के प्रथम श्लोक में भावा गरोश ने जिम पुपनाम का उल्लेख किया है. यह 'भावा' पत्र है 'भावये नहीं। तक व्यक्ति, जो प्रन्थ रचना के समय अपना उपनाम 'भावा' लिख रहा है, वह झनाचर करने के ममय 'भावा' न लिख कर तस्त्रवाधार्ध्यदीपन, सोस्यसंप्रह, पृष्ठ सर, धन, खीवम्बा संस्कृत सीरीज बनारस मे जून १६१म ईसवो

सन् में प्रकाशित।

'भारये' लिखे, यह बात सभय नहीं कही जा समनी। यह एम घडे आह्यर्य नी बात है, कि आह्यम सर्वेत्र ही एक व्यक्ति 'भामा' लिखना है, और एक स्थल पर हस्ताइर के समय 'भावये' लिख है। यह विषमता मिना कारण के नहीं कही जामकती। और इसका कारण यही होमण्ता है. कि चिनचन्द्रिका का रचयिता, निर्णयपत्र पर हस्ताइरकर्त्ता नहीं है।

इसके श्राविरिक्त दूसरी बात यह है, कि भावा गर्होश ने श्रपने नाम के माथ वहीं भी 'दीवित' पद वाप्रयोग नहीं किया है। इससे प्रतीत होता है, कि यह उसके नाम का श्रेश नहीं है। फिर वह हस्ताव्य करने समय ही ऐसा क्यों वस्ता ? ऐसी रिप्रति में श्रवश्य यह व्यक्ति, विद्यानभित्त के शिष्य से पोई व्यविरिक्त ही कहा जासकता है।

'प्रमुख चिपोलला' पत्र वेयल इस बात को प्रकट करते हैं, कि वह चित्पायन शहाला के परिवार का मुनिया था। प्रमुख होने से यह परुपता करता, कि अपरय हीं वह चिर्ह मूर्ट्ट यिवान के विदान के विदान के विदान होता था, और इसलिये विहानिभन्न के शिष्य की और इसलिय कि होता है, सर्वेथा निराधार होगा। क्योंकि परिवारों की प्रमुखता के लिये अदितीय विदान होना आवश्यक नहीं है, प्रखुत उस परिवार की प्रतिप्ठा और प्राचीन परस्परा ही विशेष आवश्यक होते हैं। जी व्यक्तिय साथारण जनता की परस्पराओं से परिचित हैं, वे अच्छी तरह जान सकते हैं, कि परिवारों का मुन्वियापन, धन अथया विद्या के ऊपर अपलियत नहीं होता, उसके लिये परिवार की परस्परागत प्रतिप्ठा ही मुख्य अवलम्य होता है। यह अलग बात है, कि वह किर धनवान अथया विद्यान् भी हो जाय। इसलिये यह निश्चित रूप से नहीं कहा जा सकता, कि चित्यावन भाइण परिवारों का प्रमुख होने से वह हस्ताव्यकर्ता अवश्य अदितीय विद्यान्था, और इस लिये पर विद्यान्था के शिष्य से अतिरिक्त और कोई नहीं हो सकता था।

इसके विपरीत, उसके ऋदितीय विद्वान न होने में इस्तान्तर के साथ 'मावये' पद का अप्रेग उपोद्वलक कहा जामकता है। वर्जमान परम्परा के श्रमुसार भी इस उपनाम पदका रूप 'मान' है, 'मावा' नहीं। यह 'मानये' पद, 'मावे' के ही श्रीधिक समीप है, 'मावा' ने नहीं। यहींत यह होता है, कि धीरे रु 'मानये' पट ही 'भावे' के रूप में परिवर्त्तित होगया है। यह उपनाम का माधारण जनता में प्रमुक्त होने वाला रूप है, जिमकी उपेन्ना, हस्नोन्नरक्ता नहीं कर सका ' परन्तु विद्यानभिन्न के विद्वान शिव्य ने उमकी उपेन्ना की. श्रीर सर्वत्र 'मावा' पद का प्रवोग किया। उमलिये निर्णयपत्र में इस्तान्तर करने वाला व्यक्ति, विज्ञानभिन्न का शिव्य नहीं कहा जासकता। वह अवश्य कोई अन्य व्यक्ति है। ऐसी स्थिति में यह निर्णयपत्र भावा गर्णेश श्रथवा उसके एक विनानभिन्न के काल का निर्णय करने में श्रनिर्णयपत्र सी है।

इसम तो चोई भी सर्न्देंह नहीं, कि विक्षानभित्त श्रीर भाषा गाएेश परस्पर शुरू-शिष्य थे। इनमं से एक कें भी पाल का निर्णुय होने पर दूसरे के पाल का निर्णुय सरत्तवा से किया जासकता है। परन्तु यह कार्य उन निर्णुयपत्र के श्राधार पर श्रव किया जाना श्रशक्य है। इसलिये किसी खन्य खाधार का खन्तेपण करना आवश्यक होगा। विज्ञानभिन्नु के काल का निर्णायक, सदानन्द यति का काल---

विद्यातिमञ्जू के समय का निर्धय करने के लिये, सदानन्द यति के काल पर प्रकाश डालना आन्वयक हैं। उसने फनेक प्रन्यों की रचना की हैं। हमें जितने मन्य अवगव होसके हैं, ने निम्नलिसित हैं—

> पञ्चद्शी' टीका शहूँ त' दीपिका—विवरण शहूँ तमससिद्धि वेदान्तसार जीवन्मक्तिप्रक्रिया

इन में पहले दो ज्याख्यामन्य श्रीर रोष ठीनों स्वतन्त्र अन्य हैं। सदानन्द यित, वेदान्त के शाकर सम्प्रदाय का कहा श्रमुवायी था। उसकी रचनाओं में 'श्रद्ध तम्रवादिं एक ऐसा प्रत्य हैं, जिसमें उसने शाकर मन के विरोधी सब ही मता का प्रवल सरङन किया है। वेदान्त के श्राधार पर श्रेय श्रीर वेष्णव मतों की विचारधारा में कुछ मौलिक भेद है। शाकर सम्प्रदाय, श्रीय मतासुपायी है। वैप्णव मत में श्राककत मुख्य चार उप थारा उपलक्ष्य होती हैं, जिनके प्रवर्चम निम्म श्राचार हैं—

थी रामानुजाचार्य

श्री माध्याचार्य

भी वल्लभाचार्य

थीं निम्बार्काचार्ये

ये ब्राज़्यू, राष्ट्र.सम्प्रदाय के साझात् चिरोध में आते हैं। सदानन्य बति, शाक्तर सम्प्रदाय का प्रवृत्त भूत्यायी हैं। ऐसी स्थिति में यह आवश्यक हैं, कि शाह्नर विचारधारी वे विरोधा दन ब्राचार्यों के मतों का वह अपने प्रत्यमें मृत्यास्थान करें, जो इसी प्रयोजन से जित्या गया हैं। फज़्त उसके पृथ्य के प्रयोजीचन में पता लगता है, कि अपने समय तक विद्यमान विसी भी शाह्नर विरोधी मृत को उसने नहीं बच्छा। इसप्रकार के किसी भी विचार की सीहाल्दर

<sup>े</sup> प्रश्नुत्यों विवार्ष्य की सूख रचना है। यहाँ त दीपिक। का रचिवता त्रिताहालक है। कदानन्द पति ने जपभी म्वतन्द रचना आदौतावादिक [िंद्रतीय संस्करण, प्र० २२२ ] में बर्तानिहालम के नाम पर एक मन्द्रमें को भी उद्भूषत किया है। परन्तु उसी बाजुपूर्वी के माप वह सन्दर्भ कहें तदीपिक। में उपलब्ध नहीं हैं। वाद्यप्त इंतर्यक्त के साथ प्रति के प्रवार्थ है। वाद्यप्त इंतर्यक्त के साथ प्रति के साथ प्रति हैं। वाद्यप्त इंतर्यक्त के साथ प्रति कर प्रचित्त होते हैं। दलें, द्वितायभाग, पु० २४२। १९३६ उसपी मन्द्रका साथक्त प्रवारत संकर्षण। संभव है, यह सन्दर्भ संविद्याभम के किसी अन्य प्रत्य का हो।

करन में उसने कोई कोर कसर नहीं रक्यी।

श्रव हम देरते हैं, कि वैष्ण्य सम्प्रदाय की उक्त पार विचारधाराशों में से वह कैयले प्रथम दो का ही आपने भन्य में उल्लेग्न करता हैं , श्रेप दो का नहीं। जब कि पुष्टिमार्ग का प्रवक्तंक आ वल्लभावार्य, शाकर विचारों का प्रवल्त विरोधी है। इससे यह परिणाम निम्लता हैं, कि श्री बल्लभावार्य के श्रपने मत-सस्थापन से पूर्व ही सदानन्द यित श्रपना प्रन्य लिए चुका होगा। शापुर विरोधी विचारों के लिये जो भावनार्य उमने श्रपने प्रन्थ में प्रकट की हैं, उनसे स्पष्ट होता है, वि यदि उसके समय तक वल्लभमत की सस्थापना होचुकी होती, तो यह किसी भी श्रपन्या में उसका खण्डन किये विना न रह सकताथा, जब कि रामानुज श्रीर माध्य दोनों का उसने नाम लेकर व्यव्हन किया है। इमलिये यह निश्चित होजाता है, कि सदानन्द, वल्लभाचार्य से पूर्व ही हो चुका था।

यहा यह बात कही जासकती हैं, कि किसी प्रन्थ में किसी का उल्लेख न होना. प्रन्थ से पुत्र उसकी ऋविद्यमानता का परिचायक नहीं हो सकता। हम स्वय भी इस बात की प्रथम लिए त्राये हैं, और ऐसा मानना युक्तियुक्त भी है। परन्तु प्रस्तुत प्रसग में ऐसा नहीं है, यहा स्थिति मर्रथा विपरांत है। श्रद्दे तबहासिद्धि में बल्लभाचार्य के नाम का उल्लेख न होने की श्रोर हमारा कोई विशोप निर्देश नहीं है। प्रत्युत इसे देखना यह है, कि शाङ्कर विचारों के विरोधी मतों का म्यएक करने के लिये ही सदानक का यह प्रयत्न है। इसके अनुसार वैष्ण्य सम्प्रदाय के रामानुज और माध्य मतों का उसने व्यवहन किया है. ऐसी स्थिति में उसने बल्लम मत की उपेत्ता क्यों की, इसका कोई कारण अवश्य होना चाहिये। इस प्रसंग में उक्त आपत्ति का प्रदर्शन तभी किया जानकता था, जब कि सतानन्द, रामानुज आदि को केवल प्रमाणुरूप में उपस्थित करता। जैसे िर सदानन्द ने अपन प्रन्थ म किसी एक विचार क निरूपण के लिय नरसिंहाश्रमके सन्दर्भ का निर्देश [मया है, विद्यारण्य के सन्दर्भ का नहीं किया, जब कि विद्यारण्य ने भी अपनी रचना में उस विचार को निरूपित किया है। इस अवस्था में हम यह नहीं कह सकते, कि अमुक प्रसग में विद्यारण का उल्लेख न होने से वह सद नन्द मे पूर्व ऋषिद्यमान था। क्योंकि यह सदानन्द की ऋषनी इन्द्रा अथवा मार्नासक विद्या विकास पर निर्भर करता है, कि वह अपने अन्थ में नर्रासहाश्रम को उद्भुत करे, अथवा विद्यारण्य हो । जब कि, जिस प्रसग में वह इनको उद्भुत करना चाहता है, वह प्रमग उन दोनों के ही प्रन्थों म समान रूप से विद्यमान है। क्योंकि ऐसी स्थिति, प्रस्तत प्रसंग म नहीं है. इसलिये हमे इस बात के कारण का अनुसन्यान करना पड़ेगा, कि जब सदानन्द, गाइइर-मत विरोधी रामानज और माध्य मतों का राएडन करता है. तब और भी श्राधिक विरोध रखने वाले बल्लभ मत की उपेचा उसमे क्यों कर होगई ? इसका कारण सिवाय इसके और कुछ नहीं करा जासकता, कि सनानन्द के ममय तक परलाभ मत की स्थापना ही नहीं हो पाई थी। इसीलिये

<sup>े</sup> श्रद्धे तज्ञक्षांसिद्धि १६३२ प्रमथा सन् का दितीय सस्वरण, पृष्ठ १३०, श्रीर १४३ ।

सटानन्द के प्रत्य में निम्बार्क मत के उल्लेख का तो प्रश्त ही नहीं चठता, क्योंकि उस मत की न्यापना तो बल्लम मत के भी अनन्तर हुई है। अत एव यह निश्चित होजाता है, कि सटानन्द, चल्लमाचार्य से पूर्व हो जुका था।

यह बात इतिहास मे सिद्ध है, कि वैष्णुव वेदान्त के विश्वद्वाह ते सम्प्रदाय के प्रवर्त्तक भी वरलभावार्य का प्राहुर्माय विक्रमी सम्वत् १४३४ में हुआ। था। इसप्रकार १४०८-७६ ईसवी सन् में शीवल्लम का प्राहुर्माय १९७८-७६ ईसवी सन् में शीवल्लम का प्राहुर्माय १९७८-७६ ईसवी सन् में शीवल्लम का प्राहुर्माय १९७८ वह आवश्यक है, कि सम्प्रदाय स्थापना के समय कम से कम आयु मानने पर भी बीस पञ्चीस वर्ष की आयु का होना असामछास्पर्ण न होगा। इत्तानसम्प्रवन्त में भी इतना समय लग सकता है, इसलिये हम यह अनुमान कर सकते हैं, कि भी चल्लम ने १५०० ईसवी सन् में लगभग अपने मत की स्थापना की, और सदानन्द यवि उससे पूर्व ही स्वायं समीप लाने पर भी यह न्वीकार करना पड़ता है, कि वह १५०० ईसवी सन् से पूर्व ही अवश्य समाप्त हो चुका था। ऐसी स्थिति में सदानन्द विवक्त कामय, ग्रीष्ट पंचदश शतक का मध्य (१४२० से १४६० वक्त कलगभग) मानना पड़ता है। सदानन्द यवि के अन्यतममय वेदान्तसार के सन्यत्भ में लिखते हुए डा० कीथ ने भा सदानन्द का यहां काल स्थीकार किया है। उसने लिखा की सदानन्द का सहानन्द का समय। १४०० ईसवी के वाद का नहीं कहा जा सकता।

सदानन्द यति के ग्रन्थ में विज्ञानभिज्ञ का उल्लेख-

श्रव सदानन्द यति के समय का निर्णय हो जाने पर विज्ञानमिनु का काल सरलता में निश्चय किया जा सकता है। सदानन्द यति ने अपने अन्य श्रद्धैतश्रक्षसिद्धि में विज्ञानिभन्नु का उन्लेख किया है। यह लिखता है।

"यचात्र सारूपभाष्यकृता विज्ञानभिज्ञ् ग्रा समाधानत्वेन प्रलापितम्"

इससे यह स्पष्ट प्रतीत होता है, कि सांख्यक्षान के लिये सदानन्द यति ने विद्वानिभन्नुकृत सांग्यभाष्य का श्रध्ययन किया था, श्रीर पेदान्त के विरोध में विद्वानिभन्न ने जिस प्रसंगागत मत का समाधान किया है, सदानन्द उसका, खरहन करने के लिये यहां चल्लोस कर रहा है। इससे एक यह धारणा भी पुष्ट होती है, कि सदानन्द यति के समय तक विद्वानिभन्न के भाष्य

<sup>े</sup> इसी कारण सर्वदर्शनसंग्रह में भी वर्त्तम दर्शन का उत्तेत्व नहीं है, क्योंकि सर्वदर्शनसंग्रहकार मायण माधवाधार्य का समय १३-० इसकी सन् के सनभग बनाया जाता है, वो निरिचन ही बन्तम के पूर्व है। जय कि रामानुन और माध्य [ एर्यंग्रज ] दर्शन का उत्तेत्व उक्त संग्रह में विक्रमान है।

The classical example is to be found in the वेदान्तमा of मदान्त, a work written before A. D. 1500. [ The Samkhya System. P. 116. हितीय संस्करण, १६२४ ई० सन् ] (

श्रद्ध तप्रश्नसिद्धि, ज्लकणा विश्वविद्यालय मे प्रभाशित, हिनीय संस्करण, पृ०२७पर ।

का पठन पाठन प्रणाली में पर्याप्त प्रचार हो चुका था। इसलिये श्रनुमान किया जा सकता है, कि विद्यानभिद्यु, सदानन्द यति की श्रपेना पर्याप्त पहले ही चुका होगा।

सदानन्द ने अपने उक्त प्रन्थ में ही एक और स्थल पर विज्ञानिभन्न के भाष्य से पसरे स्वरंचित कुछ रलोकों को भी उद्धत किया है। वे रलोक इसप्रकार 'हैं।

"प्रमाता चेतनः सुदः प्रमाएं वृत्तिरेव नः । प्रंमार्थाकारवृत्तीनां चेतने प्रतिविध्वनम् ॥ प्रतिविध्वतवृत्तीनो विषयो मेय उदयते । साह्मार्शेनरूपं च साह्मित्वं वह्यते स्वयम् ॥ खतः स्वात् फ्रार्स्माभावाद् वृत्तेः साह्मेव चेतनः । इति"

इसके छातिरिक्त विद्यानिभन्तु के संविधभाष्य में उद्धृत कुछ रत्नोक छौर भाष्य के सन्दर्भ को भी सदानन्द यति ने एक और 'स्थल पर सांख्यभाष्य का नाम लेकर उद्धृत किया है। सदा-नन्द का लेख इसप्रकार है।

"सार्यभाष्यक्षिरचोदाहतम्,

'ऋतपादप्रपति च काणादे सांल्ययोगयोः । स्याज्यः श्रुतिविरुद्धोऽशः श्रुत्येक्शरणैर्द्धिः ॥ जैमिनीये च वैद्यासे विरुद्धोऽजो च कर्चन । श्रुध्य वेदार्थविज्ञाने श्रुतिपारं गती हि ती ॥

इति पराशरोपपुराखादिभ्योऽपि नक्षमीमासाया ईश्वराशे बलवस्वम्। इति ।

'सांस्यशास्त्रस्य तु पुरुपार्थ-तस्ताधन - प्रकृतिपुरुपविवेकावेव सुस्वो विषय इति ईश्तरप्रति-पेथाराबांधेऽपि नामामाययम् । यत्तरः शान्दः स शान्दार्थे इति भ्यायात्' इति ।''

ं' इन् चिन्हों के मध्य का सम्पूर्ण पाठ विद्यातमित्तु के सांख्यभाष्य का है । यह प्रथम सूत्र की अवनुर्राणका में ही उपलब्ध ै है !

विज्ञानभिद्ध का निश्चित काल-

इन लेखों से स्पष्ट हो जाना है, कि विज्ञानिभन्न, सराजन्द के समय से इतना पूर्व अवर्य हो, जुका था, जितने समय में इसके मन्यों का साधारण पठन पाठन प्रणाली में पर्याप्त प्रमार हो, सका। इस काल की अविष, इस समय की धिवियों को देखते हुए, यदि एक शतक मान लीजाय, जो कुक भी आधिक नहीं हैं, तो भी विज्ञानिभन्न का समय ब्लीस्ट चतुर्दश शतक का मुस्सकाल अस्तर हैं पदि इस अविष के अर्दशतक भी माना जाय, तो भी चतुर्दश शतक के नीचे विज्ञानिभन्न का समय ही जो सावण मुप्तानिभन्न का समय ही, जो सावण मुप्तानिभन्न का है। ऐसी स्थिति में विज्ञानिभन्न को सावण का समकालीन अथवा उससे एक पूर्ववर्ती आचार्य ही वहा आमकती है, परचाहर्ती कहांचि नहीं। इस धारणा में हमें कोई भी विरोध

<sup>े</sup> चुक्त प्रत्य, में ही २६० पृष्ट पर । विज्ञानिम् ते इनकी शद्य पर, स्वार्थ का सप्रद्व दिखलाने के लिये स्वय रचना करके कपने माध्य में लिखा है।

<sup>ै</sup> विद्याविलास प्रेस बनारस से १६०६ ईसबी सन् में प्रकाशिक, साल्यदर्शन के विज्ञानीमचुकूत साल्य-प्रवचन भाष्य क पुरु ४ पर यह मन्दर्भ विद्यामान है।

दियाई नहीं देता

आज तक किसी भी विद्वान ने कोई भी ऐसा साज्ञात् प्रमाण उपस्थित नहीं किया है, जो विद्वानभिजु के इस काल में वाधक हो। आधुनिक विद्वान् यही कहते हैं, कि जब सुतों की ही रचना चौरहवीं सदी के बाद हुई है, तब भाष्य का उसके पूर्वे होने का कोई प्रस्त ही नहीं उठता, वा तो अवस्य और भी पीछे होना चाहिये। परन्तु आधुनिक विद्वानों की इस विचारधारा का हम पहले ही विस्तार्युक विदेचन कर जुके हैं।

हमारा श्रीभेत्राय यह है, कि आधुनिक पाश्चात्य श्रीर उनके श्रानुयायी श्रानेक भारतीय विद्वान भी किसी ध्वान्ति के आधार पर ही इस बात को मान बैठे हैं, कि पहध्यायी सूर्वों की रचना श्रीस्ट चतुर्वश शतक के श्रानन्तर हुई है। परन्तु हमीरा निवेदन है, कि श्राप श्राप श्रापने मित्तिष्य में इस विचार को निकाल वीजिये, और फिर सीचिये, कि ऐसे कौन से हेतु उपरिवत किये जामकत हैं, जितके आधार पर विद्वानिभन्न का उन्तर समय मानर्ने में बाधां हो। हम इसे बाह मा निर्देश कर चुके हैं, कि सायण ने स्वय श्रापने प्रन्य में सार्यस्त्रों की उद्धृत किया है, और वह साहय का नाम लेकर क्या 'है। उसे श्रानुपूर्वी का पाठ सिवाय पंडण्यायी के, और किसी भी उपकृत्यमान सील्य प्रन्थ में वैपलब्य नहीं है।

इसके आंतरिक्त हम देखते हैं, कि सूत्र और कॉरिका इन दोनों की समान विद्यमानता में अनेक मन्धकर आचार्या ने केवल सूत्रों की अपने मन्धों में उद्धृत किया हैं, अनेकों ने कारिकाओं की उद्धृत किया हैं, और बहुतों ने यथासम्भेव दोनों की उद्धृत किया है। यह हुन अनेक बार लिख चुके हैं, कि यह सब लेखक की अपनी इच्छो और परस्परों पर निर्भार केती है।

यदि इसे उद्धरियों के सर्वत्य की गर्नभीर विजेवांगी में हैम उंबरें, तो एक वांत हमें बहुत स्वष्ट प्रतीत होती है। और वह यह हैं, कि बाँढ और जैन साहित्य तथा उनसे प्रभावित हैसरे साहित्य में कारिकाओं के उद्धरेण अधिक मिलते हैं। परिन्हें अर्थ परस्परा के मांहित्य में सुंजों के उद्धरण अधिक मिलते हैं। एस विवेचना से ऐके वेंद्र वेरिकार्म में स्पन्न के स्वाद अधिक हैं। वार्य विवेचना से ऐके वेंद्र वेरिकार्म मी स्पन्न प्रतीत हो जाता हैं, कि बौद अध्येवा जैने आयोंयों की यह प्रधृत्ति, उसे कृति के अतर्तर हो सम्मीवना की जासकर्ती हैं, जब इन पंड-पीवी मूर्जी में बौद जैमें मि के खंपड़ेंग सूर्जी की प्रतित में पंडियों होंगे, जैसा कि हमने इसी प्रत्य के पंछ्य प्रवर्शित की मिलेंगे हैं। ऐसी स्थिति में पंडियोंयिम् जो की प्राचीनीवा सर्वधायिम् जो की प्राचीनीवा सर्वधाय अध्यापित हैं। इसी तथा अधिक स्वाद के अधिक स्वाद के कि जी स्वत्ती और इसी तथा अधिक आधुनिक विद्यानों का यह कालानिक में स्वित और इसी तथा अधिक आधुनिक विद्यानों का यह कालानिक में स्वाद की होंगे—कि सौक्यों में स्वाद स्वाद की स्वाद की स्वाद की स्वाद स्वाद

<sup>े</sup> देखिये इसी ग्राम का 'वर्ष मान सील्यम्त्री के उद्धरण' नामक चतुर्प प्रकरण; उट्टरेण मेल्या १ ।

चतुर्देश शतक के मध्य [ १३५० ईसवी सन् ] के समीप पूर्व ही माना जा सकता है ।

महामहोपा न्याय श्रीयुत हरप्रसादजी शास्त्री महोदय ने श्रपने एक लेख [JBORS = जर्नल श्राफ विहार एवड श्रोरीसा रिसर्च सोसायटी, Vol ६, सन् १६२३, पृष्ठ १४१-१६२ ] मे विहानिभिष्ठ का समय, खीस्ट एकादश शतक बताया है। परन्तु इस समय को निश्चित रूप मे स्वीकार करने के लिये कोई सी प्रमाण श्रभी हमारे सन्मुख नहीं है। हम इतना ही कि स्वयपूर्वक कह सकते हैं, कि चतुर्दश शतक के मध्यभाग से परचात्, विज्ञानिभिन्न का समय नहीं ही सकता। श्रीनिरुद्ध के काल पर विचार—

विज्ञानभिन्नु के काल का निर्शेय होने पर, र्ष्टानरुद्ध के काल पर श्रव स्पष्ट प्रकाश पड़ें सकता है। कम से कम प्रानिरुद्ध काल की अपर-प्रतीक के सम्बन्ध में हम निरचयपूयक कह सकते हैं, कि वह विज्ञानभिन्नु से पूर्ववर्त्ती खाचार्य हैं। इसके लियें विज्ञानभिन्नु के साख्यभाष्य से श्रानेक सकतों का निर्देश हम इसी प्रकरण में प्रथम कर चके हैं।

डा॰ रिचर्ड गार्वे ने साल्यसूत्रों पर श्रानिरुद्धशृत्ति की भूमिका मे, साल्य ११३४ सत्र की वृत्ति को, सर्वदर्शनसंग्रह के बौद्ध प्रकरण की एक पक्ति के आधार पर लिखा बताया है, और ११३२ सूत्र के 'उत्पलपत्रशतन्यतिभेद' इस टच्टान्त को, साहित्यदर्पण की एक पक्ति के आधार पर, और इन्हीं निर्देशों पर अनिरुद्ध के काल का निर्णय किया है। परन्तु अभी पिछले ही एप्टोंमें डॉ॰ गार्वे के इस अमपूर्ण लेख का हम विस्तारपूर्वक विवेचन और प्रत्याख्यान कर आये हैं। अमिरुद्धवृत्ति में वाचस्पति का अनुकरण तथा डॉ॰ रिचर्ड गॉर्वे—

राइर सूत्र की श्रानिकद्वन्याख्या के सम्बन्ध में डॉ॰ गॉबें महोदय' ने यह लिया है, कि ज्याख्या का उत्तरार्द्ध, साख्यकारिका की ३०वीं श्रायों के वाचस्पतिसिश्रकृत व्याख्यान की श्रारमिभक पिक्तियों के श्राधार पर ही, श्रानिकद्ध ने लिखा है। परन्तु जब हम इन डोनों स्थलों की सूर्मम्हिं से सुला करते हैं, तो हमें यह स्पष्ट हो जाता है, कि डॉ॰ गाँवें महोदय का उकत लेख, श्रानित पर ही श्रावलियत है। वाचस्पति सिश्र उक्त कारिका के व्याख्यान में, इन्द्रियों की श्रापने विषयों में क्रामिक श्रीर श्राक्तिक दोनों ही प्रकार की प्रष्टित क्याख्या कर देने पर भी इन्द्रियों की श्रामिक प्रवृत्ति के श्राक्तिया पर ही जिक्त को वास्तविक मानता है। परन्तु श्रानिकद्वने सूत्र के 'श्राक्तमरा 'पद की उदाहरण सहित व्याख्या कर देने पर भी इन्द्रियों की श्रामिक प्रवृत्ति को बास्तविक माना है। श्रार 'उपलापश्रातव्यतिमेत' का ट्यान्त देसर यह निष्ण किया है, कि क्रम की श्रवीति न होने के कारण ही उक्त स्थल में इन्द्रियों की प्रवृत्ति को श्रक्तम कहा गया है, वस्तुत वहा पर भी क्रम होता ही है। यह सब वाचस्पति सिश्र के व्याख्यान में सुर्वथा नहीं है। ऐसी स्थिति में डॉ॰

<sup>े</sup> बॉ॰ रिचर्ड गॉर्ड दारा सम्यादित, एशियाटिक सीसायटी कलकता से ई० मन् १८८८ में प्रकाशित साल्य सम्बन्धनित्ववृक्ति के चन्त में पद-मूखी के अनन्तर स्युवत किये ब्यान्य्य पूट्य पर 1

मोर्ध महेदय ने कितप्रकार श्रानिरुद्ध के इस क्षेत्र को बावस्तति के श्राधार पर बताया. यह बात समक्त में नहीं श्राती, जब कि बाबस्तिति मिश्र से भी प्राचीन श्रम्य व्याख्याकारों ने इस कारिका का जो श्रार्थ किया है, जस है साथ, प्रकृत सूत्र में श्रानिरुद्ध के श्रार्थ की सर्वथा समानता देखी जाती है।

साठरवृत्ति और युक्तिदीपिका दोनों ज्यान्याओं में, शक्रम के उदाहरण स्थल में भी क्रम को ही यान्तियक माना है। सारठवृत्ति का लेख इसप्रकार है—

> "हराजालस्माद् विभागो न रास्पते वनतु" ततो युनपदिरमुञ्चते । यथा चालप्रशतं सूच्यमेण विक्रमिति।"

अत्यन्त अलपकाल में ही सहसा उसपकार की प्रतीति हो जाने के कारण हम उसके विभाग का कथन नहीं कर सकते, इसीलिये ऐसे स्थलों में इन्द्रियों [ एक वाहो न्द्रिय तथा वीन अन्तःकरणों ] की प्रश्नि को युगपन् कह दिया जाता है। जैसे सौ कोमल पनों की एक राशि को एकस्म सुई से बीधने पर एक माथ ही सबके बीधे जाने की प्रतीति होती है, बदापे उनके बीधे जाने में कम अवस्य विभाग रहता है।

युक्तिदीपिकाकार अक्रम के उदाहरण स्थलों में निश्चित ही क्रम का कथन करता है, स्रोर युगपद्युक्तिता कोऽस्रयुक्त वतलाता है। यह लिखता है—

"मेपस्तनितादिषु क्रमा न्तृगतेषु गपञ्चतुष्ट्यस्य चृतिरित्येतदयुस्तम्"

मेपगर्जन खादि के सुनने में, कम की प्रतीति न होने के कारण, ओत्र मन ब्रह्कार शौर बुद्धि बर्ग्डुत: युगवम् ही प्रकृत हो जाती हैं, ऐना मानना अयुक्त है। इन तुलनाओं से यह बात रुष्ट हो जाती है. कि बावरपति मिश्र के प्रतिपादित खर्ष से विपरीत व्र्व्यं का निर्देश करता हुणा

क्रमशो ऽक्रमशरपेन्द्रियवृत्तिः। सास्यस्य २१३२ ॥ • यतुष्यस्य युगपत् क्रमशस्य युन्तिः। मार्च्यकारिया ३०।

मूत्र में उनत क्रये हो धहुत संकेष से कहा गया है। यहां न तो यह उस्तेल है, कि इनमें से कीन सारतिक स्वयंत्र कीन क्षतास्विक है, बीर न रह उस्तेल है, कि कहां क्षतिकता मानी ज्या गाँत करिं के स्वर्ता क्षतिकता । यहां वात कारिका में भी नहीं है, परन्तु 'हण शीर 'वहण 'हल्ले नाया है, कीर इसरे क्षाया कुति, आरिना हे जे विश्व के स्वर्ता हमी की कि स्वर्ता कार्या के से इसरे क्षाया की के कर स्वाच्याकारों की हो विचारपारां का मस्त्रुचन हुआ है। कारिका में 'दण पर का स्वर्व मन मान कीन 'क्षत्र हुए को स्वर्तात की हो स्वर्ता का सम्ह्र का स्वर्तात की हा स्वर्तात की महत्त्र का स्वर्तात की सम्बर्ध पा प्रत्यक्तिया का सम्ह्र का स्वर्तात की स्वर्तात कर की स्वर्ता की स्वर्तात कर की स्वर्तात की सामक स्वर्तात कर की स्वर्तात की स्वर्तात की स्वर्तात कर स्वर्तात की स्वर्तात की स्वर्तात कर स्वर्तात की स्वरत्त की स्वर्तात की स्वरत्त की स्वर्तात की स्वर्तात की स्वर्तात की स्वर्ता स्वर्तात की स्वर्ता की स्वर्तात की स्वरत्त की स्वर्तात की स्वर्तात की स्वर्तात की स्वरत्त की स्वर्तात की स्वर्तात की स्वर्तात की स्वर्तात की स्वर्तात की स्वरत्त की स्वर्तात की स्वर्तात की स्वरत्त की स्वर्तात की स्वरत्त की स्वरत्त की स्वर्तात की स्वरत्त की स्वर्ता की स्वर्तात की स्वर्ता की स्वर्ता की स्वरत्त की स्वर्तात की स्वर्तात की स्वरत्त की स्वरत्त की स्वर्ता की स्वरत्त की स्वरत्त की स्वर्ता की स्वर्ता की स्वर्ता की स्वर्ता की स्वर्ता की स्वर्ता की स्वरत्त की स्वरत्त की स्वरत्त की स्वरत्त की स्वर्ता की स्वर्ता की स्वरत्त की स्वर्ता की स्वरत्त की स्वरत्त की स्वरत्त की स

<sup>े</sup> वस्तुतः इन्द्रियों की क्रिमिकता चीर श्रक्षमिकता की लेकर व्याव्यावारी की दी विचारधारा उपलब्ध होंची हैं। इस श्रय का निर्देश करने के लिये मुख पद इसमकार हैं—

अतिमृह िन्सी भी अपन्था में वाचापति का अनुकरण करने वाला नहीं कहा जा सकता। प्रस्युत अतिमृह ने जिस अर्थ का निर्देश किया है, यह माठा श्रीर युक्तिदीपिकावार श्रीहि प्राचीन

में इन्त्रियों रा युक्ति क्षमण. ही होती है। अर्थात बाह्य इन्द्रिय का अपने विषय के साथ सम्बन्ध होकर इसका तदाकार परिणाम अथम, अनन्तर भन् से सकरण, अईकार से स्मिमान और युद्धि से निरम्बर होता है। यही इन्त्रियों की युक्ति का क्षमपूर्व के होना है। जहां सेवमान आदि में गुण्य के हान के लिये यह कहा जाता है कि यहां श्रीत मन अरकार और उदि की वृत्ति एक साथ ही होजाती है, वहां भी उक दोनों काएकारार वृत्ति की क्षमपूर्व कही मानते हैं। इनक अनन्तर होनेवाला गोंडपार इसका विवेचन इसमकार करता है—

हट में युगपत बार क्रमण. दोनों प्रकार वृत्ति होती है, बीर बहुट में क्वल क्रमण ।

इस र अनन्तर होनेवाता जयमगलान्यारयाकार भी गोडपाद के अनुसार ही बिवेचन करता, है। शीर उदाहरण भे 'श्रन्थकार' 'विद्युवास्रोक' श्वादि का भी उस्लेख करता है। इसके श्रनस्तर घाचस्पृति मिश्र, टप्ट थीर घट्ट होनी में ही अन्तर थीर कुमर दोनों प्रकार से इन्द्रियवृत्ति मानता है । श्रीर उदाहरण में जयमंगला के समान 'श्रन्थकार' भौर 'विद्युदालोक' के उल्लेप के साथ २ जयमगला में, निर्दिष्ट 'सर्पसन्दरीन्' के स्थान पर 'ब्यामदर्शन' का उल्लेख करता है। इस परम्परा से यह बात प्रतीत होती है कि इन्द्रियों की क्रमिर । जीर श्रक्तमित्रता के सम्बन्ध में कारिका के प्राचीन व्याख्यातार उसी सिखान्त को मानते रहे हैं, जिसको श्रनिरद ने २।३२ सूत्र की ब्याख्या से निर्दिष्ट दिया है। वाचरपनि सिश्र की क्यांख्या से प्रतिपादित श्रश्नं के निमक परिवर्तन पर ज्य हम दृष्टि डालते हैं, तो एक और परिखाम भी स्पष्ट होता है। और वह यह है, कि भैदान्तिक विचारों से प्रभावित हुए, लेखको हारा किसहकार साण्यमिद्धान्त विकृत किये गये हैं, इसका यह पुरु उदाहरण जोर मिल जाता है। साज्य का इन्त्रियों की मृत्ति के सम्बन्ध में सुख्य सिद्धान्त यही है, कि उन भी प्रमुत्ति क्रिमिक होती है, सुगपन गर्ही। यद्यपि सूत्र में इसका स्पष्ट निवेचन नहीं है, पर सुध सदा ही न्या कोपेको क्वोते हे। पर न्या प्याकारो ने सूत्र के श्रव्यस्तर, पद का यही न्याय्यान किया, कि व्यस्ति विश्वतिति न दोने के बर्ग्स ही त्मा कहा जाता है। कारिका के प्राचीन क्यार्याताओं ने भी हसी शर्य का प्रतिपादन किया। गोडराद की ब्याल्या से उस खर्ब से परिवर्तन होने रूरा । खीर दाचरपति सिश्र के समय तक दह सर्देश एक दिकृत रूप में स्थिर होगया। उसके अनन्तर सब हा लेवको न उसी धर्य को मार्ट्यमत छे रप में ही मानना स्बीकार किया। विकालिम ने भी शश्यम् में यनिष्द्र का खण्डन कर,वाचम्पति मिश्र की खपेशा एक और पर्म चारो परन्र, इन्हिया के उक्त सम चौर शक्तम का विरेचन देवल वाझ इन्द्रियों के बाधार पर ही कर दाला। श्रीर उसके साथ मन. की श्रालुना श्रीर अनुसुता को भी, जोड़ दिया, हेसी के श्रानुसार ३० वी कारिका की चनको मुद्दी ब्लाम्या पर टीका सिलते हुए श्री वाढराम उदासीन ने भी इसी आधार पर सन की प्रखुता श्रनखुता का विवेचन किया है। वस्तुत सूत्र चीर कारिका में जो प्रतिपादा खर्य खिसमत है, उसके साथ मन ही, श्रम्या द्यार द्यालुता से केंद्र प्रयोधन ही नहीं। हम श्रभी स्पष्ट कर आये हैं, कि एक बाह्ये द्वित्र यथा द्याने विषय के साथ सम्बन्त होने पर ही क्रमशः मन धहंचार खीर तुन्दि की, धृतियां उद्भव में खाती हैं। यही मस्तुन प्रसन में इतियपृत्तियों की समिकता धक्रमिकता का वियेचन है। केउल, थाय इन्द्रियों का प्रपत्ते र विवय में सुगपत या कमण प्रवृत्त होगा, प्रस्तुत प्रयंग का विवेचनीय विषय नहीं है। किर मन के परिमाण का इ.रो पत्रा प्रयोजन ? यि भिड धीर उदाक्षीन महोदर्या के क्यतानुसार मन को अध्यम परिमाण मार्गा वा जाय, ो सर्वता ही सम्दर्भ बाह्य द्वारियों की, रूपने, २ दिवय में युगाय प्रवृत्ति यो बीन निरम्म कर् ठकान

याख्याकारों के अर्थ के साथ अस्यिक समानता रायता है।

केवल खाम के उदाहरणे की समानता को लेकर ऐसा कहना तो खरकत ही होता। क्योंकि किसी भी उदाहरण का निर्देश किसी भी लेखक के साथ मन्बद्ध नहीं कहा जा सकता। एक ही उदाहरण को अनेक • सर्क विना एक उमरे के परिचय के हे सकते हैं, प्रयोकि प्रस्तत प्रमा में भय की भावना का प्रदर्शन करने के लिये ही उदाहरण का निर्देश है। उसमें सर्पदर्शन, श्वाय-दरीन, चौरदर्शन श्रादि इसी प्रकार के टल्लेख किये जा सकते हैं। ये सर्वथा मावारण हैं, इनका किसी विशेष लेखक के साथ कोई सम्बन्ध नहीं वहा जासकता। किसी भी समय में किसी भी उदाहरण का कोई भी लेखक २०लेख कर सकता है. अनेच लेखक एन उदाहरण का भी उन्लेख केर संकते हैं। फलत. अनिरुद्ध के उक लेग को बाचलित का अनुमरण कहना सर्वथा आन्ति पर ही आधारित कहा जा सकता है।

खॉं रिचेंडे गोंबें महोंदय ने इसी प्रशास के एक खीर प्रसंग का भी उल्लेख, पहले उल्लेख के साथ ही किया है। वे लिखते हैं,कि सोरयसूत्र शब्ध की प्रतिरद्ध बारया के अन्त में एक रलीक बद्धत किया गया है, जो २७भी सारयकारिका की तश्वकौसुदी व्यारया से लिया गया है।

इस सम्बन्ध में कुछ निवेदन करने से पूर्व, हम उस म्लोक को यहा उद्धत का हैना

चाह्ते हैं। श्लोक है--

"ततः परं पुनर्यस्तु धर्मेर्जास्यदिभिर्यया । तुबन्धातसीयते साऽपि प्रत्यस्तरोन संभता ॥"

[ रत्नोकवार्त्तिक १२०। प्रत्यचलचाउपरक ४ सूत्र ]

यह खोक हमारिलभट्टरचित खोदयार्तिक वाह। विसवायवाहमने उपर निर्दित कर दिया है। डॉ॰ गॉर्वे महोदय ने एमा नोई भी प्रमाण उपस्थित नही किया है निमरी शह निश्चित किया जासके, कि अनिरुद्ध ने वाचरपति के प्रन्थ से ही इम खोक की लिया है। धन क्यों नहीं कहा आसकता, कि टोनां ने ही इस रलार की मूल प्रन्य से ही लिया हो ? और इन कथन को सप्रमाण तथा युक्त भी नहा जासकता है। अनिरुद्ध ने गूलपन्थ से ती इस ख्लीन जो श्चपने अन्थ में लिया होगा. इसके लिये एक यह प्रमाख उपस्थित निया जासरता है।

वाचम्पति मिश्र ने जहा इत श्लोक की उद्ध त किया है, उसके साथ ही पहले. ही श्लोक श्रीर बद्धत क्ये हैं। जिनमें से इसरा श्रीरवाचिक के उसी प्रतरण का ११२ वा श्रीक है। पहते के मलस्थान को हम चभी तक मालूम नहीं कर सके हैं। यर्णाप अनिरद्ध ने क्रोकवात्तिक के १/२३ क्रोक में प्रतिपादित निविश्लपक ज्ञान का, अपनी पृत्ति में इसी प्रसंग में उन्तेय दिया है परनत उसकी प्रामाणिकता के लिये वह इस श्रोक की उद्धृत नहीं बरता, वैवल स्टब्स श्रोक की

है ? जो क्षत्मय क सर्वं या विरद्ध है। इसलिये इस प्रथ्य से इस दौरी विद्वानी ए र श्यान अप्रासरिक राष अयगत है।

उद्धृत करता है। यदि यह इस [१२० वें रुगेक] को वाचस्पति के अन्थ से उद्धृत करता, ती श्रवस्य ही यह ११२ वें रुगेक को भी यहा उद्धृत कर देता। इतना ही नहीं, प्रस्युत, उसने १२० वें रुगेक के उद्धरण से ठीक पहले ही एक श्रीर स्लोक उद्धृत किया है, जो वाचस्पति के अन्थ में बिल्हुल नहीं है। इससे यह श्रीर भी स्पष्ट हो जाता है, कि इस [१२०वे] स्लोक वो भी श्रानिरुद्ध, वाचस्पति के लेख से नहीं ले सकता।

बाचस्पति क्रीर क्रनिरुद्व के लेखों की, गॉवें निष्टिष्ट समानता; उनके पौर्वापर्य की निरचायक नहीं—

इसके प्रतिरिक्त डॉ॰ रिचॅर्ड गॉर्बे ने सारयसुत्रीं पर श्रनिरद्ववृत्ति की मूमिया मे एक और सूची इसप्रकार की दी है, दिस में सात ऐसे स्थलों का निर्टेश किया गया है, जिनकी अनिरुद्ध वृत्ति में बाचरपति के आबार पर लिखा गया बताया हैं। वे सब खल भी ऐसे ही हैं, जो कुछ साधारण उत्तियों के रूप में कहे जा सकते हैं, श्रीर छुळ समान पटों के व्यारयान रूप हैं। ऐसे स्थलों में किसी प्रशार के अर्थ भेद भी सम्भावनाही नहीं हो सकती। जब एक ही अर्थ को अनेक लेखक प्रतिपादन करते हैं, तम उसमें कुछ समानता का आजाना आर्थ्यजनक नहीं है। ऐसी स्थिति में यदि वाचरपति और अनिरुद्ध के हेरते में नहीं कुछ रामानता का आभास प्रतीत होता हो, तो वह इनके पौर्वापर्य का निश्चायर नहीं कहा जा सरना। यदि प्रमाणान्तरा से निन्हीं दो व्यक्तियों की पूर्वापरता का निश्चय हो जाता है, तन उनके लेखों की बोडी समानता भी उस अर्थ को इड करनेमें अवस्य ही उपोदयत्तर साधन पत्ती जासकती है। हम देखते हैं कि अनिकड के लेख की जो समानता डॉ॰ गॉर्बे ने वाचस्पति के लेख के साथ निर्दिष्ट की हैं वे बुख चाशों को लेकर ही हैं'। ऐशा नहीं है, कि पाचरपति वा कोई भी लेख, श्रवितल श्रानुपूर्वी से श्रांनरद्ध के अन्य से उपलब्ध हो रहा हो। इसप्रकार विसी अश को लंकर अनिरख के उन लेखा में माठरवृत्ति के साथ समानता भी स्पष्ट प्रतीत होती है। ऐसी स्थिति में यह देसे निश्चय दिया जासबता है. कि व्यक्तिरुद्ध का वह लेख, माठर के आधार पर लिखा गया है, अथवा वाचरपति सिक्ष के ? इसारा ऋभिप्राय यही है, कि एन ही विषय पर लियन जाले रेसको या पौर्वापर्य का निश्चय जब तह कारणा-तरा से न ही जाय. ता तक वेवल उनके ल्यों में श्रामासमान समानता के श्राधार पर ही एक की पूर्व आर दसरें थी पर नहीं रहा जासरता।

इतने रेख से हमारा यह तात्वये क्वांचि नहीं हैं, नि श्रमिर छ, वाचस्पति मिश्र से पूर्व-वर्ती श्राचार्य होना चाहिये। स्योति हमारे सन्मुख इस त्रात ना कोई भी साझात प्रमाण श्रमी

¹ धह रसोक इम्प्रकार है—

<sup>&#</sup>x27; शीज़ा हि स्पर्यमाशापि प्रस्पट्टा न प्राप्त । शीडन रा त्यर । हि न स्पाच्याद- इसा ॥ जिन्दावार शानिरुद्ध व इसको सन्त मुख्याच न उण्यापिया है, इसा कार ३२० व इस क की भा व्यवस्थान सने स्वासिक स हा उद्धत किया है, दाचरपति क प्रस्य से रहीं।

सक उपरियत नहीं है। हमारा तास्त्य इतना ही है, कि याचरपति और अनिरुद्ध के सेवीं की गॉर्बें निर्दिष्ट समानता, उनके पौवापर्य की निर्मायक नहीं हो सकती, अर्थात अनिरुद्ध के काल की पूर्वेपतीक, वाचरपति मिश्र को नहीं कहा जा सकता । कुमारिल भट्ट के श्लोक अनिरुद्ध हिने में उर्दूष हैं, और उन उद्धरणों के सम्बन्ध में किसी प्रकार का कोई सन्देह भी नहीं है। इससे इतना तो निरुप्य कुक कहा जा सकता है, कि अनिरुद्ध, कुमारिल से पीछे का आचार्य है। यह हम पहते निरुप्य कर आये हैं, कि विद्यानिम बु को अपनेत अनिरुद्ध पर्याप्त प्राचीन है। विद्यानिम बु को अपनेत अनिरुद्ध पर्याप्त प्राचीन है। विद्यानिम से पर्याप्त प्राचीन अनिरुद्ध—

पर्याप्त प्राचीन हमने क्यों कहा ? इसका एक विशेष कारण है, यह बात निश्चित है, कि विज्ञानभित्तु से पूर्व व्यनिरुद्धवृत्ति की रचना हो चुकी थी। निश्चित ही विज्ञानभित्तु ने व्यनिरुद्धवृत्ति को पढ़ा और मतन किया था। विद्यानिभन्न के प्रारम्भिक 'प्रियिधे वेचीऽमृतैः' इन पदीं के होने 'पर भी हम देखते हैं, कि उमने सांध्य को पूरा करने के लिये सूत्रों पर केवल विस्तृत भाष्य ही लिखा हैं, सांख्य के सुत्रों में कोई श्रभियृद्धि नहीं की है। जितने सुत्रों पर विज्ञानभिन्न का भाष्य हैं, वे सब वही है, जिन पर अनिरुद्ध, कभी पृत्ति लिख चुका था। उन सुत्रों में कोई भी विपर्यय अथवा पूर्ण करने के विचार से अधिक योजना विज्ञानभित्त ने नहीं की। फिर भी उसने इसे कालाई-भित्ति वनाया है। हमारा अभिप्राय यह है, कि जिस वस्तु को उसने 'कालाकभित्ति' कहा, श्रीर अपने वचनों से उसे प्रत करने की खाशा दिलाई, वह यदि केवल सांख्यस्त्र ही हैं, तो उनको अमृत बचनों से पूरा करने का क्या श्रमिश्राय हो सकता है ? यह बाग स्पष्ट नहीं होती. जब कि उसने सुत्रों में कोई पद तक भी अपनी ओर से नहीं जोड़ा है। इसलिये प्रतीत होता है. कि उनका संदेत, पृत्तिनहित सुत्रों की श्रोर है। सुत्रों के समान पृत्ति भी इतनी जीए शौर ध्रप्रचारित अवस्था में हो चुकी थी, कि सूत्रों की महत्ता के लिये उसका कोई प्रभाव नहीं था। उसी स्थान की, विस्तृत भाष्य लिख कर विज्ञानभित्तु ने अपने वचनामृतों से पूर्ण किया है, स्त्रीर जिस भावना में बह इन चिरन्तन सुत्री का उद्धार करने के लिये प्रयुत्त हथा था, उममें सफल हो संका !-सांख्यसूत्री का फिर प्रचार हुआ, और इनका पठन पाठन परस्वरा में प्रचतन हुआ। इस कारण-हम राममते हैं कि अनिरुद्ध, विद्यानभित्र से पर्याण शचीन होगा। हमने पही सब सममकर इस पद का प्रयोग किया है।

हम यह असुमान कर सकते हैं, कि पयाध्वता के लिये न्यून से न्यून हो शतक का तथा साशास्य रूप से बीन शतक का अन्तर मानना समुचित ही होगा । यदि इन दोनों व्याख्यावारों में बीन शतक का अन्तर सम्मावना किया जाय, नो अनिरुद्ध वा समय खीस्ट एकादश शतक के मध्यभाग के लगभग होगा चाहिये। अर्थात १०४० ईमवी सन् के आसपास। अनिरुद्ध के इस कार्लानिर्मय में अन्य पुषित --

छनिष्ठद्ध के इस कालनिर्म्य की टुष्टि में एक श्रीर स्नदन्त्र प्रभाण भी हम उपस्थित

करते हैं। सार्ख्यपडण्यायों के १। ४८ सूत्र को अवतरिएका में अनिरुद्धने आत्मा की परिच्छिन्न परिमाल वतलाने के लिये जैन मत १ का उल्लेख किया है। अभिप्राय यह है, कि अनिरुद्ध की होष्टे में दार्शनिक विचारों के आनार पर केयल जैन दरोन ही ऐमा है, जो आत्मा को परिच्छिन्न परिमाण मानता है, आग यहां समक्रकर उक्त सुत्र की अवतरिएका में अनिरुद्ध जैनमत का ही अवतर १ करता है।

परन्तु विज्ञानिभन्तु ने ऐसा नहीं किया। उसने खासिक र सन्भाव्य मत का ही आर्थय स्विया है। प्रकृत सृत्र में खात्मा के एक शरीर को छोड़कर दूसरे शरीर में जाने की गाँत के खाधार पर, उसके परिच्छित्र-परिमाण पर प्रकाश पड़ता है। इस समय हम इन दोनों ज्याख्याताखों के सृत्रार्थ या उसकी बुक्तायुक्ता के विवेचन से कोई प्रयोजन नहीं रखते। हमें केवल इतना ही खिमत है, कि खात्मा की परिच्छित्रता के सम्बन्ध में उल्लेख करते हुए खानिकद जैन दर्शन, का नाम लेता है। परन्तु विज्ञानिभन्न इसका सम्बन्ध खातिक दर्शन से मानता है। यह रपष्ट है, कि विज्ञानिभन्न के कथना-सुसार देखना चाहिये, कि खात्मिक दर्शन से मानता है। तब हमें विज्ञानिभन्न के कथना-सुसार देखना चाहिये, कि खात्मिक दर्शन से कोन ऐसे खाचार्य हैं, जो खात्मा को परिच्छित्र-परिमाण मानते हैं। यह बात सभी विद्वानों के लिये स्पष्ट है, कि रामानुज खादि वेप्णव सम्प्रदाय के खाधार्य ऐसा मानते हैं। खब हमारे सामने यह बात स्पष्ट हो जाती है, कि जैन दर्शन में खीर रामानुजादि दर्शन में खात्मा को परिच्छिन्न माना गया है।

प्रस्तुत प्रसंग में हम देखते हैं, कि श्रांनिरुद्ध ने इस निर्देश के लिये जैन गत का ही उल्लेख किया है, रामानुआदि का नहीं। परन्तु विज्ञात्मिलु इस प्रसंग में आस्तिक पदसे रामानुआदि का ही निर्देश करता है। इससे यह परिणाम निकलता है, कि व्यन्तिरुद्ध के विचारानुसार उसके समय तक कोई ऐसा आस्तिकदर्शन नहीं था,जो आसानो परिहिन्त-परिमाण मानता हो। इसीलिये उससे इस प्रसंग में जैन दर्शन का निर्देश किया। परन्तु विज्ञानिम् कु के समय से पूर्व आस्तिरों में भी रामानु जादि के दर्शन इस विचार के पोषक यन चुके थे। दस्तिये उससे पृत्र मुश्ने में ही नास्तिक मतों पा रामानु उत्तर विचार के पोषक यन चुके थे। दस्तिये उससे पृत्र मुश्ने में ही नास्तिक मतों पा रामानु प्रस्कार यहां आसपरित्व के लिये आस्तिक मत वा ही अवनार किया है। इससे यह स्पष्ट होता है, कि श्रांनिकद का काल, रामानुज नत की स्थापना से पूर्व होना चाहिये। रामानुज का प्राप्ट भीवक्रत स्मृत्य एकादश शतक का अन्त शों हो। प्रमानुज का प्राप्ट प्रतिद्व के प्रमित्व के विचेत्र के प्रमानुज का प्राप्ट प्रतिद्व के प्रमानुज का प्राप्ट प्रमानुज के प्राप्त के प्रमानुज का प्राप्त होने से पूर्व ही माना जाता चाहिये।

 <sup>&#</sup>x27;द्विष्क्रिताख याथ्या इति चपणक्रमतसादः' अनिरद्धवृत्ति, य्यवतरणिका १ । ४६ स्त्र पर ।
 नास्त्रिकातानि वृषिनानि । इदानी......याग्तिकमेम्माध्यान्विप....निर्देशने ।'' विज्ञानिसम् भाष्य, १ । ४६ सूत्र की खबरुरियना ।

मर्थदरानमंत्रह, बास्यंत्रर मॅस्वरण, पृष्ट १९४ हे शाधार पर।

इस सम्बन्ध में एए यह बात भी ध्यान देने योग्य है, कि स्त्रनिरुद्ध ने ईतवार के मूल श्वाधार सार्यशास्त्र पर न्यास्था लियते हुए भा जहां कहीं घेदान्त सम्बन्धी विचार प्रस्ट करने का अवसर आया है, शाक्र मत का धी आभास ध्यनित किया है, रामानुज वा नहीं, जो कि हु तवादा होने के नाते उसके लिये अधिक उपयुक्त हो सकता था। इससे भी अनिकृष्ट का समय, रामानुज से,पूर्व होता ही प्रकट होता है।

# उद्धरणों के आधार पर---

साल्यप्रदृष्ट्यायी की अनिकद्वपृत्ति में एक सो के लगभग उद्घरण उपलब्ध होते हैं। उनके व्यावार पर विचार करने से भी व्यतिरुद्ध का उक्त काल स्वीकार क्रिये जाने से कोई तावा नहीं आती। यथिप अभीनक इम हुट उद्धरणों के मूल स्थानों था पता नहीं लगा सके हैं, पर जहा तक हम टेग्व पाये हैं, ये उद्धरण भी वारहवीं मठी अथवा उसके अनन्तर लिए जाने वाले अन्थों में उपलब्द नहीं हो सके। केदल एक म्लाक ऐसा उपलब्ध हुआ है। ली प्रवीधमन्द्रीदय नाटक में है। अतिम्छन्ति म वह इसप्रकार उद्धृत है।

. पंतक्रमेष पर यज्ञ संस्थमन्यद् निर्नितन् । मो मोह परनदा सोक वेक्स्वमनुपरयत ॥ १९

यह रलोक प्रतोधचन्द्रोदय म इसप्रकार है-

<sup>•</sup> म्कमेव सदा वहा सरवमन्यद विरुद्धितम् । को मोह वरतदाशीक ऐकाल्यमनुवश्यत ॥<sup>378</sup>

इन दोनों पाठों में बहुत थोड़ा अन्तर है। प्रथम चरण में श्रनिकद्ध 'परं' पद रखता है, न्नीर,नाटक में उसके स्थान पर 'सदा' पद है। यह सर्व ६। नगरय घन्तर है। न्यतुर्ध चरण में भी थोडा झन्तर हैं। परन्तु उस अन्तर में एक बिरोप मात यह है, कि खनिरुद्ध का पाठ मूल के विल्कुल साथ है, और नाटक का पाठ रूपान्तर किया गया है। इससे पतीत होना है कि आनिरुद्धका पाठ मौतिक द्यार प्राचीन है, तथा नाटक का परिवर्तित ख्रीर खर्वाचीन / ख्रिभिप्राय यह है, कि यह रह्योत्र नाटककार ती अपनी रचना नहीं है पूर्व रिचत रह्यों को हा दो एक पर्दों का निपर्यय रके अपने नाटक म ले लिया है। इस नाटक म और भी ऐमे अनेक खोक हैं, जो निश्चित ही भारकसार में प्राचीन याचायों के र हैं, खौर उनको कुछ परिवर्त्तन से खपते ढाचे में डाल

प्रयोधचन्द्रीदय नारक, शङ् ४, इलोक १४।

<sup>े।</sup> पृद्धवायी ६१३४ सूत्र पर उद्ग्ना पृष्ठ २२०, रिजेंड गॉर्वे सस्करण ।

इस स्वोक का जारार्थ इंगोपनिस् की ७ वीं श्रुति के श्रापत पर है। श्रीनिहर्द्वृत्तिने सूखश्रुति के मूल प्रवास कर है। नारक म उसका रूपा तर कर दिवा है। इसोपनियद का पाठ है— 'तत्र की मीह क शोक एक स्वमनुपरयत ।'

४ द्वतोग्रच द्वीदय क चहुर्य ग्राक का ! इ.स्वाक [स्वास्ट १६३६ के त्रिरे ग्रम सरकाय क आधार पर], प्रभावन भावन १७७७ । हुसकी तुलना कीतिय, मार्ट हिर कुत बीशस्यशतक रखोक २० के वाय ॥ प्र० चन्द्री० २। १६, २०, २२, इलका प्रवास पर वार्योक सत के साथ ॥ पन. र छ ६ का २० स्टोर तुलना की तिये सुराके पनिषद् ३।१।ऽपसा ।

ष्यथवा उसी रूप में यहां लिख दिया गया है। इसलिये यह उलीक भी इस बात का निर्णायक नहीं हो सकता, कि श्रुविकद्धने प्रवोधवन्द्रीदय से ही इस रलीक की लियाँहैं।

इसके श्रीर-श्रिष निर्णय के लिये, श्रावश्यक है, कि प्रवीधघन्द्रीदय नाटक की रचना के काल पर प्रकाश डाला जाय। इस सम्बन्ध में श्राधुनिक विद्वानों ने क्या निर्णय किया है, इसका विचार न कर हम केवल प्रयोधचन्द्रीदय की श्रयनी सान्ती पर ही इसका निरचय करने का यस्त करते हैं, कि नाटक का रचना काल क्या हो सकता है।

नाटक की प्रारम्भिक भूमिका में ही चन्द्रात्रेय [ वन्देल ] वंश के राजा कीर्त्तिवर्मा का डल्लेख है. श्रीर इस वात का निर्देश किया गया है, कि चेदिपति कट्ट ने चन्देल वंश के राजाश्रों का उच्छेद कर दिया था। श्रव राजा कीर्त्तिवर्मा ने वर्त्तमान चेदिपति को परास्त कर चन्देल वंश के श्राधिपत्य को फिर स्थापित करने का यस्त किया है। उसी विजय के उपलक्ष्य में राजा कीर्ति-वर्मा के सन्मुख इस नाटक का श्राभनय किया जा रहा है।

इतिहास से यह वात निश्चित हैं, कि चन्देल बंश का राजा कीर्तिवर्मा १०४१-१०६म छीस्ताव्द में महोवा े की गई। पर प्रतिष्ठित रहा है। इसने चेदिपति कर्ण प्रथवा लक्षीकर्ण को युद्ध में परास्त किया। इसका समय शिला लेखों के आधार पर १०४१-१०७० जीस्ताव्द निश्चित है। ऐसी-स्थिति में उक्त नाटक के श्रामतय का काल १०४४ जीस्ताव्द के श्रास पास निश्चित हो सकता है। क्योंकि विजय के उपलच्य में राजा कीर्तिवर्मा के सन्मुख ही इस नाटक का श्रामतय किया गया था, जो स्वयं नाटक में उल्लिखत है। इससे यह स्पष्ट हो जाता है, कि श्रामतद्व श्रीर प्रभीधचन्द्रीद्य नाटक में जो स्लोक समान रूप से उपलच्य होता है, उनके श्राधार पर भी श्रामतद्व का काल श्रीर एकादश शरत के श्रानतर तहीं खींचा जा सकता।

वस्तुस्थिति यही है, कि इस रलोक का मृत स्थान कोई खम्य ही है, जहां से इन दोनों ही प्रत्यकारों ने इसको लिया है। खनिरुद्ध के पाठ में प्राचीनता की सम्भावना का निर्देश छापी हम फ्रपर कर चुके हैं। यदि दुर्जनतीपन्याय से इस बात पर खाद्रह ही किया जाय, कि उक्त रलों 6 का मृत्व स्थान नाटक ही है, तो भी हमारे खनुमान में कोई वाचा नहीं। यह निश्चित है, कि रामानुक मत के स्थापना के पूर्व ही खनिरुद्ध का सनय होना चाहिये। रामानुक मत की स्थापना का काल खेंस्ट एकादश शतक का खनिरुम भाग माना जाता है। इमलिये खनिरुद्ध का समय कीस्ट एकादश शतक के मध्यभाग के समीप से खीर पीछे नहीं माना जा सकता।

<sup>े</sup> महोबा, जि॰ यांदा यू॰ पी॰ में चन्देल येंग का प्रसिद्ध श्रभितन है।

<sup>ै</sup> खेरिपति क्यों हैदय वाँग का राजा था। इसका निवास उन्तेनजाड में दहाल नामक स्थान था, जिसकी द्विन्दी में 'डमाल' बहते हैं। इसी प्रदेश का पुराना नाम केंद्रि है।

Dynastice History of Northarn India by H-C, Ray के अनुसार Epigraphy India Vol. 1, P. 219 के बाधार पर।

## महादेव वेदान्ती

महादेव वेदान्ती और अनिरुद्धवृत्ति-

सांख्यपडभ्यायी सूत्रों का श्रन्यतम न्यार्याकार महादेव वेदान्ती भी है, इसने श्रयनी न्याख्या, अतिरुद्धपृत्ति के श्रावार पर लिखी है, श्रीर इसीलिये न्याख्या का नाम दृत्तिसार रक्ष्या हैं। यह बात इसके प्रथमाध्याय के उपक्रम तथा उपसंहार रलीकों से स्पष्ट ही जाती हैं। महादेव का उपक्रम रलीक इसप्रकार है—

> "रष्ट् यानिरुद्धपृत्ति बुद्धाः सार्त्यायसिद्धान्तम् । विरययति वृश्वसार देशन्त्यादिर्महादेवः ॥" प्रथमाध्यात्र के उपसंहार रत्तोकः इसप्रकार हैं—

''श्रप्त मामकसन्दर्भे नास्ति वापि रातन्त्रतः । इति ज्ञापितुं व्रतिसार इस्यभिधा कृता ॥ परवाक्यानि लिञ्न तेवासयौं विभागितः । कृता सदर्भंशुद्धिरचेत्वेव मे नाफलः अम. ॥''

महादेव श्रोर डॉ॰ रिचेर्ड गॉर्वे —

महादेव के निश्चित काल को बतलाने वाला कोई भी लेख अभी तक उपलब्ध नहीं हो सका। आधुनिक विद्वानों ने इस सम्बन्ध में जो अनुमान किये हैं, उनके आधार पर महादेव, विद्यानिभच्च की अपेता परचाद्वर्ती व्याचार्य हैं। ढॉ॰ रिचर्ड गॉर्वे ' के अनुसार पड़श्यायों के प्रथम दो अध्यायों में महादेव ने विद्यानिभन्न के भाष्य की प्रतिलिपिमात्र की हैं। परन्तु इस बात को दिपाने के लिये उसने अपनी बृत्ति के प्रारम्भ में विद्यानिभन्न का नाम न लियकर अनिरुद्ध का नाम लिख दिया है।

महादेव के सम्यन्य में गाँवें का यह कथन, सच्युंच ही महादेव के ऊपर एक महान आदोप है। परन्तु इन दोनों न्याख्याकारों के सन्दर्भों की जब हम गम्भीरतापूर्वक परस्पर तुलना करते तें, तो एक और भावना हमारे सन्युद्ध खाती है। और वह यह है, कि फदाचित यह समय हो सकता है, कि विज्ञानिमल् ने ही खपनी न्याख्या का खाधार, महादेव की न्याख्या को बनाया हो। क्योंकि इन दोनों की तुलना करने पर महादेव की न्याख्या खपने रूप में बहुत ही स्वाभाविक और पूर्ण मालूम देती है। जब कि विज्ञानिमल्लू के भाष्य में उसका ही अधिक विस्तार तथा कहा-पोहपूर्वक अन्य वियेचन सम्मिलत हैं।

्महादेव, विज्ञानभिज्ञ की अवेत्रा प्राचीन है—

यदि इस भावना को हम अपने मस्तिष्क से दूर करदे, कि विद्यानिभन्तु जैसा भाव्यकार दूसरे का अनुकरण कैसे कर सकता है, और निष्पन्न होकर इसकी विवेचना में प्रवेश करें, तो बहुत सी सचाई हमारे सामने स्पष्ट हो जाती है।

<sup>े</sup> द्वाँ॰ सिर्चेंद्र गोर्चे सम्पादित चनिरुद्धपृत्ति की भूमिका, पृष्ट १ पर । बंगाल एथियाटिक सोसायदी द्वारा मकाशित, शीरट १८८८ का संस्करण ।

- (श) सत्र से प्रथम हम देखने हैं, कि सहादेव ने स्पष्ट ही खिनिरुद्ध का उल्लेख िया है, और उसकी वृक्ति ने देखर प्रथमी ज्यारया के कियों जाने का निर्देश किया है। यहि मध्युय ही उसने विज्ञानिम् के भाष्य की प्रतिलिपि की होती, तो मह विज्ञानिम् क् का द्वी नाम लिखने में क्यों सकी चरता शिक्षणने की भाष्या उस समग्र सगत हो सकती थी, जब कि यह किसी के भी नाम का उल्लेख न करता। दिज्ञानिभ् के खितिरुक्त, अनिरुद्ध का नाम लिख देने से तो उसे कोई भी लाम नहीं होता। किसी का भी नाम लिखे, वह अनुकरणकृष्ठी तो कहलायेगा ही। इस सम्बन्ध में कोई भी विद्वान् यह समम सरता है, कि महादेव इतना मुर्य तो नाहोगा, कि बह इस बात को भी न जान । पाता। । श्वाक्तिर विज्ञानिभक्त का नाम लेने में उसका क्या लाभ होगा, और उसने वास्तविकृता को क्यों हिमाया होगा, यह बात हमारे सन्धुय स्पष्ट नहीं होती।
- (आ) प्रथमाध्याय के उपसंहार रह्नोकों में भी उसने स्पष्ट लिखा है कि मेरे सदर्भ में कोई स्वतन्त्रता नहीं है, इसीलिये मैंने इसका नाम वृत्तिसार रक्त्वा है। वस्तुत यह केवल उमकी शित्तम्रता का ही शोतक है। अनेक सूत्रों में उसने बहुत ही विशोप अर्थों का उद्भावन किया है। ऐसी मनोहित्त का व्यक्ति अस्त्य लिखेगा, यह बात समम में नहीं आती। फिर यदि वह विज्ञान-अग्रूप का ही शुद्धकृत्या करता, तो अपनी रचना का नाम 'मान्यसार' ही रखता, वृत्तिसार क्यों ?

आगे इपसद्दार के द्वितीय श्लोक में उसने अपनी रचना के सम्बन्ध में अत्यन्त सपट निवरण़ दिया है। वह कुद्दता है, कि दूसरे के वाक्या को लिखते हुए मैंने उनके अर्थी का ही विभावन अर्थात् प्रकाशन या खुकामा किया है, और पाठ का संशोधन किया है। इसलिये मेरा

परिश्रम क्युर्थ न स्ममन् जाहिये |

- महादेव के इस लेख से यह स्पष्ट है, कि ब्रद दूसरे की सर्वथा प्रतिलिपि नहीं कर रहा, प्रस्तुत पूर्व प्रतिपादित अर्थों को स्पष्ट करने के लिये ही उमका प्रयत्न हैं। उसका स्वयं निर्दिष्ट यह वर्षण, तभी स्वतं हो स्कृता है, जब हम यह मानते हैं, कि उसने अनिकद्ध निर्दिष्ट अर्थों का ही स्पष्टिकरण किया है। अर्थुया महादेव की रचना को यदि विद्यान एष्य की प्रतिलिप माना जाम, तम उसकी कोई भी प्रतिक्षा सत्य नहीं कही जासकती। क्योंकि शतिलिप में न अर्थ का विभावन है, और न सन्दर्भ का सरोधन। इसलिये यह सान लेना अर्थनत के फेन हैं, कि महादेव ने विद्यानमाय्य की प्रतिलिप की है। जो कुछ और जितना महादेव ने किया है, यह स्पष्ट ही उमने स्वयं लिया दिया है। मूर्य भी चोर, कभी अपने आप को चोर नहीं कहता। महादेव विद्यान होतर भी ऐसा क्यों करता?
  - ं (इ) प्रन्थ की श्रान्तरिक साची भी इस बात को प्रमाणित करती है, कि महादेवने विज्ञान का श्रद्धकरण नहीं किया। पड्यायी के शहर सूत्र पर विद्यानभिन्न लिखता हैं—

<sup>प</sup>ण्तन सास्यानामनियतपदार्थाभ्युपगम इतिः मृहप्रलाप उपे संगीयः । १५०

सास्य श्रानियतपदार्थवादी हैं, इस कंधन को निधानिर्मेष्ठ, मूर्गी शाँ प्रलाप नतलातां हैं श्रानिमञ्ज ने श्रापनी श्रीत में श्रानेम स्थलों पर सांर्रीयों वो श्रानियंत्रपार्थियारी लिएना हैं। श्रानिमञ्ज के समान महादेव ने भी। इसे वाह को खीकार किया है। पर्डण्यायी धारे०७ सूत्र पर महादेव लिएना हैं—

"श्रानियतपदार्थवादिनो हि मार्याः ।

इससे स्पष्ट होता हैं, कि महादे ने ह हारा विज्ञानभी प की प्रति लिप करना तो दूर को जात है। यदि उसने विज्ञानभाष्य का देखा भी होता, तो यह या तो इस याद को अरवीकार कर देता, निसको विज्ञानभिन्नने मूर्लों का अलाप कहा है। अथवा यिन स्वीकारस्तरता, तो यिहान के लेख पर कुत्र म कुछ आलोचना। अवदेश लिखता। वहा जानकर इस बात को कैसे सहन करना, कि जिस बार को विज्ञानभिन्न मूर्लों का अलाप कहा है, उसी को वह चुपवाप स्वीकार करले। इससे यह स्पष्ट परिणाम निक्ताह है, कि महादेव ने विज्ञानभिन्न के भाष्य को नहीं देया। इसलिये निश्चित ही। विज्ञानभिन्न से पूर्व की बहुर पना हो मकती है। और इसीलिये यह कहा जा सकता हैं। किश्वानभिन्न ने ही। इस मुक्तियों पा आधार लंकर अपने भाष्य को विश्वाद रूप में लिया हैं। महादेव की मुन्त को तो उसने अपने भाष्य में सर्वात्मना अन्तिविध कर लिया है। परन्तु अनेक स्थानों पर। उसने सुत्रार्थ करने में अनिकद्ध का अनुसरण किया है। इसप्रकार कालार्कभिन्नियों साल्याको स्थपने वचनामृतों से पूण करने की प्रतिज्ञा को विज्ञानभिन्न ने ठीक तरह निभाया है।

(ई)—मन्य की ग्रकाखोरन ज्यान्तरिक साची भी इस वात का प्रमाण है, कि महादेन. विज्ञानभिज्ञ की अपेज्ञा पूर्ववर्त्ती न्याल्याकार है (विज्ञानभिज्ञ की शह सूत्र पर विज्ञानभिज्ञ लिएता है—

> "ण्यादरीदियाणि पञ्च तन्मात्राणि चुद्धिरचेति सप्तेदरी, श्रद्धैर्वरिष चुद्धैर्विण तीर्मीच । एतान्येव सप्तदश सिंग मन्तेत्र्यं, न तु सप्तदर्श एकं 'चस्यप्रदिशतया व्यास्यिधम् ।''

विद्यानिभन्न ने श्रर्टकार को 'बुद्धि 'में धन्तंभीन' करके गिलारिसिर के घटक अवयरों की सख्या सप्तह ही मीनी है। सूत्र के 'सर्न्नर्दकिं' पह 'की 'मित्रदेशें च एक पृत्र इसल समाहार इन्द्र के आधार पर एक पृत्र मानकर, लिगशरीर के घटक अपयरों की, जिन व्याव्याकारों ने अठारह सख्या मानी है, विद्यानिभन्न ने 'क्तकां 'खर्यंडन किया हैं। हम देंसतें हैं, 'कि अनिकद के समान महादेव ने भी सूत्र के 'सम्बद्दिक' गित्र में स्वादि ईन्ह मानंकर" लिगशरीर के अठारह अवयरों का ही इन्लेस किया है। महादेव का लेस इसकार है—

"सप्तदरा च एकं नेति समाहारद्वन्दः । बुदचहं करमनासि पन्च सून्त्ममूतानि दशेन्द्रियास्तीति सन्दम्, लिङ्गमिति नोध्यते ।'

इससे भी स्पष्ट परिणाम निकलता है, कि महादेव ने निज्ञानभिन्न के प्रन्थ को नहीं

इसी प्रकरण का जारिसक भाग देखें।

देखा। यदि वह विज्ञान का अनुकरण करता, तो उसके समान ही लिंगशरीर के अवयवों की सब्द संख्या मानता, जैसा कि विज्ञानभिष्म के परचाहर्त्ती अन्य व्याख्याकारों ने उसका अनुकरण किया है। इसका उन्हेस हमने 'तन्वसमास स्त्रों के व्याख्यानार' शकरण में किया है। यदि महादेव विज्ञानभिष्म के मत को स्वीकार न करता, तो अपने से विरुद्ध उसके व्याख्यान के सम्बन्ध में छुळ आलोचना करता, जैसे विज्ञानभिष्म ने अपने विरुद्ध व्याख्यान की की हैं। इन सब प्रमाणों के आधार पर बह राष्ट्र परिणाम निकल आता है, कि विज्ञानभिष्म की अपेषा महादेव पूर्वचर्त्ती व्याख्याकार है।

#### व्रकरण का उपसंहार-

श्रव हम इन व्याख्याकारीं का कम श्रीर समय इसप्रकार निर्दिष्ट कर सकते हैं-

- १-अनिरुद्ध-स्त्रीस्ट एकादश शतक के प्रारम्भ के लगभग,
- २-महादेव-स्त्रीस्ट त्रयोदश शतक के मध्य के लगभग।
- ३—विज्ञानिमत्त-जीस्ट चतुर्वश शतक के पूर्व मध्यभाग के लगभग।

नागेरा खादि व्याख्याकारों के सम्बन्ध में हमने यहां कोई उल्लेख नहीं किया है। क्योंकि उनके समय खादि का विषय विवादाग्पद नहीं हैं, और पड़ध्यायी सूत्रों की कीस्ट चतुर्देश शतक व खननतर रचना मानने या न मानने पर भी उसका कोई प्रभाव नहीं हैं। इसलिये उसका उल्लेख प्रम्य के खनावश्यक कलेवर को ही बढ़ाना होता। खतः सभीप के व्याख्याकारों का उल्लेख करने की हमने यहां उपेत्वा करती हैं।

### तत्त्वसमास सूत्रों के व्याख्याकार

पहच्याथी के अतिरिक्त कपिल की एक और रचनातत्त्वसमास सुत्र हैं। इनकी संख्या उमसे कम २२, और अधिक से अधिक २५ हैं। ' कहीं-कहीं सत्ताईस सूत्रोंका भी उल्लेख मिलता हैं। इन सुत्रों की कई व्याच्या मुद्रित हो चुकी हैं। इन व्याख्याओं का एक समह स्रीस्ट १६/म में चौदान्या संस्कृत सीरीज्बनारस से 'सांख्यसंत्रह' नाम से प्रकाशित हुआ था। उसमें निम्नलिखित व्याख्या समृक्षित हैं।

- १--साख्यतत्त्ववितेचन, श्री धिमानन्द विरचित।
- २--तत्त्वयाथाध्येतीयन, श्री भाषा गर्णेश विरचित ।

भंत्रता की न्यूनाधिकता का कोई निरिचत कारण नहीं कहा जा सकता | किसी व्याच्याकार ने एक संदर्भ के विमाग कर क्षेत्रक स्त्र बता दिये हैं, तो किसी ने उसे एक ही सूत्र रहने दिया है | कुछ व्याक्याताओं ने अन्यों में क्षान्तम सन्दर्भ का व्याक्थान नहीं किया है | इस कारण भी वहां मूर्तसंख्या न्यून हो गई है ! बालसाम उदासीन द्यारा परिशोधित तथा व्याप्यात मांव्यतस्यकामुदी की भूमिका पुष्ट २ में सूनों की संख्या मस्ताहेत बनाहे गई है ।

३-सर्वोपकारिगी टीका,

४-सांख्यसूत्रविवरण,

४-कमदीपिका-तत्त्वसमाससूत्रवृत्ति,

### सांख्य पर कुछ स्वतन्त्र निवन्ध---

इन ज्याख्याओं के अतिरिक्त अन्त में कुछ स्वतन्त्र निक्र्यों को भी संगृहीत कर मुद्रित कर दिया गया है। इसप्रकार के निम्नलिखित चार निक्रम हैं।

### १—सांख्यतन्त्रप्रदीपिका—

मुद्रित पुस्तफ में लेखक के जाम का निर्देश करने वाली कोई पुष्पिका नहीं ही गई। परन्तु प्रारम्भ के डितीय ख्लोक से इसके रचयिता का पता लगता है। ख्लोक इसक्कार है—

"भट्टकेश रक्षम्भृतसदानन्दात्मनः सुधीः । यजुर्वित् केशयः प्राह किश्चित् सोख्ये यथामति ॥"

इससे प्रवीत होता है, कि यजुर्वित केशव ने इस निवन्य की रचना की, जो सदानन्द का पुत्र श्रीर भट्ट केशव का पीत्र था। इसके काल का इस श्रभी तक कोई निरचय नहीं कर सके। अन्य-कार ने स्वयं भी इसका जृद्ध निर्देष नहीं किया है। इसमें सन्देह नहीं कि यह निवन्य श्रस्यन्त नवीन प्रवीत होता है। इसके पर्यालोचन से यह स्पष्ट ध्वनित होता है, कि यह निवन्य श्रस्यन्त स्वान प्रवीत होता है। इसके पर्यालोचन से यह स्पष्ट ध्वनित होता है, कि यह नेखक, सिद्धानन-सुकावली के कर्का विश्वनाथ पश्चानन से भी श्रवाचिन है। पद्धानन का समय श्रीस्ट सप्वदश श्रातक का प्रयम श्रद्ध कहा जाता है। अर्थात् १६२० ईसवी सन के क्रमभग । यह निवंध सांस्थिवषय पर एक साधारण सी रचना है। वस्वसमास सुत्रों की व्याच्या इसमें नहीं है और न इसमें इन सुत्रों के क्रम के श्रमुमार श्रयं का ही निरूपण है।

### २---सांख्यतत्त्वप्रदीप---

इसकी अन्तिम पुष्पिका से प्रतीत होता है, कि इसका रचिवता कविराज यसि है, जो परमहंस परिवानकाचार्य श्री बैकुएठ यति का शिष्य था। यह रचना भी सांव्यविषय पर एक साथारण नियन्थमात्र है। इसमें न तत्त्वसमास सूत्रों की न्याख्या है, और न अर्थ निहेंश ही सूत्र क्रम के अनुसार है। रचना के पर्यातोचन से प्रतीत होता है, कि यह सांख्यतस्यकौसुदी के आधार पर मंद्रित सा नियन्य सिक्षागया है। रचना अत्यन्त नवीन है, काल का निर्णय नहीं किया जासका।

इस लेखक ने संग्रह के १४६ पृष्ठ पर 'उक्तम सांस्थानुतकारेए)' यह कह कर "मौरूथान द्रुग्रहारियांमाबाह्।' यह सांस्थ्यसप्ति की त्राठवीं त्रार्था का प्रारम्भिक भाग उद्धृत किया है। इससे प्रतीत होता है, कि संगयदः यह लेखक सांस्थ्यसप्ति को ही सांस्थ्य का मूल प्रन्थ सममता हो। परस्तु इस रचना को सुद्धा दृष्टि से देखने पर हमारी धारणा एक और दिशा को सुक जाती

भ सद्भित्र पुस्तक में इन अन्तिम तीन रचनाओं के रचयिताओं का कोई निर्देश नहीं है।

अर्थकर सम्पादित सर्वदर्शनत्रेयह, पूना संस्करण की श्रन्तिस सूचियों के आधार पर।

है। इस लेखक ने अपनी रचना में सांख्यतत्त्वकौमुदी का अत्यधिक आश्रय लिया है, श्रीर एक स्थल पर तो सांख्यतत्त्वकौमुदी की पंक्तियों को 'साख्याचार्यों' के नाम पर लिया हैं। सांख्य-संग्रह के १६० पृष्ठ पर उसका लेख हैं—

"कार्यकारण्योरभद्दतायक प्रमाण चोकं सांस्थाचार्यः। तंवजा-न पटसतन्तुभ्यो मिधते तदर्भस्वात् इह यदातो भिधते तत् तस्य घर्गी न भवति यथा गाँतरम्रस्य भ्रमेश्व पटसतन्तृनो तस्माचार्यानरस्।" 'तदाया' के खागे यह सम्पूर्ण सन्दर्भ सांस्थातस्व की मुठी वा है। इससे स्पष्ट हैं, कि वह सांस्थाचार्य पद से वाचरपति मिश्र का ही स्मरण कर रहा है। इस , तरह, को प्रयोग से यह भी ध्वनित होती है, कि यह क्षेत्रक आत्मतंत्र अर्थाचीन व्यक्ति है। और प्रमृत मे इससे हमारा अभिप्राय यह है, कि वाचरपति की कृति को वह सांस्थ की ल्याक्या और उसका , मृत्न, सांस्थमारिका को सममता है, क्योंकि उसी की यह, ज्वास्था है। लेखक ने आपनी रचना, में इस व्यास्था का ही अत्यक्षिक आप्रय किया है, इसकिये यह, जिल्ला सम्यक्ष कि ज्वास्थता, कि वह, सांस्थका कि उसके हिंदी कि वह, वाचरपति स्वत्र के साम है। उसके ही उसके हिंदी की यह, जिल्ला की समस्य है। उसके ही सांस्थ का मृत्र मन्य सममता हो। क्योंकि उसने इक पंक्ति के आगे ही कि हा। है—

"मतपर्यालोचेनेन । यन्मतं किपलस्त्रनियद्धः प्रधानसाधनानुगुणं तदेर-युक्तिसहम्"।

इससे स्पष्ट है, कि वह कपिल के द्वारा सुत्रों की रचना को स्वीकार करता है। श्रीर उनमें जिंते विचारों था श्रायों का प्रतिपादन किया गया है, उन्हीं श्रायों का निरूपण कारिका स्थावि में मानतों है। ईसलिये उक्त पक्ति में 'साख्यमृत्य' पद से उसका श्राभिप्राय सांस्यतस्वक्षीमुटी-व्याख्या के मृत प्रन्य से ही प्रतीत होता है।

#### ३—तच्वमीमांसा—

इसकी अन्तिम पुष्पिकों से प्रतित होता हैं, कि देंसके रचिविता का नाम आचार्य कृष्ण मित्र हैं। जो रोमसेर्वक का पुत्र और रदेवीदांत को पीत्र था। यह उपना भी सोस्यतस्वकी हैंवी के का पुत्र की राजिए के सामार्थ के स्वरूपना भी सोस्यतस्वकी हैंवी के का पुत्र की सामार्थ के सामार्थ के सामार्थ के सह का रचार गया, इसका

४-सांख्यपरिभाषा<u>-</u>

इसका नाममात्र ही, सांख्यपरिमाण है। मांख्यत्रेर्यों की परिभाषा इसमें सर्वथा नहीं है। 'अथ गुरु,' 'अथ शिष्य,' अथ शिष्य,' अथ शिष्य,' अथ शिष्य, प्रदर्भ अधिक है के गर्व अथवा पर्य में उल उपास के इहे है। पर्य स्थल पर 'अथाह तमिन,' शार्षक है, और कुछ ग्रद्य तथा पर्य विया हुआ है। अतिपाद्य विषय से सी सी ख्या का कोई सम्मन्त्र अतीत नहीं होता। विषय निर्देश

<sup>े</sup> नयम सांव्यकारका की तत्त्वकोमुरी में यह पाँउ है । पूछ १२७। बालराम उदासीन संस्वराय । संवत. १६९६ में निर्वायसागर शेस बस्बाई से मकाशित n.

श्रसम्बद्ध सा हो है। रचिवतान्का पृता नहीं, रचना श्रत्यन्त नवीन है। ,तच्यसमासक्कत्र-च्यारुया, सांरुपतत्त्विविवेचन---

इंसके अनत्तर तत्त्वसमांस सूत्रों भी उन पाच व्याख्याओं का वित्रेचन किया जीता है, जिनका उत्तेस अभी किया गया है। सुदित कम के अनुसार ही हमने अपने विवेचन का क्रम स्वरास है। रचना आत के अनुसार इनका कम, इस विधेचन के अनन्तर ही सुद्ध ही सकेंगा। १—साल्यत् ध्विवेचनं —

इस अन्य के प्रात्मिक श्लोक से ही इसके राष्ट्रीयता का नाम श्री पिमानन्दें निश्चित है। इसके पिता का नाम रापुनन्दन था, और निवासस्थान का नाम इष्टिकापुर अर्थवा इप्टकापुर।

इस मन्य ने दो विभाग किये जामकिते हैं, एक में मूर्तों का ध्याख्यान है, और दूसरा नियन गरमक हैं, जिसमें ध्यानत्र रूप से मार्चियमत की सिर्ह्वीण किया गींथी हैं।

प्रथम भाग में जिसने सूत्रों की ज्याख्या की गई है, उनकी संख्या जिहित है। स्रिद्रत युगक में तीन सूत्र मोटे टाईन में और छापे हुए हैं। उनजर ज्याक्यों नहीं हैं। परन्तु ज्याख्याकार ने प्रारम्भिक चतुर्थ रलोक में पटनोस में सूत्र होने का निर्देश किया है। कई ज्याख्याओं में इसके सप्तम सूत्र को शीन सूत्रों में विभक्त करके लिया गया है।

इस प्रन्थ में प्रथम सूत्र के क्यांक्यान का प्रोरम्जिक किथिन मान, मानी निर्णेश की क्यांक्या 'तस्वयांधार्ण्यदीवन' के क्षांधार पर किथी गीयी प्रतित होती हैं। इति भूनि में नाम और प्रम्य मोनी का मिश्रण हो। इसके क्षेत्रन्तर प्रथम सूत्र का शेष क्यांक्यान और आगे के सम्पूर्ण सूत्रों का क्यांक्यान पर्य में ही उपनिषद किया गया है। क्येत १३ वें एस्ट पर एक जनह चार पंक्ति नम क्यांक्यान पर्य में ही उपनिषद किया गया है। क्येत १३ वें एस्ट पर एक जनह चार पंक्ति नम क्यांक्यान पर्य में साम स्वांक्या का क्यांक्यान पर्य में साम स्वांक्या का क्यांक्यान की क्यांक्या स्वांक्या क्यांक्या स्वांक्या क्यांक्या स्वांक्या क्यांक्या क्यांक्या स्वांक्या क्यांक्या स्वांक्या क्यांक्या स्वांक्या क्यांक्या क्यांक्यांक्या क्यां

#### पिमानन्द का काल--

तत्त्वयायाध्येदीपन का रचयिता भावा गणेश, पिमानन्द से पूर्वयत्ती श्रांनार्य है।

''एव पृष्टो मुनि प्राह निर्विश्वाय कृपानिथि । पर्व्यविशितिपूर्वाणि प्रार्थियातीन महासमित ॥'

<sup>े</sup> साल्यसंग्रह ग्रन्थ के सान्यांक की पं विरुद्धितासंसाई जो ने विल्ला में लिखा है, कि कहालिय कर नाम जिल्ला होता, सन्धांव 'पिमानन्त' मांतासिना के लाग का नाम हो, और सुपन पदी मसिद्ध होने के कार्या पद्दों भी उसी का वालेख किया नाना हो। इसी व्यक्ति की एक और रचना भी अपन्यार-रणाकर बोमवा 'नवकेखनील' (पंगेष पुनिवासित बाईस से लाही) नाम पूर्ण उपकृत्य होता है। वहां मा इसका नाम विभानेट और पिता की नाम रचुन्द्रम दीवित लिला हैं। उर है, आहीर के पाकरताम से चले जाने से बह मन्य वृद्धि हैं गया।

समजत यह स्थान सवुनंत्रदेश [ अभी एक सप्ताह से उत्तरप्रदेश ] का क्यांत्रकर्त प्रसिद्ध 'इटावा' नामक नार होगा ।

इसके लिये हम एक प्रमाण विमानन्द के घ्रन्थ से ही उपस्थित करते हैं।

सांख्यसिद्धान्त में सुद्मशारीर ष्रठारह तद्वों का संघात माना गया है। तेरह करेण श्रीरपांच सुद्मभूत। सांख्यकारिका के सब ही व्याख्यावारों ने इस सिद्धान्त को समान स्प

मादरङ्गित, कारिका ४०। श्रीर कारिका ५२ की अवतरियका। गौडपाद भाष्य, कारिका ४२। सुवर्षे सप्तति, कारिका, ४०, ४१, ४२। जयगंगला, कारिका, ४०। सांख्यतस्वकीमदी, कारिका ४०।

सुवर्णेसप्तित के बिद्धान् सम्पादक श्रीयुत न॰ श्रय्यास्वामी शास्त्री में इसी पुस्तक की भूमिका के ४० एष्ट पर यह जिला है, कि सुवर्णसप्ति में स्पन्नशरीर के सात ही श्रवयय माने हैं! श्रीर सम्भवताः गौडपाद भाष्य में श्राठ । यह इन दोनों स्वाववाओं में एक पर्योप्त समानवा प्रतीत होती है। जब कि अध्य स्वाप्ताओं में स्पष्ट ही श्राठ इवचवों का उहलेल है, श्रीर ईश्वरहात्या की कारिका भी इस सम्बन्ध में नेते हैं स्पष्ट निर्देश नहीं करती। भूमिका जैलक के विचार में सुवर्णसप्तित के उनत लेख का श्राधार कोई पष्टित वर्ण जैसा प्राचीन भर्त्य होगा, जब कि स्वस्त्रशासिर के श्रवपदीं के सम्बन्ध में विद्वारों का श्रविश्वयायमक ही जात हहा होगा।

श्री शास्त्री महोदय के इस लेख के संबन्ध में हमारा निरेदन है, कि इर्वरकृष्ण ने ४० वर्ष कार्तिका में स्ट्मशारीर के श्रवयवों का स्पष्ट निर्देश किया है। उसके पद हैं—'महदादिस्हमपर्यन्तम् । महत् से लेकर स्प्लपप्तंन लिंगशारीर होता है। कारिकाशों में निर्दिष्ट, तस्त्रों के उत्पत्तिक्रम के श्रनुमार गण्या करते पर 'महत्' से लेकर स्ट्मप्त पर्यन्त १८ तस्त्र होताले हैं। फिर करिकाकार के संबन्ध में मह सन्देह फैसे किया जा सकता है, कि वतने इसके लिये कोई स्पष्ट निर्देश नहीं किया।

सुत्रणंसप्तित और गौडपाद की प्यारणा में भी इस अर्थ का स्पष्ट उच्छेख है। अतीत मह होता है, कि ४० वीं कारिका की प्रारम्भिक पंक्तियों में सुवर्णसप्तित के एक सेख से समवतः श्रीवृत्ति शास्त्री महोवय को ऐसा भ्रम होगाया हो। यहां पर 'एतानि सा स्व्यार्थितिव्यति ऐसा खिला है। यहां सात, बुद्धि अर्दकार और पांच तत्मात्र अर्थात सुक्षमपूत हैं। एकादण इत्यिं का निर्वेश महीं है। हमारा विवेदन यह है, कि यदि स्वस्तरार्थित के साथ प्रकादश इत्यिं का निर्वेश महीं है। हमारा विवेदन यह है, कि यदि स्वस्तरार्थित के साथ प्रकादश इत्यां का निर्वेश यह स्वाय्याव्यार्थित की मान करता, तो यह कहा जासकता था, कि यह इन सात वस्त्रों को स्वस्तरार का स्वाम्तरार के स्वर्थ प्रकाद स्वायं को स्पष्ट स्वर्थ है। वस्तिखता है—

"तत्स्इमशरीरमेकाशेन्द्रियसंयुर्च .....शीन लोकान् संसरिते"।

भवादसावधन्न एः सूचमरासः सं सारयानः ४१ वॉ कारिका की क्वाञ्चा में वह जिल्ला है--- को माना है। सांहवपडण्यायां में सूत्र हैं—'सप्तदरोक लिझम्' [शह] इसका क्यर्य भी क्षतिन रुद्ध व्यास्याकार ने सप्तदश=सन्नह क्षीर एक क्षर्थान् क्षठारह किया है, और उपर्युक्त १८ तस्वों से हो लिनशरीर को रचना स्त्रीकार को है। सांख्यपडण्यायी के उपलक्ष्यमान व्याख्यानों में क्षितिन रुद्ध सब मे प्रार्थन है। उसके अनन्तर होने शोले महादेव ने भी उक्त सूत्र का यही क्षर्य किया है।

खय मर्षेत्रथम विद्यानिभन्नु ही ऐमा न्यक्ति है, जिसने सुक्तरारि में सबह तक्यों का ही सनावेश माना है, आवा यह कहा जा सकता है, कि पढ़च्यायों के उकत शह सुन का उसने ऐसा यर्थ किया है, जीर बुद्धि खहंकार को एक गिन कर सुक्तरारि में सबह ही तक्यों का समावेश माना है। हमारा खिमप्राय यह है, कि वस्तुतः उन तक्यों केश्रठारह रहने पर भी, दो को एक मानवेश माना है। हमारा खिमप्राय यह है, कि वस्तुतः उन तक्यों केश्रठारह रहने पर भी, दो को एक मगह गिनकर उनकी संख्यास्त्रहमाने हैं। विद्वानिभन्नु से पुर्व विस्तं भी अन्य खाना थे का ऐसा लेख हमें प्रभी तक नहीं मिला है। खर्यात् जिंगरारि के खन्ययों की सबह संख्या सम्बन्धि विचार पारा का उद्मावन करने वाला सर्वप्रथम प्राचार्य विद्यानिभन्नु ही है। इसी के खनुसार पिमानन्त्र ने भी धपने प्रध्य के निवन्थारक द्वितीय भाग में पुष्ठ देह पर इस मत को स्वीकार किया है। प्रशीत यह होता है, कि उसने विद्यानिभन्नु के लेख के खाधार पर ही अपना यह मत प्रषट किया है, जीर इस मन्त्रन में खन्य प्राचीन व्याख्याकारों या लेखकों के विचार की उपेशा करदी है। इससे परिणाम निक्तता है, कि जिमानन्द, खनदय विद्यानिभन्नु की खपेशा खबीचीन होगा, खोर इसके लेख में श्रदा भी रखता होगा। भावा गणेश, विद्यानिभिन्नु का प्रमिद्ध शिप्त वार्य विद्यानिभिन्नु का प्रमिद्ध शिप्त था, इस विचे उनका खनत्वरवर्ती ममकालिक भी था। ऐसी स्थिति में भावा गणेश के ब्रन्थ का खपने प्रभव में खालय लेता पिमान्त्रक के लिये खमरम्य नहीं है।

क्रमर्टापिया त्याख्या, जिसका पिमानन्द ने अनुरशः रखोकानुशद किया है, वद भावा गणेश में भी प्राचीन हैं। इसरा निर्देश 'तत्त्वयाधाध्यंदीपन' के प्रसंग में किया जायगा। इनलिये यह परुषता नहीं की जा मक्ती, कि क्रमहोपका, पिमानन्द के प्रन्य के आधार पर लिखी गई। अतएव एगारा यह अनुमान संगत हो सकता है, कि सांख्यवत्त्वविवेचन अपने पूर्ववर्त्ती अन्य हो इन्यों के आधार पर लिखा गया है।

विमानार के एक और प्रत्य का उस प्रसंग के प्रारम्भ की टिव्यक्ती में हम उल्लेख कर चुके हैं। उसका नाम 'नवन्यायरत्यावर' छथवा 'नवकत्वोत्त' हैं। इसका हम निर्चय नहीं कर मने, कि खभी तक यह सम्य कहीं प्रकाशित हुखा है या नहीं ? परन्तु उसकी एक हमतियित भां (, पब्चनद विश्वविद्यानय के पुस्तकालय में मृत्या ६४६९ पर मुर्राव्य हैं। उसके प्रारम्भिक म्लोक खीर खिन्तम मुख्यिन के आवार पर इस बात का निर्चय हो जाता है, कि मांत्यतस्य विवेचन और इस सम्य कर रचिवा प्रमानन्य एक हो ब्यक्ति हैं। प्रारम्भिक चनुर्व पद्माम म्लोक इम नियय पर पर्यान प्रशास टालने हैं। क्ष्मोन हैं—

<sup>भ</sup>िक्तंपैति पिमानन्दः एरगः "प्रनेगमम् ) प्रन्यं संभवितुषियोः नगयरसार्द्र स**.म.॥** 

श्रव्यक्तो ध्यक्तरूपो गरिएतबहुगुर्गोऽचिन्त्यशक्तिर्नेयन्ता, रामः पायादपायात् परिवृतिसिऽतोद्योतचन्द्रः घरेशम् ॥

रामः अवाद्भावात् भारपुषका आकारण कर पराच्या यह राजा उद्योतचन्द्र किस भूआग का किस काल में शासन कर रहा था, इन सब वार्ती का क्षमी निर्णय करना हमारे लिये कठिन हैं।

पिमानन्द की रचना के काल का निर्देश करने के, लिये जो माथा उपलब्ध हो सके हैं, उनका उन्लेख कर दिया गया है। इसप्रकार उपयुक्त आधारों पर वेचल इतना कहा जासकता है, कि यह खीरट मप्तदश रातक के प्रारम्भिक भाग के अनन्तर नहीं माना जा सकता। विज्ञान-भिन्नु के पूर्व-निर्देष्ट काल के अनुसार भावागखेरा का समय खीरट चतुर्देश रातक का अन्त हो सकता है। उसके अनन्तर ही पिमानन्द का काल अनुसान किया जाना चाहिये।

तत्त्वसमासः सूत्रों पर भातागणेश की न्याख्या तत्त्वयाथार्थ्यदीपन -

'२—तत्त्वयाथार्थ्यदीपन

इस प्रत्य का रर्जायता विज्ञानिभन्न वा शिष्य भाषागर्थेश हैं, यह इस प्रत्य के प्रारम्भिक रत्नोकों से स्पष्ट हो जाता है। तीकरे रत्नोक के घाषार पर यह भी स्पष्ट होता है, कि भाषागर्थेश ने इस व्याख्या के लिखने में, वस्त्रसभास सुत्रों को पब्चशिखकृत व्याख्या का ब्राक्षय लिया। है, ब्रीर भिन्न भिन्न स्थलां पर पब्चशिख का नाम लेकर चार रत्नोक भी उद्धृत किये हैं। भाषागर्गोश की व्याख्या का ब्राधार—

श्रभो तक तत्त्वसमास सुत्रें। पर पद्माशिक के नाम की कोई भी व्याव्या हुमें उपलब्ध नहीं हुई। परन्तु इस विचार से, कि भावागणेश ने श्रपनी व्याख्या के लिखने में किसी प्रायोग व्याख्या का खाश्रय लिया है, जब हमने सांव्यसंद्र में सुद्रित तत्त्वसमास सुत्रों की पांचों व्याख्याओं की परस्र तुलला कर हे संभीत्त्र पूर्व के तिल्या के लिखने में जिस प्राचीन व्याख्या को परस्र तुलला कर है संभीत व्याख्या को लिखने में जिस प्राचीन व्याख्या को खाश्रय लिया है, को उक्त संभव में आश्रय लिया है, वा संभवतः अगरीपिका नाम की व्याव्या होसकती है, जो उक्त संभव में संख्या पांच पर सुद्रित है। यहां इसके रचित्रता के नाम का कोई भी निर्देश नहीं मिलता। यह हम निरम्यपूर्वक कर सकते हैं, कि यह व्याख्या को किसी प्राचीन पर स्थाकि हमी हुई सारकी हैं, के स्थान नहीं हो सकती, क्योंकि इसमें दुख कारिकाओं के निर्देश कित के प्रशिष्य पवचित्रा की रचना नहीं हो सकती, क्योंकि इसमें दुख कारिकाओं के निर्देश कित हैं, श्रीर एक स्थल ('पुक्तः' इस सूत्र) पर स्था व्याख्याकार, पव्यक्ति का सांख्याचारों में इसमार राम व्यवस्थानार, पव्यक्ति का सांख्याचारों में इसमार राम व्यवस्थान करता हैं—

"एव तारत, स.कारवायाः कपिलासु रेपस्यरिःसपतन्यलिष्ठमृतयो यहून पुरुषात वर्षा यन्ति ।" पञ्चित्रास्य स्वयं यह उन्हेस्य केसे करवा । फिर भी यह निःसन्दिग्य है, कि यह पर्यास प्रचीन

<sup>े</sup> समातस्यादमात्रमः स्वादयां पञ्चतित्वस्य च । भ दागधेशः पुनने अन्त्रयापार्ध्यदीपनम् ॥३॥ देखिषे, दिश मृद्धिकार्यः । स्व स्व का स्वात्मा ।

व्याख्या है, श्रौर वह भी संभव हैं, कि इसी व्याख्या के प्राधार पर भावागणेश ने श्रपनी रचना का हो।

ययापि भावागणेश अपनी रचना में यह लिएता हैं, कि उसने अपनी कृति में पहच-शिख की व्याच्या वा आश्रय लिया है, और हम यह कह रहे हैं, कि उसकी व्याप्या का आधार ग्रमदीपिका पहचित्र की रचना नहीं होसकतें। इस विकद स्थिति, में प्रतीत यह होता है, कि आज की तरह भावागणेश के समय में भी कमशीपिया के रचिवा का नाम अज्ञात था। पर्नु इस परन्पर के आधार पर, कि पहचित्राय सांख्य का व्याप्याय हैं, तथा इस व्याप्या की प्राचीनता को देराकर, उसने इसके पहचित्राख की कृति ही समना होगा। इस होनों व्याप्याओं की पर्युत्त सुखना से यह निश्चित हो जाता हैं, कि 'तरवयाशार्थ्यवीपन' का आधार 'क्रमदीपिना' हो मकती हैं।

तत्त्वयाथार्थ्यद्रीपन श्रीर कूमदीपिका की परस्पर समानता-

हमारी यह धारणा उम समय और भी पुछ हो जाती दें, जब हम तत्त्वयाथाध्येदीपन मं पञ्जितिस के नाम से एद्धन रह्योधों के प्रसंग की क्षमदीपिका से तुसमा करते हैं । सर्वधा वही प्रकृत्य और वही प्रधी । पहला उद्धरण भाषागणेशने इसप्रकार दिया है—ि सांस्यसंग्रह, प्रष्ट ६१ ने

"तथा चोन्तं पञ्चशिरोन प्रमाणवास्यम्--

पन्नविश्वतिक्यत्वो यत्र जुनाश्रमे स्थितः । जटी मुग्रही शिसी वापि मुख्येत नात्र संघरः । ।। कि समदीपिका में यह दलीक जहां उल्लिक्ति हैं, उसके पूर्वापर प्रसंग के साथ भाषागणेशन्यास्या की सर्वया समानना है। कमनीपिका में इसके रुद्धरण के नोई चिक्र नहीं दिये गये ।
जिससे यह रपष्ट संभावना होसन्ती हैं, कि वर्णाचन् यह रचना मुहस्य से ममनीपिकाना हो हो। यदापि इस रलीक को सांर्यकारिका के प्रायः सत्र हो प्राचीन न्यास्याकारों ने ख्रवभी
न्यास्याभी में उद्धत विया है। परन्तु इसके मृत लेखक का नाम नहीं दिया। यदि इस बात को
ठीक समभा जाय कि इसका मृत लेखक वमनीपिकागर है, तब इस व्यास्या की रचना का काल
खातिप्रचीन होजात है। प्रयोग माठर से सी प्राचीन, पर ईश्वरकृष्ण की वर्षारा । यो कर प्रचान।

इसके आगे मावागरेरा अपनी व्यारया में पर्छाशस के नाम पर एक और रत्नोक उद्धृत

करता है। यह लिखता है-

"तर्यतस्याना झानफलं चोक्तं पश्चशितपृतपाययेन— तन्यानि यो वेदयते यनावद् गुरूसम्पारपपिदिवतं च ।

विमुक्तपामा गतदीपसञ्जी गुणास्तु मुंबतं न गुणाः स मुख्यते॥" [सांदयसंग्रह पृ० ७२ ]

अलबेहनों ने व्यवन यात्रावर्णन में इस रखोक को परावराय व्याम का सिया है। देखिये, 'अलबेहनों का मारत' हिन्दी संस्वरण, पृ० ४४-४४ और १३२।

सारत्वित शारिक २२। गाँउपाइमारण, कारिका २२ ॥ मुबब्धसन्तियास्य, कारिका २, २० ॥ गयसँगरस, कारिका ॥ इन सब २.१सों में उद्धरच चिन्द डपलध्य होते हैं।

यद्यपि यह फ्रोक तत्त्वसमास सुत्रों की अन्य ° व्याख्याओं में भी उपलब्ध होता है। उनमें कुछ थोड़ा सा पाठभेद हैं। परन्तु 'तत्त्वानि' पद के स्थान पर अन्य व्याख्यानों में जो पाठ है, वह बहुत महत्त्वपूर्ण है। सांख्यतत्त्विविचन और सांख्यसृत्रविचरण दोनों ही व्याख्यानों में 'चत्वारि' पाठ है। पिछली व्याख्या में इसी पद का अर्थ भी किया हुआ हैं। परन्तु भावागणेश ने 'तत्त्वानि' पाठ मान कर इस पद की विशेष व्याख्या की है। भावागणेश का यह पाठ, क्रमदीषिका के पाठ से सर्वथा समानता रखता है, और पूर्वापर प्रसंग भी सर्वथा एक हैं। इससे दही धारणा होती है, कि भावागणेश की व्याख्या का आधार कदाचित यही व्याख्या हो।

श्रागे चल कर भावागणेश, पश्चशिख के नाम पर दो श्लोक श्रीर उद्धृत करता है। यह लिखता है—[भ्रांच्यसंप्रह ए० =१, =२]

''उक्त' च पश्चशिखाचाँ ----

प्राङ्क्तेन तु बन्धेन तथा वैकारिकेण च । दक्षिणाभिस्नृतीयेन बद्धोः जन्तु विवर्त्तत ॥ इति ॥ मोद्धत्रिभिध्यं चोकम्—

श्वादीतु मोता ज्ञानेन द्विता में रागधेत नात् । कृष्ण्य त्यात गृतीय तु व्याप्तात गीत्तल त्याण्न् "।"
ठीक इसी प्रसंग में ये दोनों रलोक कमदीपिका में विद्यामान हैं । कुछ साधारण पाठमेद "
श्वावय है। इसके श्वाविरिक्त कमदीपिका की रचना शैली भी कुछ प्राचीन प्रतिज्ञ होती है। विज्ञान-भिलू ने सांस्यपढ-व्यायी के १। १२७ सृत्र की व्याख्या में प्रश्चशिखाचार्य के नाम से जिस सन्दर्भ वा उद्देश्व किया है। इससे सर्वथा मिलता जुलता सन्दर्भ तत्त्वस नाससूत्रवृत्ति में (सांख्यसंग्रह के) १२७ पृष्ठ पर उपलब्ध होता है। वृत्ति में कोई ऐसा चिन्ह नहीं है, जिमसे इस सन्दर्भ का यहां उद्भृत होना निरुचय किया जा सके। इससे यह संभावना की आसकती है, कि भावागखेश ने कहाचित्

इन दोनों का एक प्राचीन स्रोत ही, दोनों की समानता का कारण है-

इन समानवाशों के होते हुए भी उक्त सम्मावना सर्वथा युक्तियुक्त नहीं कही जा सकती। हम भावागणेरा के इस केस वो, कि उसने श्रवनी रचना में पश्चरित्व की ज्याख्या का श्रयक्रम्य क्तिया है, श्रम के श्राथार पर नहीं कह सकते। इम बात के क्षिये हमारे पाम कोई प्रवल प्रमाण नहीं है, कि एक ऐसी ज्याख्या को, जो पश्चरित्त की नहीं है, भावागणेरा ने केवल कर्त्ता का नाम श्रवात होने के कारण पश्चरित्त की समम क्षिया हो। एक श्रौर बात है, श्रन्तिम दो स्लोक जो पश्चरित्त के

सोल्यतस्यवियान विमानन्दकृत । सांख्यसंप्रद, पृ० १६ । सांख्यस्प्रवियस्ण । सांख्यसंप्रद, पृ० १०८ ।

<sup>ै</sup> विज्ञानीतमु ने इस रहीक को, बोगवात्तिक [ र । १८ सूत्र की क्वाएवा ] में पन्चशिखवात्त्र किसा है, तथा १ । २४ की व्याप्या में पन्चशिखधुववात्त्य ।

<sup>ै</sup> ममम स्लोक का चतुर्य चरण झमदोषिका में 'बन्योडर' च निगयति' है। श्रीर द्विनीय हलीक के सूतीय चरच में, कमदीपिका पा पाट 'कुरदुवयान् के स्थान पर 'कुरसक्वान' है।

नाम पर भावागर्रोश ने उद्घृत किये हैं, अपदीपिका में भी वे उद्धरत के रूप में ही उल्लिग्तित हैं। इमलिये क्रमदीपितातार दी वह श्रपनी रचना नहीं है। ऐसी स्थिति में वह इस त्र्यारया घो पद्धशिख की फैसे समभवा, जब कि वट इन रत्नो कों को सालात् पद्धशिष्य के नाम पर उद्घत कर रहा है। इमलिये यहा प्रथित चिक्तयुक्त दो प्रतुमात किये जा सकते हैं, (१) इनदोनोंशी व्याग्या-नारों ने पद्मशिरास की किमी प्रानीन च्यात्याका 'प्रनुप्तरमा किया हे अथया(२) पद्मशिय की व्याग्या का कमकीपिकाकार ने, तथा क्षमदीपिका का भावागणेश ने अनुकरण किया है, और इमीलिये इन दोनों में इतनी उल्लेखयोग्य समानता था गई है। दूसरे फनुमान में, यह अवश्य है, कि भावा गामेश ने कमटीपिका को, परम्पराज्ञारा पश्चिमिय व्यान्या के ही आधार पर बनी हुई समस कर, व्यवनी ब्यारया का स्रागर, पश्चिशिय ब्याख्या को ही लिय निया है। क्रवशिपना सा कर्त्ता प्रज न होने से, अपने प्राम की प्रामाखिकना को सन्देदगढ़ित बनाने के लिये ही सम्मधत उसने ऐसा किया हो। इस गीपका की लेखरों नी को टेखते हुए यह सम्भावना की जा सकती है, कि उमके रचिवता ने पञ्चशिग्य व्यारया का श्रस्यधिक श्रमुकरण किया है, जिससे उसकी रचना में प्रचीनताकी भलक बनी रही है।

इस सब विवेचन से यह स्पष्ट हो जाता है, कि तत्त्वसमास सूत्रों पर पछाशिस की कोर्ड प्राचीन व्यारचा ऋवस्य धी, जो निश्चित ही इन सूर्ती की सब से प्राचीन व्यारचा थी। उम ज्याख्या के ष्याक्षार प्रकार को खुळ अनुमान, हम क्रमदीपिका खौर तत्त्वयाथाश्वरीपन के ष्याधार पर कर सकते हैं। पद्धशिष्य के कुछ श्लो को का भी हमें इससे निश्चित हान हो जाता है। सम्भव हैं, इमदीपिना ग्रीर तरप्राथार्थ्य तीपन में श्रीर भी पत्रशिय के कुछ खोक हों, तिनके साथ उसका नाम नहीं लिया गया। पञ्चशियन्त्र्याच्या के प्रकरण में हम कुञ्ज ऐसे श्लोकों को समृहीत करने का यस्त करेंगे। भाजागरोश के काल का निर्वारण पहले किया जा चका है।

## ३--सर्वोपकारियी टीमा-

मुद्रित पुस्तक में इस टीका के रचयिता या नाम निदिष्ट नहीं हैं । इस विषय पर प्रकाश खालने के लिये और भी नोई सामन हमें उपलब्ध नहीं हो सके। इसकी शैलो और खर्थों से बढी विशेषता है। 'ब्राचात्मन, श्रिविभूतम, प्रिविन्तम" इन सुत्रों के प्रर्थ, इसमें श्रम्य सर ध्याख्याओं से भिन्न किये गये हैं।

सर्वोपकारिणी टीका से इन सुरो पर तीन प्रकार के सुस्तो का नित्रेयन किया है, जब कि अन्य सम य रयाना में अध्यास्य जानि मा विस्तेषण अन्यया ही ज्यतस्य होता है। सर्गोदः कारिए। ग सीन हु स्त्रों वा वहीं प्रितेचन गरके अन्त में 'त्रितिघ' हु स्वम्' इस सूत्र का उल्लेग नहीं पाया जाता, जय कि अन्य सत्र व्याख्याओं में यन मृत्र प्रथम् व्याख्यात है।

, अन्य .... इसके श्राविरित्त ६१२ सत्रों का व्यर्थ सर्वोपक्षारिणी में तहुत आकर्षक है। श्रम्य सत्र

व्यारयानों में इन मुत्रों का समान ही अर्थ किया है, परन्तु सर्वोपक्तारिशी के अर्थ में ' नवीनता और विशेष हनयमहिता है। इन विशेष अर्थों के आवार पर हमारा विचार है, कि यह व्याख्या अन्य व्यारयाओं को अरेत्। नहीं करते। इनमें कोई सन्देह नहीं, कि इसका रचयिता अवस्य प्रतिभाशालों और स्वतन्त्र विचारों का विद्वान् था।

इसके श्रितिरक्त एक बान और है, 'सांख्यसूर्गाववरण' नामक व्याख्या के स्रितिरक्त निर्माण निर्माण के स्रितिरक्त को विद्यालयाओं में दश मृत्तिक श्रर्थों को बतलाने के तिये एक उपजाति रलोक को उद्भुत किया गया है, जो अस्वन्त प्राचान रलोक है, ईरसरकृष्ण से भी प्राचीन। इसका उल्लेल हमने स्प्तम प्रसर्ण में 'शुक्तिर्शापका' व्याख्या के प्रसंग में किया है। सर्नापकारिणी व्याख्या में यह रलोक नहीं है। प्रत्युत 'तथा च राजवाक्तिकम्' कह कर वही रलोक उद्भुत हैं, जो सांल्यतत्त्व-कीसुनी में इमीप्रनार उद्भुत हुत उपताव्य होते है। 'सांख्यस्त्रविवरण' में केमल 'तहकम्' कह कर इन रलोकों ने उद्भुत किया है। इससे भी यह परिणाम निकलता है, कि इसने 'प्रन्य व्याख्याओं की श्रपेत्ता नहीं की।

सर्वापकारिणी दीका और महादेव नेदान्ती-

इस न्याख्या के प्रारम्भ में एक और निर्देश उपलब्ध होता है, जिसको अभा तक हमने अन्यत्र वहीं नहीं देखा। न्याख्यात्रार ने अन्य के प्रारम्भिक भाग में वो कपिल नामक न्य-किन्यों या उल्लेख किया है, जिन दोनों का ही सांदर से सन्य-प यतलाया है, एक विष्णु का अवतार कपिल, इनतत्त्वममास सूत्रों का रचयिता और दूसरा अग्नि ना अवतार कपिल, सांदर्य पष्टच्यायी ता रचयिता। यह मय अन्यक्षर ने युद्धों के पेति के आधार पर ही लिखा है। विज्ञान-भिन्नु ने मांद्यपद्य-यायों के जन्तिन सूत्र पर उस यात ना निर्देश किया है. कि किमी वेदान्ती ने अग्नि के अवतार कपिल नो सांख्यपद्य-यायों का रचयिता नता ग्रा है, और अन्त में भिन्नु ने इस कथन का प्रस्थादयान किया है। अभी तक किमी भी वेदान्ती ने अन्य में हमें इनप्रकार का उल्लेख उपलब्ध नहीं हुआ। सम्भव है, विज्ञानभिन्नु का निर्देश हमी न्याख्या की और हो, और उसके ज्ञान में इस न्याख्या का रचयिता कोई वेदानती हो। क्या यह सम्भावना संगत होगी, किया वेदानी की इस न्याख्या वा रचिता वीह वेदानी हो। क्या यह सम्भावना संगत होगी, किया वेदानी कर्याचित सहादेव हो हो, जिमने सांदरपद्यार्थ पर भी प्रति लिखी है।

इसकी विशेष परीक्षा के लिये जर हम मर्श्वेत बदानती के वृक्षिमार, और इस व्याख्या की सुस्मर्दाष्ट्र में परस्पर तुलना करते हैं, तो कुद्र ऐमे चिन्ह श्वरस्य जिल जाते हैं, जिनसे इस सम्भावना के सत्य होने की और कुराव हो मकता है।

मर्वो पहास्थों से प्रधानन ये प्रथ दिये हैं —पान शानितिय, पीन कर्में द्वय, पीन प्रावादि वायु, और
 उनके कार्य। जब कि कर्य राव हो स्वप्तायों में समान रूप से हमके चौर २ ही चर्च किये नये हैं। ये वहीं में देनने चारियें, दिशासमय में हमने यहाँ उनके नहीं लिखा।

इस व्याख्या का प्रारम्भ जिस ढङ्क पर किया गया है, वह युत्तिसार के साथ पर्यात . समानता रखता है। तत्त्वसमास सूत्रों की अन्य सब ही व्याख्याओं का प्रारम्भ इससे सर्वथा भिन्त है। इस व्याख्या का प्रारम्भ, महादेव के युत्तिसार के समान श्रतिमृद्ध की युत्ति से भी समानता राजता है। युत्तिसार में महादेव ने श्रोनमृद्ध के श्रतुकरण का स्वयं उद्तेस किया है, सम्भवतः वह भावना यहां भी हो।

न्याख्या के भध्य में भी कुछ समानता उपलब्ध होती हैं। इसके लिये पढध्यायीसूत्र ३।४२,४२ की महादेव न्याख्या, श्रौर तत्त्वसमास सूत्र १४,१४ की न्याख्या द्रष्टन्य हैं।

सांस्यपडण्यायी भी न्यास्या में ३। ४४ सृत्र पर महादेव ने जो अर्थ किया है, वह सांस्व-कारिका की ४१ वीं आर्या के वाचरपतिकृत अर्थ का सर्वथा अनुकरण है। इस न्यास्या में भो १७ वें सृत्र पर, ७२ वीं आर्या के वाचरपतिमिश्रकृत न्यास्यान का अनुकरण है। स्लोक के उद्धरण चौतक पदों को भी सर्वथा उसी रूप में लिखा है, जो अन्यत्र नहीं पाया जाता।

यदापि वे समानताएँ स्वतन्त्र रूप में कोई महत्त्व नहीं रखती, जब तक इस बात के लिये कोई प्रवल प्रमाण उपलब्ध न हो, कि यह रचना महादेव की हो सकती है। परन्तु संभावना के खाबार के लिये हमने इनका उल्लेख किया है, जिससे सुलता में इनका उपयोग किया जा सके।

### ४--सांख्यस्त्रविवरण

सांख्यसंग्रह के अन्तर्गत मुंद्रत प्रति में इस व्याख्या के रचिवता का नाम निर्देश नहीं किया गया। इसमें सूत्रों के अर्थ अन्य प्राचीन व्याख्याओं के अनुसार हो पाये जाते हैं। कोई उल्लेखयोग्य विशेषता इस व्याख्या में नहीं है। इतना अवस्य कहा जामकता है, कि इसमें उत्त्वसमाससूत्रपृत्ति-क्रमदीपिका की रचनारौती के अनुकरण का यल किया गया है।

अन्यस्चियों के स्वीपत्र 'के खतुसार इस रचना के सम्बन्ध में एक स्वना और उपलब्ध होती है। उससे मालूम होता है, कि इसका रचयिता कोई रूपण नामक विद्वान् था। परन्तु इसके काल श्रयचा स्थान श्वादि के सम्बन्ध में कोई भी निरियत विचार फकट नहीं किये जासकते।

#### ५--- तत्त्वसमासस्त्रवृत्ति-क्रमदीपिका

मुद्रित पुस्तक में इसके रचयिता का नाम उल्लिखित नहीं है। इसकी दो हस्तलिखित अतियां भी लाहौर ै में विद्यमान हैं। उनमें भी रचयिता का नाम निविच्ट नहीं है। हमें यह ज्याख्या अत्यन्त प्राचीन प्रतीत होती है। निम्मलिखित आधारों पर यह बात कही जासकती है। इस ज्याख्या की प्राचीनता के आधार —

Vide, Catalogues Catalogurum by Monior William, V.1, Parisista P. 787 Samkhya-Sutra-Vivarana dy Krisna N.W. 388

<sup>ः</sup> एक हो ए वी, कालिज के लालचन्द गुस्तकालय में भीर दूसरी पंजाय युनिवर्सिटी साहजे री में।

- (फ)—इसेकी रचनाशैली प्राचीन प्रतीत होती है। प्रन्यारम्भ उसी ढंग पर किया गया है, जो सार्ख्यकारिको की भाउरपृत्ति में उपलब्ध होता है। प्रत्येक सन्दर्भ के प्रारम्भ करने की जो शैली है, यह साख्यकारिका की युक्तिदीप्रिका नामक व्याख्या में देखी जाती है। इन दोनों व्याख्याओं के काल को निर्धारण हमेंने अर्थाले सप्तम प्रकरण में किया हैं।
- (य)—अट्टाईस अशक्तियों मे एकादरा इन्द्रिययथ का निर्देश करने के लिये साख्यमन्य मं एक रहोक की उल्लेख मिलंता है। सर्वप्रथम इस रहोक की हमें साख्यकारिका की युक्तिदीपिका नामक न्याख्या में इसेंप्रकार पाते हैं, "

"बाधिर्यमान्ध्यमंत्रत्यं मुकता जर्डता <sup>!</sup> चे या । उन्मादकेाष्ट्रचकीष्यानि वर्ली देयीदावर्त्तपङ्गता <sup>१</sup>

इसके अर्तन्तर उक्त अर्थि निर्देश के लिये प्रायः सर्व ही व्याख्याकारी ै ने इस स्तोंक वी न्हेंलेख किया है, और इसमें कुछ शब्दी को हेर करें तथा परिष्कार भी होती रहा है। बाचापति सिर्ध के समय तक इस स्तोंक का परिष्कृत रूप इसप्रकार उपलब्ध होती है—

"वाधिर्य हुप्तितान्थरंते जहता उत्रिमंता तथा । मुक्ताकी एयप हुँ त्यें क्लीक्योदाय च मन्दाता विशेष के प्रश्चाद कर्ता उत्रिमंता तथा । मुक्ताकी एयप हुँ त्यें क्लीक्योदाय च मन्दाता विशेष के प्रश्चाद कर्ता निर्माण के हैं भी क्यांक्यों कार इस रलोक का 'उल्लेख करना नहीं मूला, चाहे वह पहध्यायी का व्यांक्याकार है, अथवा तत्त्वसमां स्वीत का । उल्लेख करना नहीं मूला, चाहे वह पहध्यायी का व्यांक्याकार है, अथवा तत्त्वसमां स्वीत का उल्लेख नहीं किया. सावर्र्यणावा में ही एकादर इत्यियमां का,निर्देश हैं, बस्तुतः प्रतीत यह होता है; कि उस समय तक इस रलोक की रचना नहीं हुई थी, अथवा, या कहि में कि माठर की इस रलोक का अल्पान ना या। हुछ भी हो, उसी अर्थी में तत्त्वसंभात सुद्धितः कमनीपिका को भी। रचना जासकता है। इस व्यांक्या में सी उक्त पद्य नहीं, साधारण गय में ही, उक्त अर्थ,का।निर्देश है।

(ग)—र्श मुलिक अर्थों। का निर्देश करने क लियें एक प्राचीन उपजाति रलोक वा हम उपर उल्लेख कर आये हैं। उसके साथ ला एक, सन्दर्भ जयमगला अीरा साव्यतत्त्वकी मुद्दी में सर्वेया समान रूप में उपलब्ध होता है, जिसमें यह वतलाया गया है, कि स्वमुक अर्थ, प्रकृति अथवा पुरुष अयुवा दोनों में रहता है, इस अर्थ को इन्हें, पिछले व्याक्याकारों हे, भी इसी रूप में प्रकृत विया है, अथवा किसी ने नहीं भी किया। पर्नु कारिकाओं के, प्राचीन व्याक्याकार, साठर ने इसी अर्थ को दूसरे शुक्त में प्रस्ट किया है। तर्रवसमासस्त्रहित कमदीपिका ने

<sup>े</sup> युवितरीपिका, सीस्ट १६६८ का, कलकता सरकरवा, पु॰ १४४ ॥ ' सोल्यकारिका के ब्याव्याकारों के काल का क्रम कराले सन्तर्म प्रकरण में देखना चाहिए।

<sup>े</sup> सोडयकारिका ४६ पर साडयवन्त्रकोमुदी में । वाचरपति के परवाद्वाची व्यावस्थानों से कान्त्रित पद-'मर्न्दिता' के स्थान पर 'मुख्यता' या 'मस्तता' पाठ भी उपस्तक्ष होते हैं, [साडयतमह, पूं० ७० और १९९ तथा मान्ययदध्यायी पर, सानद्वत, महादेई पूर्व विज्ञानमिंतु के स्वास्थान, सूत्र है हिसाशार्थ है ? स्वमत्त्रमा, कारिका है १ पर में सान्यते स्थितीमुदी, कार्रिका कि पर )

माठर के ही शस्त्रों का श्रमुकरण किया है, जयमगता श्रीर सांस्थ्यनस्थकीपुदी के शस्त्रों का नहीं। यदािष श्रपमी रनामा के श्रमन्तर ये व्याख्याएँ श्रध्ययमे श्रध्यापन परम्परा में श्रद्यन्त प्रसिद्ध रही।हैं। इससे यह प्रकाश पढ़ सकता है. कि क्रमदीिपना का लेख माठर के ' श्राधार पर, इन से पहले ही रचा गया होगा'।

(घ) सांख्यकारिकांचों की व्यारयांचों में खनेक ऐसे उद्धरण हैं, जिनके मूल स्थान क खभी पतांनहीं कार सकाहि। जयमंगला खौरें युक्तिहीपिका के छुछ उद्धत रलोंक, तस्वसमासस्य की इस फमटीपिका व्याख्या में उपलब्ध सोते हैं, परनेतुं उनके सीय उद्धरण के कोई चिन्ह नहीं हैं। यदापि यह खाँवर्यक नहीं हैं, कि उद्धरण के साथ कोई चिन्हें होना चाहिये। किर भी यदि उसके मूल स्थान की अन्यन्न सेमावना नहीं, और पूर्वापर रचना के साथ इसफकार की अनुक्ता हो, जिससे उस्स वाक्ये का उद्धुत होनी निरिचत न किया जासकें; तो यह संभावना हो सकती है, कि वह रचना 'इस प्रत्यक्तार की अपनी हो। इसप्रकार का एक रलोक जयसंग्रता होता में उद्दूर्त हैं, जिसका पूर्व किया प्रत्ये का स्थान किया जासकता है। २० वी सांख्य-परिका की अवस्थान वाक्यों में इसप्रकार पाठ है—

"तथा चोत्रतम्—

पर्ज्ञमानान् प्रकृतेरिमान् गुणास्तमोऽभिमृतो विपरीतदरानः।,

श्रहंक्रोमीत्ययुघोऽभिम्रन्यतं तृषास्य कुन्जीकरखेऽध्यनीश्वरः ॥ इति"

यही रलोक कत्विषिका में विना उद्धरण चिन्हों के उपलब्ध े होता है। इसके पुर्वाप्तर सन्दर्भ इसकार के हैं, जिनसे यहां पर इस रलोक के उद्धर होने का निश्चय नहीं, किया जासकता। प्रत्युत इसके कारो ही इसी अर्थ की पुष्टि के लिये अन्यकार ने 'अन्नाह' लिखकर-महा-भारत (अगवद्गीता) के कुछ रलोकों को उद्घृत किया है। इससे और भी उपह हो जाता है; कि पहला रलोक अन्यकार की अपनी रचना है। यदि यह बात ठीक प्रमाणित सानी जाती है, तो निरुच्य ही यह ज्याद्या जुन्माला टीका से प्राचीन कही जासकती है,

इसके श्रतिरिक्त युक्तिदीपिका वृपाल्या में २६ वी श्राण की न्याल्या करते हुए, व्याल्या कार ने तकत्वसमास के 'पद्ध कर्मयोनयः' इस सूत्र का उत्तेष्ट किया है, और उस का विषद व्याल्यान मी किया है, जो कृमदीपिका का ही अधिक विस्तार प्रतित होता है। इसी प्रमंगत में कुछ रलोक

युक्तिदीपिका में उद्भूत किये गये हैं, वे इसमकार हैं—

<sup>े</sup> देखिये, माठरवृत्ति, कारिका ७२॥ वर घसमासस्त्रपृत्ति, (सांख्यस ग्रह) पृष्ठ १३६।

सांख्यसंग्रह, पुष्ट १२४। चील्नामा संस्कृत सीरीज् बनारस, संस्कर्त्य । यहां प्ररास्तिक के द्वितीय, व्यस्तः
के एक पद में चीक्षा पाठमेद हैं, 'विपरीतदर्शन' के स्थान पर 'विपरीतदर्शनाव' पाठ है। परन्तु इससे
कर्य में कोई भी कन्तर नहीं द्वारों। रिसा भैद' संबैधी नंगयव होता है।

"श्राह च---

वाचि कमे िण स'कल्पे प्रतिक्षां यो न रक्ति। तिनिष्ठस्तःश्रतिक्षरच धृतेरेतिक लक्त्याम् ॥ श्रमसूया मक्क्चर्ये यजनं याजन तपः । दानं प्रतिमहः शौच श्रक्षायां लक्त्यां स्मृतम्॥ सुखार्यो यस्तु सेवेत विद्यां कर्मे तपासि वा। प्रायश्चित्तपरोनित्यं सुखायां स तु वर्ततं॥ द्वित्येक्त्वपृथ्यस्वं नित्यः चेतनमचेतनं स्दूक्तम्। सत्कार्यमसत्कार्यं विविदिपन्तव्यं विविदिपायाः॥ विपपीतशुक्तमक्तारदिविविदिपा ध्यानिनां सदा योगिः। कार्यकारणाञ्चयक्ती प्राष्टतिका गतिः समारूयाता॥

यह सब विषय कुछ पद्य और कुछ गद्य रूप में, क्रमटीपिका में उपलब्ध है। प्रथम तीन रखोक साल्यसूत्रपृत्ति में थोड़े पाठमेट के साथ विध्यमान हैं। चतुर्थ रखोक युक्तिदीपिका में आर्था छन्द में हैं, तत्त्वसमासपृत्ति में अतु-दृष् छन्द हैं, और पाठमेट भी है। अतु-दृष् छन्द सें आर्था छन्द में हैं, तत्त्वसमासपृत्ति में अतु-दृष् छन्द हैं पहले और पीछे मृत्रपृत्ति में जो गध पंक्तियों हैं, युक्तिदीपिका में उन को भी एक आर्था का रूप प्राप्त हो गया है। इसके अतिरिक्त तत्त्वसमासस्त्रपृत्ति में इन रखोकों के साथ आगे पीछे कोई भी उद्धरण चिन्ह नहीं हैं। इन सब तुलनाओं से प्रतीत होता है, कि युक्तिदीपिकाकार ने 'पञ्च कर्मयोनयः' इम प्रसंगकथित तत्त्वसमास सुत्र का व्याख्यान करने में, उक्त व्याख्या का आश्रय खिया होगा।

# क्रमदीपिका का संभावित काल--

इत सब तुलताओं से यह परिएान स्पष्ट निकल आता है, कि तत्त्वसमाससुत्रवृत्ति एक प्राचीन व्याव्या होनी चाहिये, जिसका समय युत्तिदीपिका से पूर्व और माठरवृत्ति के परचारा. निर्धारित किया जासकता है। युत्तिदीपिका का समय हमने क्षीरट पद्धम शतक के अन्त से पूर्व और माठरवृत्ति का समय द्रोक्ट शतक का आरम्भकाल अनुमान किया है, इनके मध्य में ही कहीं कि सुत्ति की रचना का काल कहा जासकता है।

इसके 'क्रमदीपिका' नाम का विवेचन-

इल व्याख्या के 'क्रमदीपिका, नाम के सम्यन्ध में भी कुछ विवेचनीय है। एक नमस्कार रक्षों के श्रनन्तर व्याख्या का प्रारम्भ इस पंक्ति से होता है।

"श्रयातस्तर्यसमासार्यसार्यसृत्राणि ध्यास्यारयाम ।"

इमसे प्रतीत होता है, कि समवतः इस रचना को 'तत्यसमासस्प्रयृत्ति' इस नाममे ही व्यवहृत क्या जाता रहा हो। इम पुस्तक की मुद्रित श्रति में व्यन्तिम पुष्पिका मी 'इति श्रीतत्त्रममासा यस्त्रयुत्ति. समाप्ता' इसप्रकार है। परन्तु उपमहार के हो रलोकों में से व्यन्तिम रलोक' इम व्याल्या का नाम 'कमहीपिका' उल्लेख करता है. और इस नाम का कारण भी बताता

युनिनदीदिका चीर माउरवृत्ति के काल का विवेचन हुमी अन्य के 'मांच्यकारिवा के ब्यानवाकार' मामक सन्त्रम प्रकास में किया गया है।

<sup>े</sup> मोज्यस्त्रक्रमेर्गुपा व्याववाता क्रमहीतिका । सनुष्टुप्युन्द्रमा चात्र हीयं रखोदशतत्रवम् ॥

हैं—इन मांख्यसूत्रों का क्रमशः व्याख्यान किया जाना। इससे यह भावना ध्वनित होती हैं, कि संभवतः इससे पूर्व इन सूत्रों का क्रमशः व्याख्यान न हुआ हो। आचार्यों ने यत्र तत्र भसंगवत्र जिल्लिखित सूत्रों का थोड़ा बहुत या विस्तृत व्याख्यान किया हो। ऐसी थिति में सब से प्रथम, सूत्रों का क्रमपूर्वक व्याख्यान करते वाली यही रचना होगी, तभी इसका यह नाम उस अर्थ के आधार पर सार्थक कहा जासकता है। इस रचना की सुरह्मा के लिये इस श्लोक में पर्य के परिभाय का भी निर्देश कर दिया गया है। इसगचन कालिज लाहौर के लालचन्द पुरतकालय में जो इस रचना की हस्तिलिखत प्रति सुरक्षित हैं, उसकी अन्तिम पुष्पिका' में 'क्रमदीपिका' नाम का ही निर्देश हैं।

भावा गणेश की व्याख्या के असंग में, हम पद्मशिख की एक व्याख्या का प्रथम उल्लेख कर आये हैं। हमने यह भी कहा है कि भावागणेश की व्याख्या का आवार पद्मशिख का व्याख्याभन्य होगा। इस सन्द्रन्य में एक विशेष उल्लेखनीय नात यह और हैं। कि सांख्यसूत्रों पर पद्मशिख के जो भी व्याख्याम्य होंगे, वे इसीपकार के रहे होंगे, जैसा कि वैशेषिक सूत्रों पर प्रशस्तपाद भाव्य है। अन्य सूचनाओं से भी यह बात अतीत होती है, कि पद्मशिख के व्याख्यामन्य सांख्यसिद्धान्तों के विशेष २ तत्त्वों को " केन्स विस्तारपूर्वक किसे गये थे। उनमें सब ही सूत्रों के प्रसंगवश यत्र तत्र उल्लेख और उनके व्याख्यानों की संभावना हो सकती है। सूत्रकम के अनुसार अभी के पद्मशिख के किसी व्याख्यामन्य का पता नहीं लगा है, और न कहीं ऐसा कोई उल्लेख ही मिला है। इससे अतीत यही होता है, कि इस व्याख्याकार ने पद्मशिख के व्याख्यामन्य से अन २ सूत्रव्याख्याने को पुनकर सूत्रकम के अनुसार पह व्याख्या किसी होगी। । इस विशेषता के आधार पर इसका यह नामकरण हुआ।

भावा गणेश की व्याख्या में जो खोक पद्धशिख के नाम पर चद्द्व किये गये हैं, इस हिंचे में उनके उल्लेख-क्रम की समानता का व्यापार यही हो सकता है, कि इन दोनों व्याख्याकारों के विवय-निर्देश का कम एक ही है, व्यांत सुक्रम के ब्रह्मार व्याख्या का लिखना। तस्व-समासस्त्र-युक्तिकार और भावागणेश का व्यावने २ काल में सुक्रवाख्या के लिखे समान ही प्रयक्त था। भावागणेश ने पद्धशिख का उल्लेख कर दिया है, दूसरे द्विकार ने उसकी अपेचा नहीं समानी। परन्तु सर्वत्रथम इसक्रकार का प्रयत्न होने के कारण, उसने अपने प्रत्य में सुत्रक्रम के ब्रह्मार व्याख्या किये जाने का उल्लेख कियो है। भावागणेश ने इसकी उपेचा की है। क्योंकि यह कार्य उससे पूर्व चुका था। यह सम्भव है, कि उसने इस ब्याख्या को देखा न हो, परन्तु स्क्रान्ति च्याद्या की बेखान हो, परन्तु स्क्रान्ति च्याद्या की बेखान हो, परन्तु स्क्रान्त्रसारी व्याख्याओं के उससे पूर्व होजाने का परम्परागत मौखिक झान उसे अध्यय होगा। यह और भी व्याधक संभव है, कि मावागणेश को यह झान, परन्या के ब्याधर पर हो, कि हमदीपिका,

इति श्रीसांख्यसृत्रफ्रमदीविका समाप्ता।

तुस्तना करें, सांस्थसस्तित, शार्या ७० की जयमंगला व्याख्या !

पृक्षित्र के व्याब्यापन्य के आधार पर जिल्ली गई है, और इसीलिये उसने कमदीपिका क अपनी व्याव्या की आधार बनाकर, उसका निर्देश अपने पर्ध की प्रामाग्रिकता के लिये पद्धिशिय के नीम से कर दिया हो। इसकार भाषाग्रिश ने चाह साह्मात पद्धशिय की व्याव्या की स्त्रार्थ में अपना आधार बनाया हो, अपना कमदीपिका द्वारा, दोनी, अयस्याओं में तत्त्रसमास स्त्रप्रति (कमदीपिका) की प्राचीनता अवस्य प्रमाणित होजाती है। कापिलस्त्रविवर्ग अथवा कापिलस्त्रप्रति—

अभी तक 'साह्यसम्बद्धं में स्विति तस्त्रसमास स्वों की पांच व्याख्याओं का उब्लेख किया गया है। इसके आतिरिक्त एक और व्याख्या कलकत्ता से सन् १ न्हरू ईसवी 'में' प्रकाशित ' हो चुकी है। इसका नामा 'कापिलस्विविदरण'। मन्य भी अन्तिम मुद्रित पुरिष्णा के आधार पर मृतीत होता है। प्रन्तु मन्य के मार्गिनम् स्लोक मे मन्यकारः ने 'कापिलस्वस्त्रित' लिया है। मन्य के अन्तिम स्लोक के आधार पर इस व्याख्या के स्विति का नाम माधव है। अन्तिम पुष्पिका पे रच्यिता के नाम का विदेश इसमुकार किया गया है—

'इति श्रीवेदान्तवागीमाश्रीहरिहरात्मजेन परमह साचाय माधवपरिवाजनेन विराचित

कापिलस्त्रविवर्षं, समाप्तम् ।" 🐣

यहाँ आचार्या मायव पहित्राज्ञक कौन है, और किस समय हुआ ? इसका निश्चय अभी तक नहीं किया माय हुआ ? इसका निश्चय अभी तक नहीं किया, जा सका । इतना निश्चय है, कि । यह । व्याख्याकार । सांख्यभाष्यकार निश्च है कर्याची के अर्थाचीन है । (पक्ष ह कर्मयोज्ञय ) इस तत्त्वसमासासुत्र की व्याख्या में भाष्यभाष्यकार विद्यालाचार्य का व्याख्य का व्याख्या में भाष्यभाष्यकार विद्यालाचार्य का व्याख्या के ।

श्री बालराम उदाधीन द्वारा सम्पादित तथा व्याख्यात सांख्यतत्त्व कौमुदी के उपोद्धात (पूष्ट्र २) में पाएडे यू ;श्रीकान्त शामी 'महोदये-ने लिया है, 'कि इंत २७ 'सूर्तों -पूर्र 'श्री विद्यारण्य स्वामी भी व्याख्यान, किया है, जौर यह अदित वें अकाशित हो चूंका है। प्रत्यु अभी तक । हम ऐसी अकाशित श्रीका स्वाव्या का पर्वा नहीं लगा सके, जिसका रचिया 'श्री विद्यार्रण्य स्वामी या। यह निरम्नअपूर्वक नहीं कहा हम स्कता, कि श्री पाएडेय सहीत्य ने कर्तिचार भाव परिव्यं की इस स्वाव्या हो। विद्यार्रण्य स्वामी की रचेता समक्र लिया हो। विद्यार्रण्य स्वार्य स्वामी की रचेता समक्र लिया हो। विद्यार्रण था। इस विकार नाम

हतक महाराष्ट्र हैं - यो अवनायम् नमाक म श्रीमाखा थार स्ट्रीट, कबकत्ता । १६ मृतन वगयापटी नात्राया पन्ताखय में सुद्रित । यह बाद सुवसहिता के टीकाकाट विद्यारण स्वामी के मास्तिक म्लाकी के भाषार पर कही जासकती है,

साम्य से ऐसा अन होना सम्भव होस्कृता है। एक यात अवस्य हैं, विवादस्य अथवा माध्व मन्त्री की मसिछ रचनाओं में प्रारम्भिक रहोकों की जो एक समानता सर्वेत्र भतीत होती है, वह इस कापिलस्वश्रुचि के प्रारम्भिक रहोकों में नहीं है। तथा विवादस्य के अन्य मन्त्रों की रचना के सन्यत्र माध्य सम्भव्या सन्यत्र हैं। के इस में वेदान्त सम्बन्धी विचाद सर्वेधा स्पष्ट हैं।

मध्ये मन्त्री अथवा सायण की रचनाओं में मृत्यारम् के रहोकों की जो समानता पाई जाती है, उसकी यदि अधिक महेन्य ने दिया जाय, और यह मान लिया जाय, कि कहाचित्र किसी रचना में इसका व्यक्तिकमें भी होसंकृता है, तथा इसे आधार पर प्रख्त रचना को उसी माध्य की माना जाय, जिसका अपर नाम सायण अथवा विद्यार्थ था, तो यह भी, मानना आवश्यक होगा, कि विद्यानिक का समय, माथण से कुँछ पूर्व ही था, जैसी कि हमने प्रथम, विद्यानिक के कालनिक्षय में प्रकृत किया है।

माना गर्थेस ने तत्त्वसमास सूत्रों की श्रुपनी व्याख्या के आरम में इसा बांत का बल्लेख किया है, कि इन सूत्रों पूर पद्धिस की कोई व्याख्या थी। अभी तक हमें ऐसा कोई ममोरा उपलब्ध नहीं हो सका, जिसके आधार पर यह निश्चित त्या में कहा जो, तके, जि वर्षमान सुत्रक्षम के अनुमान हम सूत्रों पर पद्धिस की कोई स्माख्या थी। प्रवाशित के ताम पर /बढ़ त जितन वात्य अभी तक वपलब्ध हो सके हैं, बनसे प्रही अनुसान होता है, कि प्रवाशित के नम्या सांख्य सिद्धानों का आश्रय ने कर स्वतन्त्र कप में ही सिक्ष गये होंगे, अवैदि वर्मी स्वीसी हमें सब सूत्रों के न्याख्यान भी स्माविष्ट होंगे। पद्धिसान के व्याख्यान से इसी में के होंगे, जेसी कि कर्णाद के वेशिषक सूत्रों पर प्रशासिप में पद्धि स्वान आवारों ने वन्ही व्याख्यान यो के अध्याद पर सूत्रों के कम सा अनुरोध कर अपने हमादवानों, को लिखा 1, व्यवस्थान व्याख्या पर सूत्रों के कम सा अनुरोध कर अपने हमादवानों, को लिखा 1, व्यवस्थान व्याख्या पर सूत्रों के कम सा अनुरोध कर अपने हमादवानों, को लिखा 1, व्यवस्थान स्वाची में इसी स्वान स्वाची के कर सूत्र की सुत्रों हो सुत्र की सुत्र क

<sup>े</sup> संचित्रयमस्यवतमनादिमस्ययं केनिनिद्दिनिर्मर परमार्डरें विश्वर्मे । ग्रायम्य धाचा मनसा च कायकैविनिर्ममे कापिलस्यवृत्तिकीर्म् ॥ १

" श्रशन्दमस्पर्शमरूपमन्ययं तथा च नित्यं रसगन्धवर्जितम् । त्रनादिमध्यं महतः परं भुवं प्रधानमेतत् प्रवदन्ति सरूरयः ।। <sup>२</sup> ऋहं शब्दे ऋहं स्पर्शे ऋहं रूपे ऋहं रसे। ऋहं गन्धे ऋहं स्वामी धनवानहमीश्वरः॥ ं श्रहं भोगी श्रहं धर्मे ऽभिपिनतोऽसी मया हतः । श्रहं हनिप्ये बलिमिः परे रित्येवमादिकः ॥ धर्माल्यं सीहित्यं यमनियमनिपेवर्णं प्रख्यानम् । ज्ञानैश्वर्यावरागाः प्रकाशनीमित सास्त्रिकी वृत्तिः॥ रागः कोघः लोभः परपरिवादोऽतिरोद्रताऽतुष्टिः । निकृताकृतिपारुष्यं प्रस्थातैषा तु राजसी द्यत्तिः ॥ प्रमादमद्विपादा नास्तिक्यं स्त्रीप्रसंगिता निद्रा । श्रालस्यं नैप्रृ रायमशीचिमिति तामसी वृाग । ॥ बाह्यकर्माणि संकल्प प्रतीतं योऽभिरत्तति । तन्निष्डस्तत्प्रतिष्टरच, प्रतेरेतदि लत्तगुम् ॥ स्माध्यायो वक्षचंर्यं च यजनं याजनं तपः । दानं प्रतिमहो होमः श्रद्धाया सुखार्थं यस्तु सेवेत महाकर्मनपांति च । प्रायश्चित्तपरो नित्यं सुखेयं परिकीर्तिता ।। एकतं च पृथक्त्वं च नित्यं चैवमचेतनम् । सर्धमं सत्कार्यमद्योभ्यं झेयाँ निवेदिपा च सा ै।। मागोऽपानः समानश्च उदानो ब्यान एव च । इत्येते वायवः पश्च शरीरेपु शरीरिणाम् ॥ श्रस्तित्त्वमेकत्वमथार्थवत्त्वं, पर्गर्थमन्यत्वमकर्तृता च । योगो वियोगो बहुवः पुमांसः स्थितिः शरीरस्य च शे पवृत्तिः ।॥

स्त्रकर्म एयभियुक्तो यो रागद्वे पविवर्जितः । ज्ञानवान् शौलसम्पन्न श्राप्तो ज्ञेयस्तु तादशः " ॥

इस रलोक को तुलना कीजिए, कठोपनिपद् शशाश्र के साथ । उपनिपद् के सन्दर्भ की, प्रकृति का स्वरूप

वर्णन करने की दिशा में कितने सुन्दर रूप में उपस्थित किया गया है। ै , इसप्रकार के प्रयोग माठरबृत्ति [ २४ ग्रायों ] श्रीर युक्तिदीपिका [ ग्रायों २४ पृष्ट १९४ ] में भी उपलब्ध होते हैं । समवतः उनका श्राधार यह पञ्चशिखवानय ही होगा ।

इन तीन श्रायों छुन्दों में जिस श्रय का निरूपण है, वह गद्य रूप में विज्ञानभिषु ने सांख्यपहण्यायी . १।१२७ सूत्र पर पञ्चशिखाचार्य के नाम से उद्धत किया है। वह गद्य सन्दर्भ भी इस ब्याब्या में बन्यब्र उपलब्ध होता है।

ये तीनों श्लोक थोड़े पाठमेद से युक्तिदीपिका, ११३८ के क्लकत्ता सस्करण, पृ० १२८ पर उद्धत हैं।

युक्तिदीपिका के इस स्थल के पाठ इतने शुद्ध नहीं हैं।

युनिवदीविका में यह आर्थ्या छन्द में है। दो बार्याचों में, एक में विविदिया चौर दूसरी में चविविदिया का लत्त्या किया गया है। इस पृत्ति में अधिविदिया के लक्ष्य का रत्नोक नहीं है। पर-त अर्थ का क्रम और ब्युत्पादन सर्वधा स्पष्ट है। परन्तु युन्तिदीपिका में इन द्यार्पामी का पाठ अस्पष्टार्थ कहै। विधितिया धीर श्रविविदिया के क्रम में विषयंग्र भी कर दिया है। तथा इनके जो सख्य किये गये हैं, वे इनके स्वरूप को बताबाने में श्रतपट ही हैं।

यह पदा देवल के मन्य में उद्रुख पाया जाता है । देवल के मन्य का वह सन्दर्भ, याजवल्यवस्मृति की भापरादित्य रचित भापराको नामक व्याख्या में प्रायश्चित्ताच्याय, रखोक १०१ पर नद्शत है। यह सांख्याचार्य देवल, हेरवररूप्य से भी बहुत प्राचीन काल में हो चुका है। 'सांहद के प्राचीन माचाय' मासक प्रकरण में इसका विस्तृत उस्तेख किया गया है। तथा प्रसंगवरा अन्यत्र भी कई स्पत्नों में इमने इसका उस्तेत किया है यह रलोक माउरवृत्ति चीर जयमगता टीका में, पांचवीं खार्या की ब्याव्या में बद्धत है। वहां उत्ताद के

पाठ में कुछ मेद है। साठर का पाठ इसप्रकार है-

49"

इसप्रकार ये तेरह रलोक इस व्याख्या में उद्भुत ऐसे सम्भाग हो सफते हैं, जो पञ्च-शिव की रचना हों। यदि इस मम्भागना को सत्य को संभा तक माना जाय तो पञ्चशिव के नाम से उद्भुत पिछले चार रलोकों को भिजाकर सञ्जह संख्या ऐसे ख्लो में की हो जाती है, जिन्हें पञ्चिताल की रचना कहा जा सकता है ।

इनमें कोई सन्देह नहीं, कि इन तरप्रसमास सूत्रों के सम्बन्ध में पद्ध शिख का ज्यारयान सब से प्राचीन ज्याख्यान है, पद्धशिख कपिल का ही अशिष्य था, उसने कैपिल की रचना के आधार पर विस्ट्रन ज्याख्यान प्रन्य लिखे, यह इम प्रमाणपूर्वक पं हो दिखला चुके हैं। इनके अतिरिक्त इस प्रकृष्ण में तरप्रसमास सूत्रों को हाः ज्याख्याओं का इसने विवेचन किया है। इनकी रचना के का क्रम के अनुसार इतवो इर प्रकार ज्यावश्यित विया जा सकता है—

१--तत्त्वसमाससुत्रवृत्ति-क्रमद्रीपिका = ख़ीरट हैतीय अथवा चतुर्थ शतक के लगभग १

र-सर्वोपकारिशी

३---तद्रयाथाध्येतीपन

१---सांख्यतस्यविवेचन

५--सांख्यसूत्रविवरण

६-कापिलसुत्रविवरण, अथवा कापिलसूत्रवृत्ति ।

'पुजितस्तद्विधीर्निःयमाप्तो झेयः स ताहराः'

जयमंगला का पाट है---

'निर्वेरः प्रजितः सञ्जराती और्यः सताहराः ।'

 'सीवय के प्राचीन भाषाय' नामक प्रकरण में पत्यविक्ष के प्रत्या में इस उन सब वावयों के संग्रह का प्रयत्न करेंगे, जिन्हें पत्रविक्ष की रचना माना गया है, भ्रथचा माना जाना संग्रव किया गया है। مراجيه والمرابع

emin kir (), ken kirjana () kejir (), emikrasa talini (kirjania). Kabilian kirantahan kalendari () ekitik (), emikrasa (), esperik

# ै<sub>ए पर प्राप्ति</sub> सांख्यसप्ति<u>त्वे व्या</u>ख्याकारं क्षा

# सांख्यसप्तित की पांच प्राचीन व्याख्या--

ं है। श्रमें श्राचारों ने सांख्यकारिका पर व्याख्याप्रन्थ लिखे हैं। संभ्य है, उनमें से कुंब श्रभी तक भी श्रमुपलब्ध हों, परन्तु जो उपलब्ध हें, उनके सम्बन्ध में भी बहुत सी वार्ते श्रभी तक श्रहात हैं। इस प्रकरण में हम निम्तलिखित व्याख्याप्रन्थ श्रीर उनके रचियताओं के काल श्रादि के सम्बन्ध में कुंब प्रकाश डालेंगे।

न्याख्याकार
१ — माठरवृत्ति श्राचार्य माठर ।
२ — युक्तिदीपिका [श्राह्मात ], संदिग्य नाम—पापस्पति भिन्न ।
३ — गौडपाद भाष्य श्राचार्य गौडपाद ।
४ — जयसंगता [श्राह्मात], संदिग्य नाम—शङ्करार्य श्रथमा, शङ्कराचार्य ।

४ — तस्यकौमुदी यापस्पिति मिश्र ।

पांच व्याख्याओं के नाम-

माठरहोत्त के रचिवता श्राचार्य माठर हैं, कर्ता के नाम से ही यह दृष्ति प्रसिद्ध है। गौडपाद भाष्य भी, बसके कर्ता श्राचार्य गौडपाद के नाम से ही प्रसिद्ध है। वाचरपति मिश्र ने स्वयं श्रपने व्याख्याकर्य के श्रान्धम उपसंहारास्मक ख्लोक में श्रपने श्रीर व्याख्याकर्य के नाम का निर्देश कर दिया है। मिश्रने लिखा है—

''मनाति सुमुरानीव घोषणन्ती सर्ता मुदा। श्रीदाचस्पतिमिश्राणां कृतिस्नात् तत्त्वक्रीमुरी ॥' ं युक्तिदीपिका के नाम का निश्चय, उसके खन्तम उपसंहारात्मक चार रत्तोकों में से द्वितीय रत्तोक के खाधार पर होजावा है, रत्तोक इसप्रकार है—

"इति सद्भिरसंप्रान्तैः कुदृष्टितिमिरापहा । प्रकाशिकेयं सर्गस्य धार्यतां युक्तिदीपिका ॥"

भाय के नाम का निर्चय होने पर भी इस भाय के रचियाता का कभी तक निर्चय नहीं होपाया है। इसके सम्पादक महीं देव ने जहां बहां मन्य की टिप्पणियों में, कनेक मंदिग्य विषयों को भूमिका में स्वट्ट करने का उन्तेल किया है। परन्तु किन्हीं क्षमात कारणों से क्षभीतक यह मूमिका प्रवासित नहीं हो पाई है। इस भाय के हस्ततेल के कन्त में जो चंकि निर्दिष्ट है, उसमें भनीत होता है, कि यह मन्य भी वापार्शन मिश्र की रचना है। यह लेग करवात संदिग्य है। यदि इस मन्य के रचिता का नाम यापर्शत मिश्र मान भी लिया जाय, किर मी

यह निश्चित है, कि यह वाचरपति पद्दर्शनव्य ख्याकार वाचरपति नहीं है 'ो विकास को जाता है। स्लोक जयमंगला व्याख्या को नाम भी उसके प्रथम रलोकों हो निश्चित हो जाता है। स्लोक

इसप्रकार ह<del>ै . .</del>

-- "श्रिषिगततत्त्रालोकं लोकोत्तरवादिवं प्रएम्म मुनिम् । कियते सप्ततिवायार्थांचा वयमगला नाम ॥' • -

्र परन्तु इस न्याख्या के रचियता के सम्बन्ध में अभी तक पूर्ण निरुचय नहीं हो पाया है। पढ दुरीनव्याख्याकार याचरपति मिश्र के खाँतिरिक्त खान्य झाचायों के काल खादि का भी पूर्ण निरुचय नहीं है। इस प्रकरण में इन्हीं सब वातों पर यथासम्भव प्रनाश डाला जायेगा।

# वाचस्पति मिश्र

तस्वंकौमुंदी का रचनाकाल-

पडद्शीनव्यात्याकार वाचरपति मिश्र ना समय सर्वथा निर्द्चित है। यदावि सांस्वतत्थन कौमुदी में उसने अपने समय अथवा इस मन्ध के प्रारम्भ या समाप्ति के सवस्तर का नोई निर्देश नहीं किया, परन्तु न्यायवाधिकतारुपंदीका की समाप्ति पर गौगम के मूल न्यायस्त्रीं का संवादन कर, उनका 'न्यायस्वीनिवन्व' नाम से उल्लेख किया है। उसकी समाप्ति पर छुत्र उपसंहारातमक रलोक हैं। उन में से अन्तिम एक रलोक में मन्य समाप्ति के संवत्सर का निर्देश किया गया है। वहां लिखा है—

''श्यायम्वीनियन्धोऽमायकारि सुधियां मुदे । श्रीनावरपतिमिश्रेण वसंग्रह वसुदस्तरे ॥ इसके खनुसार सं० मध्म (विकसी ) में श्री वाचरपति मिश्र ने इस श्रम्थ को समाप्त किया । पांचवीं कारिका की न्याख्या में वाचरपति सिराता है—

"सर्रे' चैतदस्माभिन्धीयवास्तिकनात्त्रयं टीकायां खुरसादितमिति नेहोक्तं विस्तंत्रयात् ।" [ वानगंभीसातीन संस्करण, ५० १७५ ]

नवम कारिका की न्याख्या करते हुए, सांरयतत्त्वकीमुदी में पुन लिसा है-

''ग्रमाउ'त् भागोस त्ते ॰ इरगदि भ्यापरार्ति मतातप टीका वामभिहित मस्माभि. ।'' चालरामोदासीन सम्करण. पु॰ १४७।

संत्रहवीं कारिका की व्याख्या पर पुनः हिता है-

''०—सर्रानुमानोच्छेदभसमः इत्युपपादितं न्याययात्तिकतात्पर्यटीकायामस्माभि.।'।

[ बालरामोदासीन संस्तरस, पु० २२४-- २६ सांच्युतन्व रोमुदी के इन उन्हेंपों से यह सप्ट हो जाता है, कि न्याययार्तिनतात्तर्यटीका को रचना तत्त्रक्रोमुरी से पहने हो चुकी थी। इस आधार पर तात्पर्यटीका तथा न्यायस्ची नियन्य के समाप्ति के संबरसर में हो वर्ष श्रीर जोड़ पर हमने सांख्यवत्त्वकौमुरी की रचना

इस सहयन्त्र के प्रमालों का उल्लेख इसी प्रकास में प्रयावक थाने किया जायना । " " "

का संबरसर ६०० विकमी मान लिया है। जो फ्रीस्ट ८४३ में ऋाता है। ब.चस्पाि के 'वरसर' पद का ऋर्थ विकमी संवत होना चाहिये—

वावस्पति के कालिनिर्णायक पद्य के सम्बन्ध में यह आशंका की जा सकती है, कि इस नश्च का 'वरन्द' शन्द विक्रनी संवत् के लिये श्रुक हुआ है, श्रुयया शक संवत् के लिये श्रुककात संवत् के लिये श्रुककात संवत् भानना चाहिये, श्रुयवा शक संवत् है कि बाचराति का समय न्हा विक्रमी संवत् मानना चाहिये, श्रुयवा शक संवत् श्रुक्त सम्बन्ध में हमारा निश्चय है, कि यह विक्रमी संवत् स्वीकार किया जाना चाहिये। इसके लिये अब युक्ति हम उपस्थित करते हैं।

(क) वाचस्पतिकृत तात्पर्यटीका पर खद्यनाचार्य ने तात्पर्यपरिशुद्धि नामक व्याख्या तिस्त्री है। उदयनाचार्य ने अपने समय का धोतक एक पद्य लक्त्यावती नामक लघुकाय निवन्य के अन्त में इसमकार लिखा है—

"तकीम्यराङ्गप्र मेतेषातीतेषु राकान्ततः । वर्षेपूर्यनश्चके सुत्रोतां लक्ष्णारलीम् ॥"

इससे रपष्ट है, कि उदयनाचार्य ने ६०६ राक संदत्त में लच्चणावली को समाप्त किया। श्रव्य पिंदु वाचरपति के स्रोक में 'वरतर' पद का अर्थ राक संवत् सममा जाय, तो इसका यह अभिन्या होगा, कि वाचरपति मिश्र ने मध्य राक संवत् में तारपर्यटोका' को समाप्त किया। यदि त.रार्यपरिशुद्धि को समाप्ति का संवत्, लच्चणावली का संवत् ही मान लिया जाय [जो कि स्वभावतः सच्चणावले के संवत् से पहले ही माना जाना चाहिये], तो हुन दोनें [तारपर्यटीका और रारपर्यपरिशुद्धि] कर्मों में केवल आह वर्ष का अन्तर होता है। यह वात मरलता सेस्वं ना नहीं के जा सकती, कि विना पर्याप्त प्रसिद्धि प्राप्त हुए ही, तारपर्यटीका पर तालयप्रपर्यक्त केसी टीका लिखे जाने का बल्त किया जा सके।

यह बात उस समय श्रोर भी विचारिणीय हो जाती है, जब हम देरते हैं, कि उदयनाचार्य भी याचरिषित का समकत्त्र विद्वान् था। यदि वे दोनों एक काल में हों, तो विना किसी पारिपरिक विशेष सम्बन्ध के यह संभावना नहीं की जा सकती, कि एक, दूसरे के अन्य पर व्याख्या लिखे। श्रीभनाय यह है, कि वारार्यर्ट का लिखे जाने के श्रनन्तर, श्रपने उपयोगिता के कारण पठनपाठनप्रणाली में स्वीवार किये जाने, श्रीर उसके फलस्वरूप विद्वज्ञान् में प्रसिद्धि प्राप्त करने के लिये पर्यान्त समय को श्रपेता होनी बाहिये। जिससे प्रभावित होकर ताल्पर्यपरिद्युद्धि जेसी ज्याख्या लियेन के लिये पर्यान्त समय को श्रपेता होनी बाहिये। जिससे प्रभावित होकर ताल्पर्य-परिद्युद्धि जेसी ज्याख्या लियने की श्रावर्यकरा चर्यनाचार्यको श्रीन्तम हुई। इसप्रकार की

श्वाचरवित्त मिश्र ने कापर्यंटीका की रचना के समय गौतम न्यायसूत्री का जो याट विवेचनापूर्वक निर्णय किया, उसी के अनुसार तारवर्यटीका के धारत में उन सूत्री की यवात्रम लिल दिया। यह शायसंदोका के एक परिशिष्ट के समान है। इसी सबका नाम ग्यावसूचीनिक्य है, तिसके धारत में उक्त रसीक लिया गया है। इससिये इक्षमें उस शेवल का सन्यत्य वाय्यर्यटीका की समाध्य के साथ ही निर्मिट कर दिया है।

परिस्थिति को छाठ वर्ष जैसे छत्यरूप काल में प्राप्त करना छसम्माय है। इसलिये वाचस्पति के पदा में 'वत्सर' पद का छार्थ शक संवत् नहीं समकत्ता चाहिये।

तात्पर्यपरिशुद्धि के प्रारम्भ में उदयनाचार्य ने एक रह्मोक के द्वारा धापस्पति मिश्र के सम्बन्ध में अत्यन्त आदरातिश्य प्रकट किया है, इससे स्पष्ट होता है, कि उदयन के समय तक वाचस्पति मिश्र अपनी कृतियों के आधार पर विद्वन्भएडल में पर्याप्त प्रतिष्ठा प्राप्त कर चुका था । उदयन का रह्मोक इसप्रकार है—

> "मातः सरस्यति पुनः पुनरेप नत्या धदास्त्रीलः क्रिमपि विज्ञपयाम् ग्येहि । वाक्चेतसोर्भम तथा भव सावधाना वाचस्पतेर्यम्म न स्ताततो यथैते ॥"

बायस्पवि के सम्यन्य में इस आदराविशय के प्रदर्शन से इन दोनों ही विद्वानों की स्थित पर विचार करते हुए, निश्चित अनुमान किया जासकता है, कि उदयमाचार्य वायस्पति सिश्र की खपने से पर्याप्त प्राचीन जानता है। वाचापति के रलोक में 'वत्सर' पर का विक्रभी सबत अर्थ किये जाने पर उदयमाचार्य से १४३ वर्ष पूर्व वायस्पति की स्थित स्पष्ट होती हैं, जो उक्त मावनाओं के मनने के लिये खस्वन्त उप्युक्त समय हैं। यह चात आठ वर्ष के अस्यन्त अल्प काल में संमव नहीं मानी जासकती।

'वत्सर' पद के सम्बन्ध में डा॰ गंगानाथ मा महोदय के विचार-

(स)-महामहोपाष्याय डॉ० गंगानाथ मा महोदय ने सांघ्यवस्व मैगुरी की भूमिका में वाचरावि का समय ८६८ विक्रमी संवत् ही स्वीकार किया है। श्रीयुत का महोदय ने यह भी लिखा है, कि प्रियला प्रदेश में स्थित सिमरीनगढ़ी के शिलालेस से यह प्रतीत होता है, कि शक संवत् र०१६ व्यवीत ११४५ विक्रमी संवत् और २०६० ईसवी सन् में नान्यदेव नामक र.जा ने इस बास्तु का निर्माण वराया। ईसा की ग्याग्हरी सदी के व्यक्तिम भाग में नाग्यदेव राजाहुव्या। भागवृद्धि सदी के व्यक्तिम भाग में नाग्यदेव राजाहुव्या। भागवृद्धि स्व के व्यक्तिमाणनुसार इससे छुद्ध सदी पूर्व मिथिला प्रदेश पर नेपाल के राजाओं को व्यविपत्य था। नेपाल पर्वतीय प्रदेश होने के कारण वहां के राजा शिविकाओं में [ व्याजक की भाषा में इन्हें डांडी कहते हैं ] पुरुषों के कन्धों पर ही पत्रते थे, इसिलिये उनको नर्याहन कहा जाताथा। ऐसे ही किसी प्रतापी राजा के सिक्षिला पर प्रभूदन के समय, पावस्पित मिश्र ने व्यवने भागती नामक निवन्य की समात किया है। भागती के एक उपसंहार स्लोक में वायस्वित मिश्र ने लिखा है—

सांख्यत वकीयुदी का यह संस्थारण श्रोरियद्दल युक एकेन्सी पूना से १६६४ ईसवी सन् में प्रकाशित हुच्या है। इसका सम्पादन भी उक्त भा महोदय ने ही किया है।

'नृपान्तराणां मनसाप्यगम्यां अध्येषमात्रेण चकार कीर्त्तिम् । कार्तेश्वरासारसुप्रतितार्थसार्थः स्वयः शास्त्रविचक्त्रणस्य ॥ - नरेश्वरा यच्चरितानुकारमिच्छन्ति कर्त्तुं नच पारयन्ति । तरिमन्यद्वीपे महनीयकीर्ती श्रीमन्त्रगेऽभारि मथा निवन्धः॥'

रलोक के अन्तिम चरण का 'नृग' पद उक्त राजा की नरवाहनता को स्पष्ट करता है। इससे निरचय होता है, कि वाचम्पति के समय में मिथिला पर नेपाल के किरात राजाओं का पूर्ण श्राधिपत्य था। का महोदय के विचार में श्रासामञ्जस्य—

यद्यपि श्रीयुत मामहोदय ने छपने विवरण में वाचस्पति का समय ६४१ ईसवी सम् अर्थान् ६६६ विक्रमी संवत् ही स्वोकार किया है, शक संवत् नहीं। परन्तु इस प्रसंग में जो साधन आपने उपस्थित किये हैं, वे सर्वथा अपर्यान्त हैं। क्योंकि इतिहास और ताम्रवज्ञों के आधार पर यह बात स्पष्ट होती है, कि खीस्ट नवमशावक के प्रारम्भ से ही निथिला पर नेपाली राजाओं का प्रमुख नहीं था, प्रखुत मिथिला पर पालवंश के राजाओं वा आधिपत्य था। खीस्ट ६१० से ६४६ तक पालवंश का एक बहुत ही गराकमी और यशस्वी राजा देवपाल नामक था, यह यहा दानी और धार्मिक मनोवृत्ति का था। वाचस्पति ने भागती के अन्त में जिस राजा का उल्लेख किया है, वह देवपाल सहश प्रतापी और विद्वान रोजा ही सम्भव हो सफता है। राजा देवपाल के लिये नुग पद का प्रयोग—

हमारे विचार से वाचापति के उक्त पदा में 'मृग' राज्य नरवाहनता का छोतक नहीं है। प्रस्तुत भारतीय इतिहास में प्रसिद्ध 'मृग' नामक राजा की समानता, देवपाल में दिखलाने के लिये ही इस राज्य ना यहां प्रयोग किया गया है। हमारे इस विचार मो, भामती की ज्याख्या वेदान्त-कल्पतक के इस प्रसंग के पद भी पुष्ट करते हैं। यहां भामती के उक्त पदा का संकितार्थ करते हुए लिसा है—

"तथाविषः सार्थी वस्य प्रकृतस्य वर्त्तते स स्वास्त्रवेदवरः । स्व इति सस खारवा र "
इससे स्पष्ट होता है, कि भारतीय इतिहास के प्रसिद्ध 'नृग' नामक राजा के गुणों का
ध्यान रखते हुत, प्रजापी धार्मिक देवपाल को ही 'खपर नृग' कहा गया है। ताम्रपत्रों में खन्यत्र भी '
नृग' नाम का इसप्रकार उल्लेख खाता है। एक ताम्रपत्र गा लेख इसप्रकार है— ,

"भूमिप्रदानाग्न पर' प्रदानं दानाद् निशिष्टं परिपालनं च । सर्वेऽतिसप्टां परिपारय भूमिं नृषा सुगादास्त्रिदिवं प्रपन्नाः" ॥"

<sup>ि</sup> दिस्ती चांक बहाल, बोल्यूम १, थी अमेराचन्द्र मञ्मदार द्वारा संवादित । पुन्द ६६-- १४२ ।

<sup>ै</sup> निर्धायमागर प्रेम, धम्बई संस्वरण पुरु १०११ |

Khoh (लोड) बॉपर प्येट, महाराम संग्रेम, [२०६ गुन्त संवत, १२८ ईमवी सन् ] पक्षांत्र गुन्त इत्तिकारमञ्जू पुष्ठ ११४, पंतित २३ ।

उस समय के इतिहास में तत्कालीन राजाओं की, प्राचीन प्रसिद्ध राजाओं के मांथ समानता दिखलाने के लिये बान्य भी श्रमेक उल्लेख उपलब्ध होते हैं। उनमें से कुछ इसप्रकार हैं-

(१)-समुद्रगुष्त ( ३३०-३०४ ईसवो सन् ) के सम्बन्ध में एक लेख इसप्रकार है-

विस्मारिता चृत्रनयः पृथुराचनाचाः. ९ ।

(२)—इसीप्रकार वशोधरवर्मन (५३२ ईमवी मन्के लगभग) के सम्बन्ध में एक लेख है-स श्रेरोत्राग्नि सम्राडिति मनुभरतालर्कमान्यातृकल्पे

कल्यायो हेम्नि भारतान् मिलारित सुतरां आजते यत्र शब्दः। 🦜

(३)-राजा गोपाल (७५० ई० सन् के लगभग) के सम्बन्ध का भी एक ऐसा ही लेख है-्रद्धान्ते सांत कृतिनां सुराज्ञि यश्णिन् अद्धेयाः पृथसगराद्धोऽप्यभूवन् ॥ 3

इसमकार वाचरपति मिश्र के लेख में भी 'चृत' पद के प्रयोग से चृत के समान दानी चौर प्रजायस्सल महनीयकीत्ति राजा देवपाल का ही उल्लेख किया गया है। अब यदि हम वांचरपित के वरसर पद का अर्थ विक्रमी सेंवत समझते हैं तो निश्चित ८४१ सीस्ट के समीप उसका समय आता है, जो मिथिला पर राजा देवपाल के प्रमुख का समय है, अौर वाच-स्पति का वर्णन सर्वथा उसकी स्थिति के अनुकूल है।

'वत्सर' पद का 'विक्रम संवत्' व्यर्थ ही समञ्जस है-

इसके विपरीत यदि हम 'बस्सर' पद का अर्थ शक संवत् समफ़ने हैं, तो मध्म शक संबत् स्वीस्ट १७६ सन् आता है। अप इमें देखना चाहिये कि इन समय निथिता पर किन राजा का प्रभुत्व था ? इतिहास से हमें मालूम होता है, कि पाल राज्य की ऋरमधिक श्रवनित का यह काल था। मिथिला की प्रजाने कुत्र समय पूर्तपाल राज्य के निरुद्ध एक क्रान्ति कर दी थी, स्त्रोर मिथिला प्रदेश का बहुत बड़ा पाग पाल राज्य से निकल चुका था। मिथिला में उस समय किसी

एंरण का शिखांलेख, फ्लीट् गुप्त इन्स्फ्रिय्यन्त्, संख्या २ |

मन्द्रसीर शिलास्तरम, पलीट् गुप्त इन्स्क्रिप्शन्ज् संत्या ३३ ।

नालन्दा कॉपर प्लेट, देवपालदेव लेखित ।

<sup>&#</sup>x27;तिस्मन् महीपे महनीयकीची श्रीमन्नृगेऽकारि मया निवन्त्र.'

Unfortunately there is (as Professor Ludars informs me) no epigraphical record of this king and we cannot say when or where he lived. [Introduction, "The Yoga-System of Patanjali," by J.H.

<sup>्</sup> र परन्तु उक्त श्रार्थापक महोदय इत्य यात का निर्धय न कर सके, कि वाचस्पति के रखोक में 'मृगः पद सतकालीन किमी राजा का साजान नाम नहीं, प्रत्युत उमकी उपमा के लिये प्रयुक्त हुआ है। जैसा कि भामती के स्थारवाकार क्रमलानन्द सरस्वती ने वेदान्तकरुपतर में स्पष्ट कर दिया है।

हिस्ट्री क्षोंक् दंशाल, पांत्युम ३, श्री रमेशचन्द्र मञ्मदार द्वारा सम्पादित । पृष्ठ ६६-१६२ ।

भी एकच्छत्र प्रतापी राजा का इतिहास से पता नहीं लगता। ऐसी स्थिति में वाचग्पति के द्वारा न्हुग के समान प्रतापीं और धार्मिक राजा का वर्तन खनगैल सा ही होजाता है।

स्तीस्ट ध्यत् के बाद पालवंश के एक ऐसे राजा का उल्लेख इतिहास में आता है, जिसने पालवंश के नष्ट राज्य का उद्धार किया। इस राजा का नाम महीपाल था। इसने ही मिथिला की पुनः विजय किया। इससे लगते हुए पूर्वकाल में मिथिला पर किसी भी एकच्छत्र राजा का राज्य इतिहास से पता नहीं लगता। 'वस्सर' का अर्थ, शक संवत् मानने पर वाचस्पति के १२ वर्ष बाद महीपाल का समय प्रारम्भ होता है, ऐसी थिति में वाचस्पति के वर्णन का विषय महीपाल को कदापि नहीं कहा जासकता। इससे यह स्पष्ट परिणाम निकलता है, कि वाचस्पति के 'वस्सर' पद का विकमी संवत् ही अर्थ समकता चाहिये।

'वत्सर' पद का शर्थ 'विक्रम संवत्' नहीं, श्रपितु 'शक संवत्' है, श्रीष्टत दिनेशःचन्द्र भट्टाचार्य का मत---

श्रीयुत दिनेशचन्द्र भट्टाचार्य ने इस स≠यन्ध में कुछ नई सूचतार्षे शकाशित कराई हैं। अपके उनके खाधार पर खापने 'वस्सर' पद का खर्थ 'शक संवत्' मानने को ी श्रोरणा को है। आपके लेखका सारांश इसमकार है—

(१) — वायरपित ने भामती में शङ्कराचार्य के प्रतिद्वन्द्वी भास्कर रखन किया है, शङ्कर का काल यद्यपि श्रानिश्चत है, फिर भी उसे ८०० ईसवी सन् में समकता विदेश इसतिये वायरपित का समय जल्दी से जल्दी १००० ईसवी सन् के लगभग माना जासकता है।

(२)—बौद्ध मत का खरण्डन करते हुए. तात्पर्यटीका के प्रष्ठ ३३६ पर अपोह शब्द के अर्थ-प्रसंत में वाचस्पति एक उद्धरण इसप्रपार देता है—

"यथाह भदन्तधर्मीत्तरः --

''युद्धका कल्पितया विविक्तमपरैंर्यदूषमुरिलस्थते । युद्धिने न यहिः' इति ।"

यह सन्दर्भ, शाबेट्र्मी Stcherbatsky के लेखातुसार, तिब्बती भाषा में सुरत्तित, धर्मीचरप्रणीत 'ख्रपोहप्रकरण्' नामक रचना के आधार पर है। वाचस्पति के द्वारा 'धर्मोत्तर' के साथ आहरणीय 'भट्न्त' पद का प्रयोग करने से प्रतीत होता है, कि धर्मेत्तर, बायस्पति ते लगभग एक सौ वर्ष पुराना होगा। तिब्बती आधारों पर धर्मेत्तर, राजा धनपाल [श्रीस्ट मबन शतक का मध्य] का समकालिक था। वस्तुता धर्मीत्तर, पालवंदा के चार पांच राजाओं के खनन्ता आधार। राजतर्रांगणी [श्रायध्न] में भी धर्मोत्तरका उल्लेख है। यहां इसे जवापीद (२०० ई० सन्र) का समकालिक धताया है। यह दथन तिब्बती साही के कुछ ख्रिक विरुद्ध नहीं है, और हम्

<sup>े</sup> हिस्टी थॉफ़ बंगाल, बॉल्यूम १, श्री रमेराचन्द्र मज्मदार द्वारा सम्पादित । पृष्ट ६६-११२ ।

र देखिये जर्नेस ब्रॉक् दि गंगानाथ का रिसर्च इन्स्टिट्यू दूर प्रयाग, Vol. 2 Part 4 धगरत १६४१,

<sup>-</sup> पुष्ट ३७३ से ३४६ ।

तुसना करें, न्यावकन्द्रकी पु॰ १६७, वनारम का विजयानगरं सीरीज संस्करच । तालयंटीका का बच्च पुछ भी हुसी सीरीज़ के मंस्वरख का है।

'धर्मोत्तर को सरलता से खोग्ट नवम शतक के पूर्वार्ध में तरत सकते हैं। इसलिये वास्पित वशम 'शतक से पूर्व नहीं रसका जासकता।

(३)-- धायलीलावती 'से एक निम्नलिखित सन्दर्भ,है-

"तदिर्द /चिरतनवैश्रपिक्रमतद्वार्ण् (भूषणुकारुश्वोत्त्र्वाकरम् । तदियमनाम्नातृताः भावर्वेद्वस्य यदयमाचार्यक्रम्यवयस्यते । तत्रवः च तद्तुवाविनस्तादार्योचार्यस्य हिहनादः –स.विदेर हि भगष्ठीरणादिःः

्वारपर्यंदीका [ लाजरस सरकरण, प्र० २००० ] में ज्ञाचरपति ने भी इसको उद्कृत किया । । है । इसक्रकार बल्लभाषार्यः [.११०० ई० सन्] के खनुसार बाजराति का सभ्य, न्यायभूषण के रचियता भासर्वज्ञ के वाद ब्राता है । न्यायभूषण में भासर्वज्ञ ने वौद्ध पण्डिन प्रजाकर नुमा [ गण-कारिका G O.S IntroiP.I.] के विचारों कारपण्डन किया है । इसक्रकर भासर्वज्ञ का जल्ही से ग्रेजल्दी का फाल की स्ट नवम शतका उक्त वासकता है ।

।/(श)—किरणावली शक्षे प्रष्ठ ११४ पर ब्ह्यन ने कालनिरूपणा प्रसंग में।एक, सन्दर्भ इस प्रकार ब्र्युत किया है—

"न चास्माकाशौ तथा भवितुमह"तो विशेषगुणायस्वात् पृथिव्यादिवदिस्याचार्याः ।'

ृतात्पर्यटीका पृष्ठ २८०५ (बाजरस लांक्यरणः) में ब्राच्यपति का लेख, इसमकार है—

•"अति पाकाशास्तानी नः परापरव्यतिकरकारसम् , ज्ञताधारसम्युग्यसमिष्टवा, पृथिव्यादिवत्।" परम्बुं किरसम्बन्नते के ज्याच्याकार मर्धमान ने बहा । 'ब्याचार्य' पद से ;ज्योमशिवाचार्य

े परन्तु १करण्डिला कृष्याच्याकार वधमान न वहा । क्षाचाय । पद्.सः न्यामाशवाचाय का महण् किया हैं वाधरपति का नहीं । इससे यही परिणाम निकाला जा सकता है, कि वर्षमान, व्याचरपति की व्योमशियाचार्य से पीछो सममता है ।

ं इस'सम्बन्ध में यह एक ज्यान देने की बात है, 'कि ज्योमवती । पूठ देशरे े ] कन्दती हि इव देश, 'दिस-धा ] वात्पर्यक्षीका हि पूठ २६०-१-१ हिन्नी तीलावती; दिए ०६६ है के सम्दृष्टित कि सम्दर्शित कि सम्दर्शित

"म च पुरस्वापुरस्वविद्विरपि, 'यहुतरतपनपरिस्पन्दार्गतरितकम्मस्वेनैय-तृदुपपत्ते इति सूपण्-"।"

निर्णयसागर प्रेस बन्बई का मूल संस्करण, पृष्ठ देश

<sup>।</sup> If the न्यायतिसंपत्ती occurs the following passage तरिई विश्वन . . . अगणकी व्यक्ति, Which is also quoted by Vacuspati Misra in his Tatparyatika (P-227)

धार्ताव तालवेदोवन के उनत पूर्व में 'समिदने भेगवंती धार्त्यानमें म " शर्या पहिणाठ है। उद्देश्य बहां कोई नहीं है। इसलिये भीयुत भट्टाचार्य महोदय को यह जिल्लाने चाहिये था," कि न्यायजीजार्यती में तालयोचार्य के जिल्ला सिंहनाद का लिएँश हैं। यह तालयेदीया के उनत स्थल में अपन्तरप होता है।

चौखम्बा स स्कृत सीरीज, बनाग्स स स्कृरण।

४ कीसावती मूल, निर्णेश्सागर ग्रेस सम्बरण, पृ॰ २४ ।

उदयन और श्रीधर की श्रपेसा व्योमिशव पूर्ववर्त्ता श्राचार्य है, इस विचार के व्योमवती, कन्दली और किरणावली से पांच ' ख्यलों की परस्पर तुलता करके पुष्ट किया जासकता है। व्योमिशव का समय, र्र्मास्ट दशम शतक का च पूर्वार्ध, अनुमान किया जाना चाहिये, जब कि उदयन के 'आचार्य' पदका वर्धमान ने 'वाचस्पित' श्रप्यं न कर 'व्योमिशव' किया है, तव व्योमिशव की ख्रपेसा वाचस्पित को परवर्त्ता मानने पर वाचस्पित का सन्य पीस्ट दशम शतक का उत्तराई ही स्वीकार किया जासकता है। इसप्रकार वाचस्पित का 'वस्यङ्कवसु' मध्य विस्तर, शक सवत् ही मानना चाहिये। मध्य शक सवत् में अम जोड़ने से ४७६ ईसवी सन बन जाता है, जो ठीक ही दशम शतक का उत्तरार्ध भाग है।

(४)—श्रीयुत भट्टाचार्य महोदय ने पांचवी युक्ति में लिया है, कि उपर्युक्त विचार श्रीर भी पुष्ट हो जाते हैं, जब इम देखते हैं, कि श्रीयर ने न्यायक दली में वाचस्पति की रचना के साथ कहीं भी परिचय प्रकट नहीं किया है, उदाहरण के लिये 'तमस्' के वर्णन में श्रीयर ने दो रलोक उद्धत किये हैं, जिनके रचयिता का नाम श्रद्धात है। श्लोक हैं—

'तदुक्तम्—

न य भासामभावस्य तमस्तं वृद्धसम्मतम् । छायायां काष्ट्यं मिल्वेवं पुराणं मृतुराष्ट्रते. ॥
दूरसन्तप्रदेशादिमहदल्यचलायला । देहानुवर्त्तिनी छायाः न वस्तुत्वाद्विना मयेत् ॥"दिति ।
ये ही ख्लोक याचस्पति मिश्र ने न्यायकणिका [पृ० ७६ ] में वार्त्तिककार के नाम से उद्दुत किये हैं। उसके पाठमेद को देखकर यह कहा जासकता है, कि इन दोनों ने इन शोकों को एक ही स्थान से नहीं लिया है, तथा परस्पर एक दूसरे के खाधार का परिचय नहीं।

श्रीघर ने सांख्य के संकार्यवाद का विस्तारपूर्वक खरहन दिया है। वहां पर 'श्राररवानगास्त सम्मन्य' इत्यादि एक पुरानी कारिका उद्धृत की गई है। ध्रापातत देखने पर यह वात
मालूम होती है, कि श्रीघर ने ६ वीं सांख्यकारिका की वाचरपति मिश्र लिरितत 'तत्त्वकौद्धरी' के
ही शब्दों का सम्बन्ध कि का है, जहां कि उक्त पुरानी कारिका उद्धृत है। परन्तु उन सन्दर्मों की
सूद्म परीत्रण इस बात वो सिद्ध करता है, कि श्रीघर ने ठीक जिन शब्दों का उद्धरण ख्रयना
स्मयहन किया है, वे वाचरपति के नहीं हैं, श्रीर उक्त कारिका भी, जो उक्त प्रसग पर दोनों प्रन्यों
में उद्धृत है, सांख्यकारिका को एक प्राचीन ज्याख्या युक्तिदीपिका ' में भी उपलब्ध होती है।
इसीप्रकार न्यायकन्दली ' में प्रसंगय सांख्यकारिका ६७ की ज्याख्या की गई है, परन्तु इस

¹ पांच रफ्लों को देखें---जर्न ल बॉफ़ दि गंगानाथ का रिसर्च इन्स्टीट्यूट, धगस्त, १६४४, पृट्ड १४९ ।

उक्त जर्नेख, पृ० ३११-२ ।

न्यायकन्दली, लागरम बनारस संस्करण, पृ० १४३-४४ ।

कलकत्ता संस्कृत सीरीज् संस्करण, पृ० ६१ ।

म्यायकन्द्रसी, उत्त सीरकरण, पृ० २८४।

कारिका के 'ऋकारणप्राप्ते' पद का जो विशेष व्याख्यान चाचरवित मिश्र ने तत्त्वकौमुदी में किया है, कन्दली में उसका पता नहीं। श्रीधर का यह मौत, जब कि उसने धर्मीत्तर का साजात् नाम लिया है, इस बात को सिद्ध करता है, किवाचरपति कासमय न्४१ ई०सन् श्रसम्भव है। वाचरपि के श्रपने समय से यह पूरा १४० वर्ष पहले हैं।

श्रीपुत दिनेशचन्द्र महाचार्य के मत की समीचा और उसकी निराधारता-

इन फ्राधारों पर श्रीयुत दिनेशचन्द्र महाचार्य महोदय ने वाचश्वित निम्न का समय रै००० खीरट के लगभग निरिचत किया है, और इसीतिये 'श्र्यकृतसुर' में 'वरसर' पर से शक ग्रुपति के सन्त का निर्देश होना प्रमाखित किया है। हम उनके प्रत्येक द्यावार का यथासख्य खालोचन करना चाहते हैं।

(१)-राहुराचार्य के समय के सम्बन्ध में श्रीष्ठुत भट्टाचार्य महोद्दय ने स्वय खिखा हैं कि उसके समय का व्यमी तक ठीक निर्चय नहीं हैं। इसलिये उसका ८०० खोस्ट इतना निर्ध्चत केन्द्र नहीं हैं, जिसके व्याधार पर व्यन्य व्याचार्यों के समय का निर्ध्चय किया जासके। व्यनिर्ध्चय की द्यनिवाद पर निर्ध्चय की दीवार खड़ी नहीं की जा सकती। इतना श्रवस्य कहा जा सकता कि शकर से वाचस्पित व्याचीन है, परन्तु उनके कालभद को नियत नहीं किया जासकता। इस-लिये शकर से दो सौ वर्ष घाचस्पित का व्यन्तर, आधारहीन कल्पनामात्र है। शहूर के प्रतिद्धन्दी मास्कर का धाचस्पित के द्वारा भामती मे, राव्हन ' किये जाने पर भी उसके समय पर कोई विरोध प्रभाव नहीं डालना। क्योंकि भास्कर का समय भी व्यभी श्रानिश्चित ही है। इसलिये मूल व्याचार का ही श्रानिश्चय होने से यह युक्ति, याचस्पित के समय का निर्खय करने में कोई बल नहीं रलती।

(२)-यानस्पित ने तात्पर्यटीका [ ए० २४६ ] मे बौद्ध विद्वान धर्मीत्तर का नाम लेकर उसके एक सन्दर्भ को उद्धुद किया है। इसप्रकार का कल्लेख होगों को समानकालिक मानने पर भी सर्वया समय हो सकता है। धर्मोत्तर के साथ 'भदन्त' पदका प्रयोग इस बात का निर्णायक नहीं हो सकता, कि धर्मोत्तर वात्तरपित से सौ वर्ष पूर्व होना चाहिये, तथा इसीलिये व्यादरणीय भदन्त पद का प्रयोग किया गया है। वात्तरपित कोई धर्मोत्तर का व्याव्यायी नहीं हैं, जो प्राचीनता के विवाद से उसके लिये व्यादरमाय प्रकट करे। प्रखत वह उसका विरोधी हैं, विरोधी के लिये इस प्रकार के प्रयोग, समकाल में ही व्याविक संभव हो समते हैं। वस्तुत इस प्रयोग मे व्यादर की कोई भावना भी नहीं। इससे तो विरोधितापदर्शन पर ही व्यविक प्रकाश पद्धता है। फिर हम लोग स्वयं

भामती से भास्त्र का खरवन किन स्थवों पर दिया गया है, इसका कोई निर्देश शीपुत महाचार्य सहोदय ने क्यपेन सेख में नहीं किया ! फिर भी हमें इस बात के स्वीकार करने में कोई भागत्ति नहीं, कि भास्कर, बाबस्पति की क्षेत्र प्राचीन है।

अपने समकालिक बौद्ध विद्वानों के लिये । वरानर इस पदका प्रयोग करते हैं। इसलिये वाचर्यितिक द्वारा धर्मोत्तर के, साथ 'मदन्त' पद का प्रयोग उसकी प्राचीनताकों नहीं, मृत्युत संगकालिकतों को ही अधिक प्रकट करता है। श्रीयुत मदृष्यार्थ महोद्यं ने धर्मोत्तर का संमय द्वींस्ट नवमशंतक का पूर्वार्ध स्वीकार किया है, वाचस्पित ने मी स्वयं अपना यही संमय निर्देष्ट किया है। इसके खेतिरिक्त राज तरिगिछी श्रिष्ठध्न के खींधार पर वाचस्पित को जयापीई का समकालिक होना चाहिये। 'जयापीई की समय निर्देष्ट के खींधार पर वाचस्पित के जयापीई का समकालिक होना चाहिये। विद्यार्थ कही समय निर्देष्ट ने यह तित्रति साची के स्व खासकता, कि तिव्यती साची इस विषय में कुछ अधिक शामाणिक हो। इसलिये यदि धर्मोत्तर का समय जीत्व औं सौ भाना जांता है, तो बाचस्पित के नश्र खींस्ट समय होने में कोई भी असाम खास नहीं कहा जासकता। सभव है, समकालिक होनेपर भी धर्मोत्तर, आयु में वाचस्पित से छुछ अधिक हो और इसीलिये उसने धर्मोत्तर के किया मन्त्रत पद का प्रयोग किया, हो। केवल इस पदके प्रयोग से, वाचस्पित की अपना धर्मोत्तर, वाचकता। इस स्वित्ये वाचस्पित की अपना धर्मोत्तर, वाचक्त हो वर्ष होना निश्चित नहीं किया जा सकता। इसिलिये वाचस्पित की अपना धर्मोत्तर, वाचक्त ही अर्थ, वर्ष का ना विश्चत नहीं किया जा सकता। इसिलिये वाचस्पित की अपना धर्मोत्तर, वाचक्त ही अर्थ, वर्ष का ना विश्चत नहीं किया जा सकता। इसिलिये वाचस्पित के 'वरसर' पद का विक्रम सबत ही अर्थ, वर्ष का ना विश्चत नहीं किया जा सकता।

(३)—न्यायलीलावृती के एक सन्दर्भ के खाधार, पर श्रीयुत भट्टाचार्य महोद्दय ने यह सिंद्ध करने की यत्न किया है? कि याचरपित मिश्र का समग्र मासर्थ हा के बाद आता है। परन्छ प्रतीत यह होता हैं। कि उक्त सन्दर्भ को ठीक समग्रते, के लिये, यन्त, नहीं किया गर्या, और भीतिवैद्ध तथीं वीचरपित मिश्र की पूर्वापरता का परिणाम, एक आदित पर ही प्रदट कर दिया गय। हैं। इस असेत को श्रीधक स्पष्ट करने के लिये न्यायलीलावृती के उक्त सन्दर्भ का हम यहा अप

की देंनी चाहते हैं।

चिरतन मैशोपका मत में दूपणा देना, भूपणकार [ न्यायभूषण के रचिवर्ता मासर्वत ] के लिये अस्पन्त लज्जाजनकार । यह मासर्वत के लिये एक प्रकार से शास्त्रीय मर्यादा का चर्ल्लपने हैं, जो वह आचार्य का भी तिर्देशार करता है। क्योंकि चिरतन चैशेयिक मत के अनुपायी [ ताल्यचेटोका के रचियता आचार्य याचस्पति मिश्र ] का यह सिंहनाद [ उद्योपण = कर्यन ] है कि 'सविदेव मगवती' इत्यादि । । ।

इस सन्दर्भ से यह स्पष्ट्रहोता है, कि चिरंतन वैशेषिक मत् मे दूषण देंकर भूषणकार मांसर्वज्ञ में आचार का अवसान किया है। यहा ,पर, भाषा के ,पर्य से वार्यस्पति मिश्र का ही प्रहण किया जासकता है। क्योंकि अगली हेतुगर्भित मेंकित म उसी के, मन्य, और सन्दर्भ का ,निर्देश है। इसलि<u>ये बाज्य</u>पति मिश्र को भासवज्ञ से पूर्ववर्सी मान विना, भासवें के द्वीरा उसके अपमान की

श्रीजकस सब ही क्षोग, मदन्त राहुल सांकृत्यायन कीर मदन्त चानन्त्र कीमस्यायन इश्र नामों को बोतत चीर,सिसते हैं। ये दोनों थीव विद्वान इस समय पेचेंगान हैं। इसमेंसे दूसरे सम्बन हमारे स्मीप तम दिन पत्ते भी रहे हैं। परन्तु पंचायसरें सदी ही हमें इन्हें मंदन्त पत्त के साय ही दुखते व अवस्ति हैं। यब इप दिनों से राहुल क सात क्षियन में महापरिटत पद का प्रयोग भी किया जाने काम है।

फल्पना ही नहीं की जासकती। इस्प्रकार इस सन्दर्भ के आधार पर जो परिकाम शोग्रत महाजार महोदय ने प्रकद-फिया है, उससे सूर्वया विपरात परिकास निकलता है। सासबेद का समय महाजार महोदय ने स्त्रीस्ट नवम शतक लिया है। ऐसी स्थित में वाचस्पति खबश्य उससे, पूर्व होना चाहिये। इसप्रकार खीस्ट तवम, शतक के पूर्वा में वाचस्पति का होना, खड़बन्त स्पष्ट हैं। और इस आधार पर प्रति वोचस्पति के वस्सर पर हैं। और इस आधार पर प्रति वोचस्पति के वस्सर पर हैं।

प्रतीत यह होता है, कि भीवत सहाचार्य महोदय को ट्यायली हावती के उस सन्दर्भ में 'तद्यायिन ' तद का अवा सममते में आदित हुई हैं। समवत अपने, 'तत् राइद, भासर्वत का पराम्योत सममते हैं, और इसमकार वाचराति मिश्र को भासर्वत का अर्छपायी, समम्बद्ध आपने साववैद्य को अर्छपायी, समम्बद्ध और नहीं गया कि उम अवस्था में भामर्वत्र की कृति के लाग्न इस असाम्बद्ध की और नहीं गया कि उम अवस्था में भामर्वत्र की कृति के लाग्न का और उसके आयार्थ का अर्थनान करने हाला कैसे नताया गवा ? मह्युत: यहा (तत्र पद 'चिर्तत वैद्योपिक मत' का पराम्या के अर्थनान करने हाला कैसे नताया गवा ? मह्युत: यहा (तत्र पद 'चिर्तत वैद्योपिक मत' का पराम्या के हैं। उसके अनुय यी वाचर्पित ने जो 'सिय्देव हि भगवती!' इत्यादि कथन, किया है, इस्तिय उसकी अर्थना न करते भूग्यकार भामर्वत्र ने चिरतन विद्योपिक मत में द्रया हि व्या है, इस्तिय उसकी यह चेटा लज्जानक है, और आचार्य [ वाचर्पित मिश्र ] के अपमान की, वोजक है। क्योंकि उसके लेख की भासर्वत्र ने कुश्र भो पनीह न की । हम, न्यायितावार्य के, सन्दर्भ में भासर्वत्र के चिरत विद्या की की गई है, जो स्पष्ट ही याचर्पित मिश्र को उसके प्रविद्या हि सु करती है।

न्योमशिव का प्रदश् किया है, बाचरपति का नहीं।

जिस सिद्धान्त का निर्देश किया है, उसी प्रसग में उसी रूप मे वह सिद्धान्त व्योमशिव के व्याख्यान मे विद्यमान है। तब उदयन के 'आचार्य' पद से वर्षमान, वाचस्पति का पहण कैसे करता, यह हम न समक सके।

थाप कह सकते हैं, िक वाचरपति के मन्य में भी उसी तरह की पंक्ति उपलब्ध होती हैं। हम कहते हैं, िक हुआ करे, उसका प्रशस्तपाद भाष्य के व्याख्यान से कोई सम्बन्ध नहीं है। िकसी एक ही वस्तु की सिद्धि के लिये अनुमान किये जाने पर उनके पदों की समानता सर्वधा सम्भव है। अनुमानक्रयोग, गिणत के समान ही समम्के चाहियें। प्रत्येक व्यक्ति दो और दो चार ही कहेगा और लिखेगा। एक ही वस्तु के प्रतपादन में अनुमानप्रयोगों का समान होना साधारण वात है। विचारना तो यह है, कि प्रशस्तपाद भाष्य की व्याख्या करते हुए उदयन, जब किन्हीं पदों की भिन्न व्याख्या का अतिदेश करता है, तब वह वाचरपित मिश्र का उल्लेख कैसे कर सकता है १ क्योंकि वाचरपित मिश्र तो प्रशस्तपाद भाष्य का व्याख्याता ही नहीं। इसलिये प्रशस्तपादभाष्य के अन्यतम पूर्वचर्ती व्याख्याता व्योमशिव वा ही वर अतिदेश करता है, अरीर इसीलिये वर्षमान 'आचार्य' पद से व्योमशिव का प्रह्म करता है। ऐसी स्थित में वाचरपित के समय पर इस उल्लेख का कोई प्रभाव नहीं पढ़ सकता।

इस बात के स्वीकार करने में किसी को कोई आपत्ति नहीं हो सकती, कि उदयन और श्रीधर की अपेज़ा न्योमशिव पूर्ववर्त्ती आचार्य है। उसका समय, भट्टाचार्य महोदयने स्प्रीस्ट दशम' शतक का प्रारम्भ अनुमान किया है। परन्तु उसके इस समय का अथवा वर्षमान के लेख का वाचरपति के कालनिर्ध्य पर कोई प्रभाव नहीं पढ़ता। इसलिये अपने स्वतन्त्र आधारों पर वाचरपति का समय, स्रीस्ट नवम शतक का पूर्वार्ध निरिचत कहा जा सकता है। इसप्रकार याच स्पति का 'वस्बद्धवयु [८६६] वस्तर', शक संवत्त् नहीं माना जा सकता, प्रस्तुत विक्रमी संवत् ही माना जाना पाहिये।

भी श्रीत विमृतिमुचय महाचार्य ने अपने केल [दि जर्नल स्तीर दि समानाय का सिर्स्य इस्टिट्यूर, प्रयाम, Vol 3 Part I. नवस्यर १६४४, पुट २१-१६] में स्वीमिशियाचार्य का काल, सीरट सहम शतक का मारम्म, निरिचत किया है। सीर क्योमवती [पु० ६६२] की 'श्रीहर्य देवज्रुक्तिमित ज्ञाने चीर 'बारिल च श्रीहर्य विद्यानात्त्रसामात्र कर्तृ 'वक्त्याययोस्तमम्ब इति वापकस्य ह्व प्रवाचका के साजार पर क्योमिशियाचार्य को मानेश्वर के साजा मानेत श्रीहर्य कावता हम चर्चन का समकाधिक मी बताया है। हथ का समकाधिक मानते पर क्योमिशिय का समय, तीरट सत्यम शतक का पूर्वार्थ होना चाहिये। इस चावित से बचने के लिये श्रीतुत विश्वतिमुचय महोदय ने क्योमिशिय को हवें का [A 3 ounger contemporary of king Harsa] कनिय समकाधिक कर है। धर्मार हर्य जब चपनी चातु के स्तित दिनों मा, तब क्योमिशिय वृत्रवस्या महोदय के स्वामिशिय को स्वामिशिय के स्वामिशिय हो स्वामिशिय के स्वामिशिय हो स्वामिश्व हो स्वामिशिय हो स्वामिशिय हो स्वामिश्व में स्वामिश्व में स्वामिश्व में स्वामिश्व में स्वामिश्व हो सामिश्व हो स्वामिश्व हो सामिश्व ह

(४)-श्रीमुत मद्दाचार्य महोरय का विचार है, कि श्रीघर ने न्यायकन्दली में बावस्वित की रचना के साथ परिचय मकट नहीं किया है। 'वमस्' के वर्णन में जो दो रेलोक 'यायकन्दली हों। क्षाय हों। क्षाय के वर्णन में जो दो रेलोक 'यायकन्दली हों। चायकिया हो। चायकिया हो। में से स्वाप्त हों। के इन रलोकों को एक ही स्थल से न लिया हो। चरन्तु इन दोनों मच्या में बद्धत भत्तुत रलोकों का कुत्र पाठमेद इन यात का निर्णायक नहीं कहा जा सकता, कि इनमें से एक ने दूसरे का परिचय प्राप्त हो। नहीं किया था। क्योंकि पाठमेद, बाद में लेखकों के द्वारा भी संभव हो सकते हैं, और यह इस अभी आगे स्वष्ट करने का यस्त करेंगे कि शीधर को बाचस्वित की स्वान का परिचय प्राप्त था।

श्रीधर ने साख्य के सरकार्यवाद का विस्तारपूर्वक खरहन किया है। वहा पर 'खरू चालासित सम्यन्ध ' इत्यादि एक प्राचीन कारिका उद्युत की गई है। श्रापातव देराने पर कोई यह भने ही कह दे, कि श्रीधर ने इस कारिका को 'वस्वकौग्रुदी' से वद्युत न कर, 'श्रुक्तिशीपका' से किया होगा। परन्तु वस प्रसम के सन्दर्भों का सूरम परीकृष्ण इस वान को स्पष्ट सिक्क कर देवा है, कि श्रीधर ने यह कारिका वाचस्पति भिश्र की साख्यतत्त्वकौग्रुदी से ही वद्युत की है। इसके श्रीधक संप्रीकृष्ण के लिये वक्त प्रसम के तीनों प्रन्यों के पाठों को यहां वद्युत कर देना परम श्राव-र्यक होगा। प्रथम तस्वकौग्रुदी और कन्दली के पाठों को उपस्थित किया जाता है—

तस्वकौमदी

कन्दली

श्रसदकरणादिति--श्रसक्तेत् कारण्वाः श्रसदकरणातः--त श्रसतो गानकुतुमस्य पागत्पूर्व कार्य नास्य सत्त्व कर्त्तु केनापि शक्य सत्त्व केनियन्त्रक्यं कर्त्त् सत्त्व्य सत्त्वारण् सत्तर्यामिनविकत्त्वपन्ना, यथा युक्तेव तद्धमंत्वात् दृष्टं हि तिलेषु सत्त प्र

स्वोमितिय की खालु ३० वर की भी सान बीजाय, जो कम से कम मानतो आवरत्यक है, सो भी शहम शाक के प्रारम वस्य एक जीने के जिये वसे ६० वर की बीम वा विद्यु दे आप सामान स्वीव होगा है। उसके शेष कालु के इसने काम समय की किसी करन रचना का भी पढ़ना हो बागाया। सस्तव स्वोमवर्ती की श्रीहर्ष मध्यम्पी पीलियों के शावार पर पह नहीं कहा जातकता, कि स्वोमवर्ती हमें की विद्यास्त्रात की श्रीहर्ष मध्यम्पी पीलियों के शावार पर पह नहीं कहा जातकता, कि स्वोमवर्ती हमें की विद्यास्त्रात की के उदाहरण कर में, कार्मवरी की प्रतिदे का समय हो चुकी थी, जब स्वोमवर्ती किसी गई। यह हम नहीं कह सकते हैं, कि हर्ण का देहान्य वहले हुका था वास्त्राम्य हमें, कार्मवरी किसी गई। यह समर्थी का समय हो हमें को है हम प्रतिवृद्ध का प्रतिवृद्ध को एशिया भी हमार्मित का स्तर हमें के उदाहरण कर में, कार्मवर्गी की स्वित हो था प्रतिवृद्ध का प्रतिवृद्ध का प्रतिवृद्ध का प्रतिवृद्ध का प्रतिवृद्ध का प्रतिवृद्ध की प्रतिवृद्ध का प्रतिवृद्ध की स्वतिवृद्ध के स्वति हो स्वतिवृद्ध का प्रतिवृद्ध की प्रतिवृद्ध का प्रतिवृद्ध की प्रतिवृद्ध का प्रतिवृद्ध की प्रतिवृद्ध का प्रतिवृद्ध की स्वतिवृद्ध की

पीडनेन तिलेप तैलंस्य, र्श्वेसत<sup>्र</sup>करेंगे तु न सैलस्य "निर्व्पाडनेन करण असेतस्तु करणे न निदर्शनं किञ्चिद्स्ति । िनिदेशीनसस्ति ।

इतिश्च ... सेदेव कार्यम्- उपादानमहिणात्-F ईतिश्र !सरकारीम्—अपादानमेहरणात्—डेपा-र्डपादानीनि कार्रगानि तेषा प्रह्मा 'कार्यण <sup>र</sup> दोनोनि कारणानि तेषां कार्येण भहरा कार्यस्य तै 'सम्बन्धंश्र कार्यस्याऽसंती न सम्बन्ध समविति तस्मात् सदिति। श्रविद्यमानस्य सम्बन्धाभवात ।

श्रीसम्बद्धमेव कारण करमात् कार्यं न जन्यते तथा चासदेवोत्पत्त्यतेऽत श्राह-र्सर्वसम्भवाभावादिति । अस्वद्वस्य 'अम्यत्वे <sup>र</sup>त्रसबंद्धर्त्वीविशेषेण सेवै कार्यजात<sup>ा</sup> संवेस्माद् भैवेत, न चैतेदे स्ति, तस्मीत् सम्बद्ध संबद्धेन ेंजन्यंर्स इति ।

येथीहुः सर्ख्यिचेद्धाः र्-श्रिसः वेनीसितं संबेन्ध मिच्छतो न व्यवस्थिति ।। इति ।

स्यादेतत्-श्रसबर्द्धभंषि सत्त तदेव करोति

कारणाश्रीया सर्वत्रं वा स्यात शर्व्य एवं वा ? वी ? सर्वे त्रे चेत् सर्वातिन्याप्तिः अथ क्यचिदेव, सर्वेत्र चेत् तदवर्थवाव्यवस्था, शक्ये चेत् कथ- कथमस्रति तस्मिन कारणस्य शक्तिनियतित मिसिति रार्वेये तुत्रे इति वेक्तव्यम् । ं वर्षेत्रवेशम् ।

ूँ इन दोनी मन्यों के प्रस्तुत पाठों की तुलना, में हम स्पष्ट देख सारते हैं, कि केन्द्रती के पद, क्रानुपूर्वी, व्याख्यारीली, तिकसी भी अर्थ का उस रूप|में प्रस्तुत करॅना, ये सब वातें तक्वकौमुदी ंके साथ कितनी अधिक समीनता रखती हैं। केन्द्रली के माठ, सांस्वकारिका की अन्य किसी े भी देवाँहैयों के साथ समीनवाँ नहीं रखते । यदि में श्रीधर ने "विचरपंतिकत वस्वकौ मदी के साथ "परिचय स्विरी बिना ही स्वेतन्त्री हैव से इस कीरिकी की ज्यारवा लिसी हीती, तो कीरिकांशी वी अन्य प्राचीन चर्याख्या श्रों के संगान, हर्से में भी दूरती विशेष्त (या विभिन्नता स्वयम होती, जिससे हम इसमकार की समातुता दिखलाने में असमर्य रहते, जैसी कि अन्य ज्याख्याओं के साथ \* **फन्द**की की असमानतां स्पष्ट है ।

"अहाँ तक कर्दली में शांख्य की उक्त प्राचीन कारिका के चंद्ररण का सम्बेन्य है; निरचय-पूर्व क कहा जो संकता है, कि फेन्देंतीकार ने यह कारिका, तस्वकीमुंदी से ही ती है। प्रयोकि

ें यथोंहु:— ब्रासेन्वान्नास्ति सन्बन्ध कारणैः

्रिसर्मबंदें में व<sup>्</sup>कार्य कार्री कियते इति चेन्न, सर्वसम्भवाभावात्। प्रसम्बद्धस्याविशेषे

सर्वे सर्वेस्माद सवेत्, न चैवेम् "तस्मात्

कीर्य अगित्वं ते ने कारणे सिंह सम्बद्धम् ।

ितस्मीत् "सत्वार्यं सदेव

कारणीः संदर्वसिद्धिभः । 'श्रक्षेवद्धस्य चिर्त्यत्ति । 'संदर्वसिद्धिमः'। श्रक्षेम्बद्धस्य चीत्पत्तिमच्छतो 'न' व्यवस्थिति: ।' इति । श्रपि च-शक्तम्य जैनकत्वमशक्तस्य वा ।

येत्र यस्कोर्रण शक्ति शिक्तरेचे कार्रणस्य कार्यः "अशक्तिस्य जनकृति ताबदेतिप्रस्वितः शक्तस्य " सा "शक्ति 'शक्त- "जनकर्त्व' तु किमस्य शक्ति, सर्व त्र स्वचिदेव तर्यसान हो जाने के ज्यान्तर जो कमें किये जाने हैं, वे कलोरपादक नहीं होते । तरवहान के ज्यान्तर भी क्यों क पूर्वकर्मों का फलं भोगना है, इसलिये तरवहान होने पर तरकाल दिरादात नहीं हो जाता, प्रस्थुत कुलाल जिसप्रकार एक बार चाक को चलाकर छोड़ देता है, जोर चाक किर भी कुछ समय तक प्रेरणावश चलता रहता है, इसीप्रकार तत्त्वहानी का शरीर भी प्रारंघ वभी के उपभोग तक संस्कारवश स्थित रहता है। इसी प्रसंग में अधर ने सांख्यसंग्वति की उक्त ज्ञार्य को उद्युत किया है।

सांख्यसप्ति के ज्याख्याकारों ने, सिद्धित धर्माधर्म और तस्यहान के अनन्तर हीने वाले [अनागत = कियमाण ] धर्माधर्म, इन दोनों को ही 'अकारणप्राप्ती' पद में संगृहीत कर लिया है। अर्थात उनके विचार के अनुवार तस्यहान, सिद्धित कर्मों का नाश भी कर देता है, तथा अनागत कर्मों में फतोदपादकता को भी नहीं होने देता। इसी आवना को लेकर स्पत्ति के ज्याख्या थारों ने उक्त पद का अर्थ किया है, और उन ज्याख्याकारों में एक वाचराति भी है। परन्तु शीधर के साथ इस प्रसंग में यह भावना नहीं है। वह सिद्धित कर्मों का नाश तस्यहान से नहीं मानता, इसिल्ये परनुत आर्था के उक्त पद का अर्थ करने में, अन्य ज्याख्याकारों का अनुकरण न करने के लिये वह बाध्य हुआ है।

इसके अतिरिक्त न्यायकन्दली [ पृ० २७६ ] में एक और आयो [ सांख्यकारिका ६४] का भी अधर ने उल्लेख किया है। यदापि उसकी व्याख्या बहुत सचेत से की गई है, पर्ज किर भी उसकी एक पंकित तत्त्वकी मुद्दों के साथ अत्यधिक समानता रखती है, जब कि वह आउ पूर्वी सांख्यकारिका भी अन्य किसी भी व्याख्या में उपलब्ध नहीं है। पंकित है—

तत्त्वकीमुदी निष्क्रियः स्वस्थ इति रजसामी-युत्तिकलपया युद्धन्या श्रेसिकः कन्दला बदासीनाः स्वस्थः रज्ञानमोवृत्तिः कलुपत (?) या बुद्धचा असरिकान्तः

इन सब तुलनाओं के आधार पर, यह विश्वास किया जो सहता है, कि श्रीधर अवस्य वाचस्पति से परिचित था, और सांख्यवर्धन के प्रसंग में तरवकीपुरी का भी उसने आश्रव लिया है। यह कोई आवश्यक नहीं है, कि वाचस्पति का सोलात नामोल्लेख किये जाने पर ही श्रीधर उपसे परिचित समका जाय। इसलिये यह निश्चित कहा जा सकता है, कि वाचस्पति अवस्य श्रीधर से प्रवैचर्ती है।

यदि यह मानलिया जाये, कि श्रीधरने अपने मन्ये में बाँचस्पति का स्मरंस नहीं किया है। तो भी इस अपरिचय के आधार से वाचस्पति के समय पर कोई प्रभाव नहीं पढ़ता। क्योंकि यह आवस्यक नहीं है, कि कोई विद्वान यदि किसी अन्य विद्वान को जानता है, तो अवस्य अपने कर्य में उसका उल्लेख करे। यदि ऐसा हो, तो श्रीयुत महाचार्य महोर्य के स्थनातुसार कन्दली में गुनिदीपिका अथवा उसके स्विधिता का अवस्य उल्लेख होना चाहिये ्या। अथवा सप्तति के अन्य न्यास्याकार माठर गौडपाद श्रादि के भी कन्दली में श्रानुक्लेय मृतक -श्रपरिचय के बारण, उनने भी श्रीधर का परवर्ती मानलेना चाहिये। वस्तुतः इसहकार के श्रपरिचय की पुक्ति, पूर्वापरता की निश्चायक कशांप नहीं मानी जारुएती।

भीयुत महावार्य महोदय ने खपने लेख में, जो सूचनाएँ वाचनपान के 'वस्तर' पर का राक संवत् कर्ष समझने के लिये उपधापित की हैं, उन सब का विवेचन कर दिया गया हैं। इससे उन सुवनाओं, की निराधारता स्पष्ट होजाती है, और वायस्पति के 'वस्तर' पद का अर्थ विक्रमी संयत् स्वीकार करने में कोई भी वाया नहीं रहती।

'वरसर' पद के जिक्रमान्द अर्थ में डॉ॰ कीथ, डॉ॰ वुड्जू, डॉ॰ गंगानाथ फा ब्रादि की संमित

- (ग)—हॉट फीथ ने नाचरपित के 'वत्सर' पद को विक्रमान्द हो माना है। दिखें, Indian logic and atomism P. 29-30. और हिस्ट्री ऑर्ड संस्कृत लिट्टेचर, पूष्ठ ४४४, ४४७, ४८५, ४४७, ४८३ १६०]।
- र्ि इसी प्रकार अध्यापक बुडजू ने वाचरावि के 'वरसर' पद का अर्थ 'विक्रम संवत्त' ही स्वीकार किया रे हैं। योगदर्शन के इंग्लिश अनुराद का मूमिका [ पुष्ठ २२ ] में उक्त अध्यापक सहोदय ने कुत्र अन्य विद्वानों के विचार भी इस सम्यन्य में इसप्रकार प्ररट किये हैं।

कुसुमाञ्चलि (फलकता, १२६४ ई॰ सम् फा संस्मरण, ) की सूमिका (ए० १०) में अर्थ्यापक कोबॅल ने बताबा है, कि वाचस्पति मिश्र फीस्ट दराम रातक में निवास करता था।

. श्रीयुत वॉध ? महोस्य ने निश्चय किया है, कि वायरपवि मिश्र, स्तस्ट एकादश शतक के अन्त, अथना द्वादश रातक के शारुभ में विवासन था।

. अध्यापक भैक्डॉनल्ड, 'बायस्पति का समय, स्त्रीस्ट एकादश शतक के समीप अनन्तर ही. स्थिर करता है।

ः । ये संघ निरुषय न्युनाधिक रूप में, इस विचार पर श्राधारित हैं, कि वाचराि। मिश्र ने सार्प्यतत्त्वकीगुरी में ७२ व्यार्थ पर जिस 'राजवार्त्तिक' नामक प्रत्य को चतुष्रत किया है, वह

इस क्षेत्र का सनितम शांका आग, उदयन के काल का निर्योग करने में किसा गया है। उसका विवेचन
 यहां समास्तिक हाने से हमने खाँक दिया है। याधराचि के कालनिर्याय पर इसका कोई अनाव नहीं । उद्यान

के 'त होन्याकाविष्ण पर में हा गहावार्य मारिय में वर्त्तमसाक इसमकार के पाठनेद का प्रराने क्रिया है, यह सर्वया निरामार भीर महावार्य महोवय की अपना कराना है। शोधर और वर्रयन समकातिक से, यह स्पष्ट हैं। वर्रयन का २०६ शक सवद काक सर्वया शोक है। वायस्तित का समय पीडे लॉच काले

<sup>्</sup>र १, उपको बदुयन के पद में पाडमेद की मनवहत्त कल्पना करनी पनी है। उसमे कथ्य कुछ नहीं।

J. H Woods कृत योगदर्शन व्यासमाध्य के इविकाश क्रमुखाद की मृश्यिका। पृ० २१-२३।

<sup>2 [</sup> Bull, des Rel. de l' Ind , 1893, P. 271. ]

<sup>·</sup> Hist, of Sansk, Lit, P. 393.

पद का अर्थ 'शक, संवत्' बताया है। उन्होंने लिखा है, कि भामती के अन्तमें बाचस्पति ि मिश्र ने जिस नृग राजा का उल्लेख किया है, उस अर्थाचीन राजा नृग का निर्देश, शाई धर पद्धित में . किया गया है। वहां विशेष राजवंशों के वर्णन में दो श्लोक इसप्रकार हैं— . . . .

"श्रापिन्ध्यादाहिमाद्गैर्विरचितविजयस्तीर्थयात्राप्रसंगात् . .

**चद्गीवेषु प्रहर्त्ता नृपतिषु विनमत्कन्धरेषु प्रसन्नः ।** — 😁 😁

श्रायि र्त्तं यथार्थं पुनरपि इतवान् म्लेन्छविन्छेदनाभिः, देवः शाकम्भरीन्द्रो जगति विजयते वीमलः द्वोखिपालः॥

- प्रते सम्प्रति चाउहानतिलकः शाकम्भरीभृपतिः, श्रीमान् विग्रहराज एप विजयी सन्तानजानात्मनः।

श्रस्माभिः करदं व्यथायि हिमवद्भिन्यान्तरालं भुवः, · शेपस्वीकरणाय मास्तु भवतामुधोगशूम्य'मनः । . . , .

इमी नुगनुपतिपापाण्यज्ञयुपप्रशस्त्री 😲

इन दोनों रलोकों के अन्त में जो पंकि शाह धर ने लिखी है, उसी के आधार पर द्विवेदी महोद्य ने एक अर्घाचीन नृग की कल्पना कर डाली है, जो सर्वथा असंगत है। 🚣 🗻 🔑

् वस्तुस्थिति यह है, कि ये दोनों ऋोक 'देहली-तोपरास्त्रम्भ' पर खुदे हुए हैं 🎼 किरोजशाह 🕐 तुगलक, ईसा की चौदहवीं सदी के उत्तराई में इस स्तम्भ को तोपरा (जिंव अन्याला) नामक स्थान से देहली में उठवा लाया था। यह स्तम्भ आज भी देहली मे विद्यमान है। वस्तुत: यह अशीक का स्तम्भ है, और उसके अन्य पापाणस्तम्भों के समान इस पर भी उसके सात आदेश नाही लिप में उत्कीर्ए हैं। शाकम्भरी (.वर्षमान सांभर ) का राजा वीसलदेव ( सीस्ट तेरहवें शतक मा उत्तराई) तीर्थ यात्रा के लिये जब पर्वत प्रदेश की खोर जा रहा था, उसे शिवालक की उपस्यका में यह स्तम्भ मिला। उसने अशोक की प्रशस्तियों के नीचे स्तम्भ के रिक्त स्थानों पर उक्ती है स्लोकों में अपनी प्रशस्ति खुद्वं। दो । चौदृहवी सदी के उत्तराई में जब फिरोजुशाह तुसर्वक इसे देहली उठवाकर लाया. उसने तात्कालिक पण्डितों के द्वारा इस स्तम्भ पर ख़दे लेखों। को पदवाने का बहुत यत्न किया। परन्तु उस समय बाझी के लेख किसी से नहीं पड़े गये। यह बहुत संभंव हैं। कि उन लेखों के पढ़ने का यल करने वालों में शाह घर ' भी हो। क्योंकि वीसत्तदेव की प्रशस्ति के लेख उसी समय की लिपि में उत्कीर्ण थे, उनकी उसने ठीक पढ़ लिया, और अपने संप्रह में उन्हें उचित स्थान दिया। परन्तु बाढ़ी के लेख न पढ़े जाने के कारण, अवश्य उसे यह भ्रम हन्त्रा, कि ये स्तम्भ प्राचीन नृग राजा के यहायूप ही होंगे, इसी आन्ति पर उसने अपने

<sup>े</sup> शक्त संहिता, खीक १२४४-४४ ॥

थी • ए • स्मिय का इतिहास !

गाप्त पद्धति का समय १६९६ सीस्ट है, [ कीप रचित, हिस्ट्रो स्रोत क्लीसिकल सस्कृत किट्टे बर ] ।

संप्रद में रत्तों में भी हे उत्त पंकि लिख दी है, परन्तु श्रम तो उन स्नूमें का एक २ श्रम्स पदा जाचुरा है, उनका किसी भी मृग नामक राजा से कोई सम्बन्ध नहीं है।

् इन स्तुपों को नृग के पापाण्यक्षयूप समफलेना, शार्त घर के लिये कोई आश्चर्य-सनक बात नहीं थी। या धुनिक कास में भी जर इन प्राचीन प्रशस्तियों के पढ़ने का प्रयस्त प्रारम्भ हुआ, तब तात्मालिक परिहतों ने व्यवनी व्यक्षानता को वहलाने के लिये इनके साथ बड़ी अद्भुत कहानियों का उद्घावन किया '। कहीं पाएडवों का वनवास के समय साकेतिक लिपि में व्यवना बातों वा लिख देना बताया गया, तो कहीं स्तुप के नीचे या आस पास प्राचीन धन का गड़ा होना बताया गया। जिनमा उक्त प्रशस्तियों से वस्तुत कोई भी सम्बन्ध नहीं था। इसी उदह की एक बात शार्द्व घर ने भी व्यवने समय में करना कर डानी।

्रेसी स्थिति में भामती के 'तृत' पद का जो अर्थ हमने समका है, वही अधिक सगत प्रतीत होता है। द्विनेदी जी ने अपने लेख में और कोई भी ऐसी युक्ति उपस्थित नहीं की, जिसके आधार पर 'वस्सर' पद का अर्थ शक सवत् माना जासके।

वाचरपति के एकादशशतकार्ती न हाने में अन्य ऐतिहासिक प्रमाण-

(प)-ऐतिहासिक ष्याधार पर एक और प्रमाण हम इस बात के लिये उपस्थित करते हैं, कि वाचस्पति का समय श्लीस्ट का एकाद्रश शतक किसी श्रवस्था में स्वीकार नहीं किया जासकता। प्रतीधचन्द्रीहय नाटक में एक श्लोक इसमकार है—

"नैवाश्रावि गुरोर्मतं न निदित कौनारिलं दर्शनम्,

तरप्रज्ञानमारी न शालिकगिरा वाचस्यते वा वधा ।" श्रिक २, श्लोक ३ ी

इसमें घाचस्पति था उल्लेख है, यह भी इससे प्रतीत होता है, कि क्लोक की रचना के समय दार्शिनक आचार्थों में यह प्रतिष्ठित सममा जाता था। प्रगोधचन्द्रोदय नाटक का रचना-काल, तीस्ट १०४४ के लगभग है। हम इसी प्रत्य के पट प्रकरण में अनिरुद्ध काल के प्रसङ्ग में इस बात था उल्लेख कर आये हैं। महोना के चन्द्रेल राजा की तिवसी के सन्मुख इस नाटक का अभिनय, उमकी पत्र विजय के उपलद्ध में किया गया था। इस बात का उल्लेख स्थयं इस नाटक की प्रारम्भिक भूमिना में विध्यमान है। राजा की तिवर्मा का राज्यकाल शिलालेखों के आधार पर १०४१-१०६८ ईसवी सम् निश्चित है। ऐसी स्थिति में बाचरपित का समय क्लोव प्रमुद्ध रातक का अन्त कैसे माना जा सकता है १ अगरव ही इस नाटक की रचना से पर्याद पूर्व दोचरित वा समय होना चाहिये, प्रभावर और कुमारिल की कीटि में दभी उसकी ग्रम्ना समझास हो संग्री है।

प्रावादिक रिसचेन, बॉल्यून र पृष्ठ १३६। सेन्टिनरी रिन्यू और दि प्रिवादिक सोसायदी, बगाल ।

Dynastic History of Northern India, by H C.Ray के अनुसार, Epigraphya Indica Vol 1 P.219 के आगार पर।

#### जयमंगला

· जन्मान्तरसंस्कृतिधेयो यस्य यन्यमीदाशारण-

ेसिबिस्टहहेतुमा ....। यस्य सोरुपशास्त्रपाठमन्यदीयमाकर्ष **शानमुत्यस्तते सा सिद्धिः शन्दहेतुत्रा...।** 

यस्य शिष्याचार्यसम्बन्धेन सांख्यशास्त्रं शब्द-्तो S र्थंतरचाधीत्य ज्ञानमुरासते, तस्याध्ययन-हेतुका । अध्ययनेन हि तत्परिज्ञानात् ।

सहत्राप्तिरितः। योऽविगततश्वं सुहृदः प्राप्यः ्द्यानमधिगच्छति तस्य सुहत्प्राप्तिपूर्विमा । मित्रं हि स्नेहात् ज्ञानं प्रकाशयति ।

दानं च सिद्धिहेतु.। दानेन ह्याराधितो ज्ञानी ्ज्ञानं प्रयच्छति **।** 

साङ्ग्यस्यकीम्दी

श्रान्ये व्याचनते-विनोतदेशादिना प्राप्न पता-मुख्ये समाग्रस्य प्रधानेपुरुमान्तरज्ञानमुस्रदाने तस्यं स्यासग्रशातसारा सायमूहुनं यत् सा विद्विलहः ।

> यस्य सोरूपशास्त्रपाठमन्त्रदीयमाकपूर्वे ज्ञान-मुखदाते सा सिद्धिः शब्दः शब्दपाठान्नरभागत्।

> यस्य शिष्याचार्यसम्बन्धेन संगदेन सांख्य-शारां प्रथमी ऽर्थतश्चा ग्रीस ज्ञानमुराधने गाऽ-ध्ययनहेतुका सिद्धिरध्ययनम् ।

सुहृत्याप्तिरिति । यस्यापृगृततत्त्वं सुहृदं प्राप्य हानमुरुचते सा ज्ञानलज्ञणां सिदिस्तस्य सुहस्रा-

दान च सिद्धहेतुः । धनादिदानेनाराितो ज्ञानी ज्ञानं प्रयच्छति ।

इस तुलना से स्पष्ट हो जाता है, कि यह सन्दर्भ वाचस्पति मिश्र ने जयमंगला व्याख्या से उद्भुत किया है। इस उद्धरण का उपसंहार करते हुए वाचरनति ने जो वाक्य लिखा है, उससे उक्त श्रर्थ का श्रीर स्पव्टीकरण हो जाता है। उपसंदार वाक्य है --

"ग्रस्य च युवतायुवतत्वे सूरिभिरेवानगन्तच्ये इति कृतं परदोषोङ्काननेन सिद्धान्तमात्रञ्चाङ्गान-प्रवत्तानामिति ।"

केवल सांख्यसिद्धान्तों के व्याख्यान में प्रष्टुत्त हुए याचस्पति मिश्र ने स्वयं परदोपों का उद्भावन न करके इन अर्थों की युक्तता अथना अनुकतना के विचार को विद्वाना परही छोड़-दिया है।

विष्मुंगला, सांख्यतत्त्वकीमुदी से प्राचीन-

इसप्रकार इन उपक्रम और उपसंदार वाक्यों से यह निश्चय हो जाता है, कि इस सन्दर्भ को वाचरवित मित्र ने किमी अन्य प्राचीन व्याख्याप्रत्य से बद्धृत किया है, और वह व्याख्याप्रत्य , जयमंगज्ञा हो सकता है, जसा कि ऊपर की तुलना से स्पष्ट है । इसके परिणामस्यरूप, यह कहा जासकता है, कि जयमगला न्याल्या, बाचस्पति मित्र से प्रचीन है।

ाः - उक्त सन्दर्भ के अतिरिक्त और भी एक दी स्थलां पर वाचरपति मिश्र ने अयमंग्रह्म न्याख्या का उपयोग किया है। ४१ वी अव्या की न्याख्या का उपसहार करते हुए जयमंगलाकार ने सांख्य के प्रसिद्ध दशा मौलिक अर्थी पा एक अपजाति छन्द से निर्देश किया है। वे दश मौलिक श्चर्य, किन मूल तत्त्वां के श्राधार पर कहे गये हैं, इस बात के र ब्दीकरण जयमगलाकार ने

उपजाति छन्द के अनन्तर पठित अपने अन्य में किया है। वाचस्पति मिश्र ने अन्तिम ७२ वीं आर्या ·फी व्याख्या में दश मौतिकार्थी का अनुष्टुप् ' छन्दासे निर्देश किया है, और खनः स्लोकों के अनन्तर दश मौलिकार्थी के आधारभूत मृल तत्त्वों का स्पष्टीकरण करने के लिये नाब्दशः उसी सन्दर्भ का उल्लेख है, जो जयमंगला में उपजाति ' छन्द के श्रनन्तर [ ४१ वीं श्रार्था पर ]है। वह सन्दर्भ इसप्रकार है—

जयमंगला

ं '' सांख्यंतरं घकीमंदी

. एकस्यमर्थवस्यं पारार्थ्यं चेति प्रधानमधिइस्योक्तम् । स्निरां योगो नियोगर्चरंतुमयमधिकृत्य। स्थितिः स्थृलसूद्रममधिवृत्यं ।

एकत्वर्मर्थवस्य पारार्थ्यः च अधानमधिकृत्योक्तम्। द्यान रामकर्तृत्यं बहुरवं चेति पुरुपमधिकृत्य । श्र-ं श्रम्यत्वमकर्तृत्वं बहुरवं चेति पुरुपमधिकृत्यं । श्र-स्टिः वियोगो योगश्चेत्युमर्यमधिकृत्य ।' स्थितिः स्थूलसूच्ममधिकस्य ।

इस सन्दंभी की तुलना, 'बाचस्पति मिश्र से जियमंगला की प्राचीनता को और मी 'स्पष्ट कर देती है। इसके अतिरिक्त एक और प्रसंग इसप्रकार है। तेरहवी आर्था में "इंप्र" पेद की प्रयोग हुआ है। 'मरन' लघु प्रकाशकमिप्ट'। यहां सत्त्व गुण 'के लघु धीर प्रकाशक धर्मी' का निर्देश किया गया है। माठर की व्याख्या से यह प्रतीत होता है, कि उसने 'इष्ट' पदार्थ की भी सत्त्व का 'धेमै भाना है। माठर कां'लेख है-

"यत्"…स्वेल दोर्णं तल्लघुलप्रकाशकेल दांरां च । ः । 'इष्टं च स्वरूपसाधनहेतुस्तात् ।" सत्त्वगुण लघु और प्रकाशक होता है, और यह इष्ट भी हैं, क्योंकि वह स्वरूप संधिन का हेंतु है। सरवोंद्रोक होने पर ही प्रात्मरूप का घोध होने की सम्मावना होती है, रजस् श्रीर तमस् में यह स्थिति असम्भन है, इसलिये वे इष्ट नहीं हो सकते। यही माठर श्राचार्य कें लेख का श्रामः प्राय है। इससे स्पष्ट है, कि 'लघु' और 'प्रकाशक' के ममान माठर ने 'इष्ट' पदार्थ को भी सत्त्व का वर्ग मानां है। यदापि किमी भी अन्य परवर्त्ती व्याल्याकार ने इष्ट्र पद को ऐसा अर्थ नहीं किया। गौडपाद ने इस पद को ज्यारया ही नहीं की, युक्तिदीपिकाकार ने इसकी क्रियापद'माना है। जयमंगला में इस पद के साथ सांस्थाचार्य पठ को जोड़कर इसके क्रियापद होने की भए कर दिया है। जयमंगला का लेख इसप्रकार हैं-

"इष्ट' सांस्याचार्याणां सन्त्र लघरवभान' प्रकाशे' प ।"

संदय का लघुरयभाव श्रीर वर्षाशक होना सांरयाचार्यों की श्रमिमत है। जयमंगलों में 'इट्ट' पदार्थ की स्पष्ट प्रतिपत्ति के लिये ही सांस्थायार्थ पर को इसके साथ जोड़ा है। इसके भिनुं रुरण्खरूप, । याचरपति मिश्र भी इस पद्द के सार्य सांन्याचार्य पद को : बोक्ना नहीं भूला । निशंकी पंक्ति है-

<sup>े &#</sup>x27;इन दश मीलिकायों' के निर्देशक उपजानि शीर श्रमुण्डुण्हरूनों के सम्बन्ध में मी इसी मकरल में श्री विस्तारपूर्वक विवेचन किया जायात ।

उपजाति छन्द के स्नान्तर पठित स्रापने प्रन्थ में किया है। वाचस्पति मिश्र ने स्नन्तिम ७२ वीं स्नार्या ·र्फः ज्याख्या में दश मीलिकार्थों का अनु ष्टुप् कुन्द से निर्देश किया हैं, और 'उनः प्रक्लोकों के अनन्तर दश सौलिकार्थों के आधारभूत मूल तत्त्वों का स्मध्टीकरस्य करने के लिथे शब्दशाः उसी सन्दर्भ का उल्लेख हैं, जो जयमंगला में उपजाति ' छन्द के व्यनन्तर [ ४१ वी बार्या पर ]है। वह सन्दर्भ इसप्रकार है—

जयसंगता एकद्मार्थनस्यं पारार्ध्यं चेति प्रधानमधिइत्योक्तम्।

भाग रामकर्तुः व बहुस्यं चेति पुरुपमधिकृत्य । श्रन स्तिरां योगो नियोगर्चरनुभयमधिकृत्य। स्थितिः स्थृलसूच्ममधिवृत्यं।

ं सांस्थतत्त्वकौमुदी

एकत्वमर्थवत्त्वं पारार्थ्य<sup>ः च</sup> प्रधानमधिकृत्वोत्तम् । श्रन्यसम्मर्जृत्वं चहुत्वं चेति पुरुषमिष्कृत्य । श्रः स्ति हो वियोगी योगश्लेखुभयमधिकृत्य ।' स्वितिः स्थूलस्तुद्ममधिकृत्य ।

इस सन्दर्भ की तुलना, वाचस्पति मिश्र से जयमंगला की प्राचीनता की और भी 'सप्ट कर देती है। इसके अतिरिक्त एक और प्रसंग इसप्रकार है। तेरहवीं आर्था में 'इष्ट' पद'का प्रयोग हुआ है। 'नर' लड़े प्रशाशकमिष्ट'। यहां सत्त्व गुरा के लघु और प्रकाशक धर्मी का निर्देश किया गया है। माठर की क्याल मा से यह प्रतीत होता है, कि उसने 'इष्ट' पदार्थ की भी सत्त्व का घेमें माना है। माठर वा लेख है--

"यन्"ः सत्त्रलत्त्वर्णं तस्त्वपुशयक्षायकतत्त्वर्णं च । ः ।' इप्टं च सम्हणसाधनहेतुत्वात् ।" सत्त्वगुख लघु और प्रकाशक होता है, और वह इष्ट भी है, क्योंकि वह स्वरूप साधन का हेर्तु है। सत्त्वोंद्रे क होने पर ही त्रात्मरूप का बोध होने की सम्मानना होती है, रजस् श्रीर तमस् में यह स्थिति श्रसम्भव है, इसलिये ये इष्ट नहीं हो सकते। यही माठर श्राचार्य के लेख का श्रामि प्राय हैं। इससे २१९ है, कि 'लघु' श्रीर 'श्रकाशक' के समान माठर ने 'इष्ट' पदार्थ को भी सरव का चर्ने मानां है । यद्यपि किमो भी अन्यः परवर्त्ती व्यात्याकार ने इष्ट पद का ऐसा अर्थ अहीं किया। गौडपात्र ने इस पद को ज्यारया ही नहीं की, युत्तिदीपिकाकार ने इसको क्रियापद माना है। जयमंगला में इस पर के सार सांत्याचार पर को जोड़कर-इसके क्रियापद होने की स्मष्ट कर दिया है। जयमंगला का लेख इसप्रकार हैं—

"३ए' सास्याचार्याणी सन्त्रं लघुस्त्रभानं प्रनाशः च ।"

सरा ना लपुरुभाव श्रीर प्रसाराफ होना सारकाचार्यों को ऋभिमत है। जबसंगका सं 'इट्ट' पदार्थ की स्वट प्रतिपत्ति के लिने ही सांस्वाधार्य पद की इसके साथ कीदा है। इसके 'मेंनुकरणस्वरूप, वाचस्वति निध भी इस पद्भके साथ सांन्याचार्य पद को जोक्ना नहीं भूता। ·मिश्र<sup>1</sup>भी पत्ति है—

<sup>े</sup> इत दल मी जिथावों के निर्देशक उपजीत थीर बतुष्दुप्तानी के सम्बन्ध में मीर इसी मकरवासे बारी विस्तारपूर्वक विवेचन किया जानात ।

"सत्त्वमेव लघु प्रकाशकमिए' सांख्याचार्येः ।''ः

इन अस में से सह स्पष्ट हो जाता है, फि .वाजस्पति मिध्र ने स्त्रपनी व्यारपा में बन्न हुन्न इन्नुसंग्रह्मा का उपयोग किया है। इसिवये जनमण्ला, जानस्पति से खनश्य प्राचीन व्यारपा है। ,

उक्त स्थलों. के श्रांतिरिक्त कृत्वकीतुरी के और, भी श्रानेक स्थल- ऐसे.हैं, जिनकी तुलन्। जयभंगता से :की जा सकती हैं।)।उदाहरण की : दृष्टि से कुछ, और, ऐसे स्थलों ना निर्देश कर देना व्यवस्थक न होगा।

जयमंगला

(क्र) == "शरायो धर्मोऽस्यास्तीति परायधर्मि"

तःत्रकीमुद्दीः "यसवस्त्यो धर्माः यः सोऽध्यास्त्रीति प्रसवधर्मि"

ामाः यः साऽस्यारनाति प्रसन्थामाः विद्यारिका ११ो

(ख)—'तंत्र सन्द्रतन्माशदानस्योगस्याण्यः । न शब्दनन्माश्रप्तिः हितात् सर्वातन्माश्रदः हित्तृण्यो वायुः । तान्याः अतिसंहिताद् रूवतन्माश्रात् शितृण्यं तेनः । तेः अनिसंहिताद्रस्तन्माश्रात् चतुर्युः स्वायः । स्तुर्भिः । विसंहिताद् गन्ध्यतन्माश्रात् प्रायः । स्तुर्भिः भितसंहिताद् गन्ध्यतन्माश्रात् प्रन्थम्

कारिका २२]

[कारिका ४० ।

(ग)—"यथान्यसारे विद्युत्तम्पति कृष्णुतर्पसन्दर्शने युगपराखोजनाहननसायामिधानरीहरूमनानि नव-नित ।". १

क्राज्ञमभिमुदमातमान्निहित प्रथति नदा सल् स्था-लोचनसङ्ग्रामिमानाध्यनसाया गुगपदेन प्रदुग-शति।" [ हारिका-२०] 'पुद्धितन्तम् इति । प्रेल्टिन्न प्रथानेनादिनसँ प्रतिकलमेकैमस्सादितम् । व्यस्क व्यप्नातन

*शिलामप्दनुप्रिशिति ॥*'

"यथा-पदा सन्नमसान्यक्तरं विद्यल्पभ्यातमात्राद

(व)—"पूर्वात्यन्तम् , इत्यादि । प्रधानेनादिसमें प्रतिपुरुवपुष्पादितस्यादः पूर्वारान्यम् । श्वस्यन् मध्याह् । तन्त क्यचिद् विहन्यते, पर्यंतमपि भिस्ता मध्यति ।"

जयमगढ़ाकार ने यह क्यें माठरपुत्ति के खुनुक्त किया है। बुनितर्दाविकाकार में इस धम्मागुनुप्रवेश के माठरितद्वाम्त कान-६न की-कारिका वर स्वयम किया है। बुनितर्दाविका से खयांचीन होने पर भी जयमंग्रह्मकार ने इस मस्त्रामाँ माठर के ही मत को रनिकार किया है की श्रवस्थित ने इसको प्राय-जवका बात के कारणे में ही-कार्यम किया है में सुनितर्दीयका खोर-प्रायम कार्यकारमध्ये विदेशत हुई।

प्रकारण में धारों किया जायगा।

- जायमंगकाकर से यह कर्ष युक्तिवीषिक के न्यतुद्धल किया है। युक्तियशिका के मसंग से दोनों पाठा की सुलता हैं। विकरण में मान प्रकार की सुलता हैं। विकरण में मान 'का प्रवेश के सुलता हैं। किया मान 'का प्रवेश के स्वीतिक की स्वाप्त की स्वाप्त

कासन्दकीय नीतिसार श्रीर वास्त्यायनकामसूत्र की 'जयमंगला' नामक 'रोकाओं के' रचयिता, वया श्रभिनन व्यवित है ? इस सम्बन्ध मे श्री गुलेरी महोदय का मत—

श्री चन्द्रधर रार्मा गुलेरी बी.ए महोदय ने, नामन्दकीय नीविसार की व्याख्या जयमगला श्रीर वास्त्याथन कामसून की व्याख्या जयमंगला के रचियता की एक व्यक्ति सिद्ध 'किया है। उनका कथन है कि कामन्दकीय नीविसार की व्याख्या जयमगला ना रचियता शकरार्य ही वास्त्यायन कामसूत्र की जयमंगला नामक व्याख्या का रचियता है। इसके लिये वे निम्नलिखित हें छु उपस्थित करते हैं—

(१) दोनों टीकाओं के प्रारम्भिक नमस्कार रखोको की समानता। कामन्दकीय नीविसार की टीका में नमस्कार रखोक उसप्रकार है —

"नामन्दर्शये वित्त नीतिशास्त्रे प्रावण नास्मिन् सुगना पदार्थाः। तस्माद् विधास्य जयमगलाख्या तलम्चिनाः सर्वविदं प्रयास्त्र॥" नास्त्यायन कामसूत्र की व्याख्या जयम गला में प्रारम्भिक नमस्कार रत्नोक जिननः

बिसित है — "वास्त्यायनीय किल कामसूत्रं प्रस्तावित कैश्चिदहान्ययैव । तस्माद विचास्ये जयमगलास्यो टीकामह सर्वविद प्रणस्य ।

(२) वात्स्यायन कामसूत्र मे शश४४ सूत्र है -

"यथा दायङक्यो नाम भोज वायाद् मास्रणुक्त्यामभिषम्यमानः सवन्धुराट्रो विननारा।" इस सुत्र पर जयम गला टीका इसप्रकार हे—

"दाण्डस्य इति स. ज्ञा । भोज इति भोजयराजः । श्राभमस्यमानोऽभिगन्दनः । स. हि' मृगयाः गतो भागवक्तयामाश्रमादं चट्ट्या जातरागो स्यमारोध्य जहारः । ततो भागवः समिस्ह्रसानारायागव्य तामवरयन्त्रभिष्याय च य गावृत्त राजानमभिराशायः । ततोऽतौः सय-पुरान्दः पश्चिर्वेद्यायष्टच्योननाशः । तत्स्यानमदापि दरुक्तरस्थिति गायतः ।?

वासन्दकीय नीतिसार के प्रथम सर्ग का ५= इत्तोक है ---

"दारङ्ग्यो नृपतिः कामान् क्रोषाच्य जनस्य । स्रोगार्वेसस्त् राजर्पिर्वातार्पिर्वेगीऽसुर नाम्या इसः रत्नोक के प्रथम चरण् की -जयमगत्ना नामक व्यास्था-म व्याख्याकार शकरार्ये द्वसः

प्रकार विखवा है —

इविडयम प्रिटक्वरी १६१६ ईसवी, पृष्ठ १८२-६।

सास्त्रप्यति की न्यास्या जयमगता की मूमिका, से पृष्ठ ६ पर, क्षोतुन किपाज-गोपीमाय को अ 'तप्पियकां यह पाट दिवा है।

"तत्र दण्डको नाम भोजवशपुरम् । तिन्तिमत्त्रासिद्धनामः दाष्डक्यो नाम । तः च 'मुगवा गत-स्तृपितो मुग्याश्रमं प्रविश्य सत्कर्याः स्वायीननतिमैक्षीकर्तीः दृष्ट्वाः जातरागस्ताः स्वस्तनमारोध्य स्वपुर-मर्त्वमामः । मुगुरिक् समिष्कुरादीनादाय ननादागस्य तामयदारमिष्मायः च प्रयाद्यं द्वारमः । गातकोषस्य भारापर् सन्तिमरहोभिः प्रमुद्धस्यां साम्भुगस्ते निषद्यतामिति । सः तयाकानतस्त्रदेव ननार्शः । "

(३) इन लेटों की समानता के परिणामस्तरूप इन दोनों प्रन्यों की टीप को ना कर्चा 'दाङ्क-'दायी' ही है, 'भीर उसीने दोनों जगह इसका नाम 'जयमगला" रस्ला है। यह नामसान्य भी रचिवता के एक होने का कारण है। जैसे कालिदास के प्रन्यों पर मल्लिनाय की 'संजीवनी' 'दीका है।

# भीयुत गुलेरी महोदय के मत का असामजस्य-

श्रीयुत गुलेरों महोदय के इस परिणाम से हम सहमत नहीं हो सके। पूर्वोक्त दोनों हेलुंबों के सम्बन्ध में हमारा क्थन है, कि लेकों की इसवकार समानता, एक लेखक द्वारा व्यार है, कि लेकों की इसवकार समानता, एक लेखक द्वारा व्यार है। कि लेकों की इसवकार करने पर भी संभान हो सकता है। यह लेकिक की एकता का श्रसन्दिय हेतु नहीं कहा सासकता। क्योंकि इसवकार के समान लेख, निक्कार्त के सन्ता की मी शाय मिल जाते हैं, श्रीर इसका कारण एक लेकिक के द्वारा दूसरे लेखक वा श्रमुकरण करना ही कहा जा सकता है। इसके बराहरण के लिए बात्सवायन कामसून के प्रस्तुत सून को ही ले लीजिये का समस्ता रहा सूत्र कीट-लीय श्रयंशास्त्र १।६। में उपलब्ध है। सून है—

"पथा दारवन्यो नाम योज नामाद् वाकण्य-गामियन्यमान स्वन्धुराष्ट्री निनासा ।," स्वा इन दोनों प्रन्थों के इन सुत्रों की अन्तरशः समान व्यातुपूर्वी के आधार पर यह उहा जा सकता है, कि इन दोनों प्रन्थों का स्विवता एक ही है ? हमारे विचार से यह कथन उपहासास्वद मात्र होया। इससे यह अनुमान अधरय समय हो सकता है, कि एक लेपक ने दूसरे का अनु-करण किया हो।

इसके अतिरिक्ष एक और बात है। दाएडक्य भोज की घटना एक ऐतिहासिक वस्तु है, इसका वर्णन कोई भी न्यक्ति समान रूप से ही कर सकता है। घटना के एक होने पर उसके वर्णन के शान्तों में कराधित, समानवा होना सभय है। इसककार का एक और उदाहरण हम यहा उपस्थित करते हैं। कोटलीय अर्थशास्त्र में एक सूत्र है—

"लोमादैलश्चातुर्वपूर्य मस्याहारयमा ए ।" [ ऋषि० १ 'ऋथा० ६ ]

लोभ के वशोभूत होकर पेल पुरूत्वां नाम का राजा जब अत्यधिक कर चादि लगाकर जनता को पीडित करने लगा, तब वह जनता के कोध से नष्ट कर दिया गया। यहा पर ऐल के लोभ का स्वरूप मूलसून में ही निदिष्ट कर न्या ह, गणपित शास्त्री ने इस सुत्र नी व्याख्या

<sup>े</sup> स अवपति शास्त्र भूषणी इम 'मूला' मासक टीका के साथन्य में प्रम्य की भूमिका में स्वयं लिखा है, कि महासी मू

इसप्रकार लिखी हं---

"लोमादेल पुरुरवा नाम राता चातु रह्य मिनिमात्रधनहरु । पीडचंश्चातु र्रेश्ये नेपान्नष्टः।"

मूल सूत्र का यह ऋषं कर देने के श्रनन्तर टीकाकार ने इस सम्बन्य के एक और ऐतिहा का भा उल्लेख किया है। यदापि ऋषशास्त्र के मूल सूत्र में इस ऐतिहा का कोई सकेत नहीं मिलता। ऐतिहा का उल्लेख इसमकार किया गया हैं —

> "लोगांदेलो नैमिशीयबादाण्यव्यशाला प्रनिश्य ततोऽपरिमितं धन हत्तुं मुचुक्नो बाह्यण्या-पाननष्ट इत्यैतिशं कैश्चिद उपयेते ।"

खन ऐत के लोभ का उन्होंग हम जामन्दकीम नीतिसार मं भी देखते हैं। यहां केवल 'लोभादेतस्तु रानांव ' [काम॰ नी० १। १४] ये हो पद हें, कोटलीय खर्षशास्त्र के सूत्र केसमान, यहां लोभ केरनहत्व का निर्देश नहीं है। जयमगला ज्याख्याकार राक्तार्य ने, पद्य के इस भाग की ज्याख्या करते हुए केवल उपर्य के पेविद्य का इसमजार निर्देश किया है—

' लोमादैल इति । ऐल पुरुरम । स किल नीमशार्ययासिमिर्यसस्त्र्याधमुश्निमित्रत सर्वनित्र मीनर्यान् भागनिभेषान् स्टप्या लोगादाहतु मास्य । ततस्तरस्य यङ्गकिषा-विरोधोद्वितनैवैकामें कृशैरमिहतो ननासा । '

टीकाकार के भिन्न होने पर भी दोनां ध्वला पर ऐतिल्ल का समान वर्णन है। भिन्न लेखक होने पर भी इसप्रकार का घटनाया के रचनाक्रम की समानता भा एक दूसरे के अनुकरण से भी सभव हो सकती हैं।

कामसत्र-टीका जपमगजा का रचयिता 'शकरार्य' है, यह उल्लेख कहीं नहीं मिलता--

इसके अविरिक्त वाल्याचन कामसूत्र की व्याख्यां जयमगला के किसी भी प्राचीत इस्तिलिखन प्रन्य म प्रन्थकार का नाम 'राष्ट्ररायं' उपलब्ध नहीं होता। चीरान्या संस्कृत सीरीज वनारस से जयमगला के जो हो प्रकाशत हुए हैं, उनम से एक म प्रत्यकता का नाम 'जयमगल' और दूसरे म 'प्रयोगर' मुद्रिव हुखा है। इस भेद का काई भा कारण प्रन्थ के प्रकाशक अथवा सम्पादक ने निर्तिष्ट नहीं किया। पहले संस्करण म 'जयमगल' का नाम और दूसरे ग 'परोधर' का हो। पव हुगाप्रमाद चो सम्वादित वर्ष्य संस्करण में भी परोधर' का हा नाम है। इससे यहां खानात होता है, कि चोलम्या संस्कृत सीरीज का प्रथम सर्रारण जिन हरतवेरों के खाधार पर मुद्रिव हुखा है, उनम प्रत्यकर्ता का नाम जयमगल निद्रिष्ट होगा। अथवा सम्पादक या प्रकाशक महोद्यों ने टीका के 'जयमगला' नाम से उराकेट वर्षिता वर्षमणले की करणना की होगी। खनन्तर वर्ष्य संस्करण के खाधार पर चौराम्या के हित्य सरकरण में 'जयमगल' के स्त्राम पर 'यरोधर' मुद्रिव किया गया। प्रचन्द सार्वचितिक पुस्तवालय—[पजाव-पिड्लिक लाईमेरी] लाहीर मं कामसूत्र की व्याख्या जयमगला का जो एक प्राचीन हस्तिलियत

प्रन्थ ' सुरत्तित है, उसमें भी 'यशोधर' का ही नाम है। शङ्करार्य का नाम किसी भी प्राचीनें इस्तितिखित प्रन्थ में उपलब्ध नहीं होता।

सांख्य-टीकाकार 'शंकरार्य' श्रीर श्रीगोपीनाथ कविराज-

श्रीयुत किवराज गोपोलाथ जी एत० ए० महोदय ने श्रीयुत गुलेरी महोदय के लेख के आधार पर कामन्दर्कीय नीतिसार की श्रीर वास्त्यायन कामसूत्र की ज्याख्या जंयमंगला का रचीयता शाहुराय के ही मानकर, सांख्यसप्ति की ज्याख्या जयमंगला का रचियता भी इसी को माना है। श्रीयुत किवराज जी के विचार से इन तीनों ही 'जयमंगला' नामक ज्याख्याओं की रचियता एक ही 'शहुराय' है। प्रारम्भिक नमस्कार श्लोक की समानता को ही इसके लिये आपने हेतुस्य में जयस्थत किया है। सांख्यमप्ति की ज्याख्य जयमंगला का नमस्कार श्लोक इस प्रकार है—

''श्रधिगततत्त्वालोकं लोकोत्तरवादिन प्रसम्य मुनिम् । क्रियते सप्ततिकायाष्ट्रीका जयमगला नामं॥''

श्रीयुव किवराज जी ने यह भी लिखा है, कि कामन्दकीय मीतिसीर, वास्ताय है कामसूत्र श्रीर सांख्यसप्ति इन दीनों ही मन्यों की जयमंगला नामक टीकाश्रों में नमस्कार रखोकों से एक ही देवता युद्ध को नमस्कार किया गया है, तथा इन रखोकों का रचनाक्रम भी समान है। इसी श्राधार पर उन्होंने शङ्करार्य को बौद्ध भी बताया है। उनका यह भी विचार है, कि 'जोकोत्तरवादी' तथा 'मुनि' ये पद युद्ध के लिये ही प्रयोग में श्राते हैं। श्रव एय युद्ध को नमस्कार फरने के कारण राष्ट्रपर्य का बौद्ध होना संभव है।

- े यह प्रन्थ पंजाव पर्न्तिक लाइमें रो लाइरेर में 'श्र ४३१' संस्था पर निहित हैं। श्रीरं चीलुक्यवृक्षमित्र श्रीमद् विस्तत्वदेव के भारती भांदागार में सुरक्षित प्रति के श्राधार पर प्रतिक्रिपे किया गया प्रतीत होता है, शागें दी हुई हस प्रम्थ की एक पुष्पिका के श्राधार पर ही हमने यह जिल्ला है।
- 'From a comparison of the three commentaries it would follow that all the three bore one and the same name, contained an obeisance to one and the same Deity, that is, the Budha, are written in the same style, and that while two are known to have been written by गंक्सन, the remailing one is ascribed to गंक्सनार्थ ! The presumption, however, is that the third commentary also was by गंक्सन री. Attribution to गंक्सनार्थ has been only due to a confusion of the two names, on which the colophon is based. On any other hypothesis obeisance to the Buddha becomes quite inexplicable." [Introduction of जन्मनारा page 9.]

"The benedictory verse, where there is a salutation of बोकोत्तरवादी मनि, makes it plain that the author of जयमंगला was a Buddhist. The term बोकोत्तरवाद is a Buddhist expression and the मुनि referred to in the verse is no other than the Buddha himself." ( जयमंगला भूमका, पूज = ) श्रीयुन गुलेरी महोदय के मन्तन्य में सम्यन्य में हम श्रायने विचार प्रकट कर चुके हैं। प्रस्थ के नाम की एकता, श्रथचा किसी एक श्राय सन्दर्भ की समानता, विशेषकर ऐसे सन्दर्भ की, जो किसी निर्धारित श्रथ का निर्देश करता हो, जैसे दाशहयय सम्यन्धा पेतिहासिक घटना-मूलक सन्दर्भ का उदाहरण दिया गया है, मन्यकार की एकता के निर्ध्यायक नहीं कहे जा सकते। प्रन्तु श्रीयुन गुलेरी महोदय ने कामन्द्र की नीतिसार और वास्त्यायन कामसूत्र की जयमंगला नामक न्याच्याओं से जिन दो नमस्कार रलोकों को निर्दिट किया है, उनकी श्राधिक और रचनाका ! Style ] सम्यन्धी समानता श्रायश्य विचारणीय है। इतनी श्राधिक मानता की उपेसा कर देना श्रतां की की स्वाप्त की विस्तारपूर्वक वियेचना हम इसी प्रकरण में श्राम करेंग। इस समय थोड़ो देर के लिये नवस्कार रलोकों के श्राचार पर इस यात को आन लेते हैं, कि उन दोनों जयमगला नामक न्याख्याओं का रचिवता शहरार्थ ही है। परन्तु श्रायुत कविराज गोपीनाथ जी के कथनातुसार वहीं राहुरार्य सांख्यसप्ति की टीका जयमंगला का रचिवता नहीं कहा जा सकता। इसके लिये हम निन्नलिखित युक्तियां उपस्थित करते हैं।

### शंधत कविराज जी के मत का श्रसामञ्जस्य—

- (१) सांख्यसप्तति व्याख्या जयमंगला की श्रान्तिम पुष्टिका में प्रन्थकार का नाम केवल राहर निर्देश किया गया है, 'राष्ट्रपर्य' नहीं।
- (२) कामन्दकीय नीतिसार की न्याक्या जयमंगला की सम्पूर्ण पुष्पिकाश्चों मे अन्य कार का नाम 'शङ्करार्य' ही निर्देष्ट किया गया है, 'राह्नर' नाम का उन्तेख करीं नहीं है। वास्यायन कामसूत्र की न्याक्या जयमंगला में न 'राह्नर' हैं न 'राह्नरार्य' हैं'।
- (३) सांख्यसप्तित च्याख्या जयमंगला की पुष्पिका में प्रमुत घन्ध के रचिता शङ्कर के गुरु 'परमहंसपरिव्राजकाचार्यश्रीगोविन्दभगवन्युज्यपाद' का नाम डिल्लिखित है। परन्तु कामन्दकीय नीतिसार की व्याख्या जयमगला की किसी भी पुष्पिका में उस मन्य के रचिता शङ्करार्य के गुरु का नाम उल्लिखित नहीं मिलता।
- (४)—कामन्दकीय नीविसार की न्याख्या जयमंगला के नमस्मर खोक के साथ,सांख्य-सप्तविन्याख्या जयमंगला के नमस्कार खोक की न अधिक समानता है, और न इन दोनों श्लोकों का रचनाकम [Style] ही एकसा है। दोनों खोकों की लुलना के लिये उनको हम यहां किर चद्चुत कर देते हैं।

"कामन्दर्भीये किल नीतिशास्त्रे प्रायेण नास्मिन् सुगमा. पदार्थाः । तस्माद् विधास्ये जवमंगलाख्यां तस्यविकां मर्वविदं प्रकृष्य ॥"

िकामन्दकीयच्याख्या जयमंगला 🕽

''श्रिपगततत्त्वालीक' लोकोत्तरवादिनं प्रश्नग्य मुनिम् । कियते सप्ततिकायाशीका जयगंगला नाम ॥'' [सांख्यसप्ततिक्याख्या अयमंगला]

रलोकों पर दृष्ट्रिपात करते ही इनकी असमानवा स्पष्ट हो। जानी है। दोनों रलोकों के पूर्वार्ध में न शाब्दिक समानता है, न स्त्रार्थिक: उत्तरार्ध में कंवल 'जयमंगला' यह पद मिलता है, जो अन्ध का नाम है, और श्लोक में निर्दिष्ट किया जाना श्रत्यन्त श्रावश्यक है। पहला श्लोक इन्द्रवजा छन्द श्रौर दूसरा श्रार्या छन्द में है। जिस देवता श्रथवा ऋषि की नमस्कार किया गया है, उमको प्रथम श्लोक में 'सर्वेवित्' शब्द से स्मरण किया गया है; श्रीर द्वितीय श्लोक में ''श्रिधिगततत्त्वालोक, लोकोत्तरवादी, मृनि'' इन पदों से समत्य किया गया है। यदि इन पदों के श्रार्थिक स्वारस्य पर गम्भीरतापूर्वक ध्यान दिया जाय, तब हम इस बात को स्पष्ट ही भांप सकेंगे, कि प्रथम रलोक में किमी ब्यक्ति विशेष को नमस्कार नहीं किया गया है। जब कि द्वितीय बलोक के प्रत्येक पद से यह बात स्पष्ट ध्वनित होती है, कि यह नमस्कार किसी व्यक्ति विशेष को किया गया है; यह अलग प्रश्न है, कि वह व्यक्ति कपिल हो अथवा बुद्ध । 'सर्वविन्' अथवा 'सवहा' पट का प्रयोग मुख्य रूप में बहा या परमेश्वर के लिये ही होता है। 'यः सर्वज्ञः सर्ववत् यस्य ज्ञानमयं तपः' [मुरह० उप० १ । १ । १६] इः कालकालो गणी सर्वेषिद् यः' (खेता० उप० ६ । १६ । तत्र निरतिशयं सर्वेज्ञवीजम्' [ योगसूत्र १।२४ ] 'स हि सर्वेवित् सर्वेकर्त्ता' [ सांख्यसूत्र ३।४६ ] इत्यादि। इसके श्रमन्तर उन व्यक्तियों के लिये भी इस पद का प्रयोग होसकता है, जिनके अन्दर लोकातिशायीं गुण पाये गये हों। यद्यपि मुख्यवृत्ति से वे सर्वज्ञकल्प ही होते हैं, परन्तु उनमें आदराविशय द्योतन करने के लिये गुणुष्टत्ति से 'सर्वज्ञ' ऋादि पदों का प्रयोग प्रायः देखा जाता है। किर भी ऐसे प्रयोगों में किसी इसप्रकार के पर का सान्तिष्य श्र्योत्तित होता है, जो व्यक्ति-परता का बोधक हो। श्रन्यथा 'सर्वज्ञ' या 'सर्वविद्' त्रादि पद परमेश्वर के ही वाचक सममे जासकते हैं। ऐसी रिथनि में इन प्रस्तुत रलोकों में से पहला रलोक किसी न्यक्तिविशोप की और निर्देश नहीं करता, जब कि दूसरे रलोक में यह भावना सर्वथा स्पष्ट है। इसलिये इन दोनों रलोकों की आर्थिक या रचनाक्रमसम्बन्धी कि नी तरह की भी समानता का कथन करना असंगत ही कहा जायगा। केवल दुराप्रह से समानता का उद्घोषण किये जाना श्रलग बात है।

यदि केवल नामसाम्य पर श्रिषक बल दिया जाय तो इस नाम की एक श्रीर .
 टीका हमारे सन्मुख उपस्थित होती है, यह है प्रसिद्ध भट्टिकाच्य की टीका जयमंगला। इसका प्रारम्भिक नामकार खोक निम्नप्रकार है—

"प्रशिपरय सकलवेदिनमतिदुस्तरमहिकान्यसलिलनिधेः ॥ जयमं गलेति नामा नाँकेव विरच्यते टीका ॥"

इस रलोक की रचना श्रार्या छुन्द में हैं। इसका पूर्वार्घ, श्रार्धिक दृष्टि से अथम रलोक के दितीय श्रीर पतुर्थ चरण के साथ समानता रसता है। इस रलोक का उत्तरार्थ, दितीय रलोक के उत्तरार्थ के माथ श्रिषक समानता रखता है और उसका साधारण रचनाकम भी दितीय रलोक से अधिक मिलता है। ऐसी स्थिति में क्या कोई भी विद्वात इस बात को स्थीकार करेगा, कि महिकाव्य की दीका जयम गला का रचिवत भी 'शङ्करार्य' अथवा 'शङ्कर' हैं ? जब कि महिकाव्य की टीका जयम गला की अन्तिम पुण्यिका भें प्रस्तुत पन्थकार का नाम स्पष्ट ही जयम गल. निर्दिष्ट क्रिया गया है।

(४)-इसके श्रतिरिक्त वास्यायन कामसूत्र की जयमंगला नामक टीका में उदयनाचार्य का.एक रुद्धएण इसत्रकार उपल्च्य होता है---

"तय चोक्तं पुरोदयनाचार्यें —'श्वारोपे सित निमित्तानुसरएं न तु निमित्तमस्तीस्यारोपः' इति ।"

उदयन का समय १०४१ विक्रमी तथा ६०६ शकाव्द [ ६८४ ईसवी सन् ] माना जाता है। श्रीर पड्दरीन व्याख्याकार वाचक्वति मिश्रका समय ६६८ विक्रमी [ ८४१ ईसवी सन् ] है। यानक्पति, भिश्र ने सांख्यतत्त्वकीपुदी में जवमंगला व्याख्या को 'श्रन्ये व्याचक्रते' कहकर ४१ वी आर्थो पर उद्धत किया है। इन. उद्धरण वाक्यों के श्रन्त में वाचस्पति मिश्र लिखता हैं—

"श्रस्य च युक्तयुक्तत्वे सूरिनिरेपायगन्तव्ये इति कृत परदोगेद्भावनेन तिद्धान्तमात्रव्याच्या-नत्रवृत्तानाम् इति ।"

इस्त लेख- से स्पष्ट है, कि बालस्पांत मिश्र को स्वयं अप्रमंगला के विरुद्ध लिखने का साइस नहीं हुआ। विश्व लेसा इद्भार लेखक, जो परमवमस्याख्याक के सहय 'नैयापिकवनय' अपृद्धि पहों का. भी उरलेख करने में सङ्कोच नहीं करता, अयमंगला के विरुद्ध लेखनी नहीं उठा अक्षा, इसका कोई विशेष कारण- ही हो सकता है। संभव है, अन्य अहात कारणों के अपिरिक्त अस समस्य, अध्यप्रमाध्यापनप्रणाली में इस प्रम्थ का अधिक प्रचार होना, और विद्वानों के हस्य भे इस समय की अविष्ठ का होना भी ऐसे कारण हों, जिनसे प्रभावित होकर वाचपादि विश्व को अक्षा का सामने के अतुसरण करना एडा हो। ऐसे समय में, जब कि यातायात के सुक्षम साधनों का अभाव था, अन्यायास प्रम्थापित का साधन सुदृश्य व प्रकाशन कला सविष्यम् के गर्भ म धी, एक भी पुस्तक की प्राप्ति के लिये पर्याह समय ब्यंचन का ज्यय करना पड़ता था, अपने स्थान को होसक सब स्थानान्तरों में भी जाना निरापद न था, अयमंगला जैसे परमार्थविषय सम्बन्ध कृत के अवार के लिये पर्याप्त समय अपेक्ति होना चाहिये। हमारा अनुनान यह है, कि लगभग

भृद्वि ......राव्यावये महातिहन्त्रसूर्धः लुङ् विलिधतगास्तो नवमग्रीरप्हेदस्य ज्ञारीरायो वायदेवो जय-मंगल हृति व नामांभिष्ठियः घुप्रतिद्वस्य अनेकशस्त्रस्यायवानकृतो टीकार्धा कामस्य व्यवेष्याप्रकामम्ब नाम द्वाविष्ठः सर्गः ॥ जयमगलकृता टीका समान्ता ॥ ?' [यह वार्ड हमने वस्त्रहे क निर्वयक्षामाः संस्थरण मे लिया है ]

इस आयाय का लेल उद्यमकृत स्मायञ्चमुमालील में इसम्बार मिलता, है, "सिखें व्यवहार निर्मित्ता नुस्त्यात् । त च स्वेच्छाक्षत्वित्तन निर्मित्तेन लोकञ्चल्यातित्रमनम् ।" [ चतुर्य स्तवह, पु० ४, वर्षः मानकृत-व्याख्यासहित संस्कर्य ] । उपर का उद्धस्यः 'प्रच्यवद सार्वचनिकः प्रस्काचमः मा [ म ४३४ संख्या पर ] पुरावत, जयमन, वा टीका की इस्तिलिखित प्रति-ते आधार पर दियासया है ।

दो सौ वर्ष का ऐसा समय अवश्य माना जाना चाहिये, जब कि इस प्रन्य के लिखे जाने के बाद, शनै शनै वाचस्पवि मिश्र के समय तंक इसका पठनपाठन प्रखींली में पर्याप्त प्रचार हो चुका होगा। लगभग दो सौ वर्ष का अन्तर उसलिये भी माना जाना आवश्यक प्रतीत होता है. कि शहुर [ सास्य सप्तति न्याल्याता ] दक्षिण प्रान्त का रहने वाला था, उसका बालोचक वार्चस्पति मिश्र मिथिला का । दिल्ला प्रदेश म प्रस्तुत प्रथ के उत्तर भारत में इतने श्रधिक प्रचार के लियें श्रवस्य पर्याप्त समय की अपेजा हो सकती हैं. श्रीर वह भी साख्य जैसे श्राध्यात्मिक एवं अप्रचारित विषयक प्रन्थ के लिये। ऐसी स्थिति में इस अनुमान को यथार्थ की सीमा तक माने लेने पर यह निश्चित रूप से कहा जा सकता है, कि जयमगर्ला के लिखे जीने का समय सप्तमं शतक के मध्य से इधर नहीं होना चाहिये। अब हम जब इस बाव की देखते हैं. कि बात्स्यायन क मसूत्र की टीका म दशम शतक के श्रन्तिम भाग में होने वाले उदयनाचार्य की स्मर्ण किया गया है, तर निश्चित रूप से इस परिखान पर पहुच जाते हैं, कि सप्तम शतक में होनेवाला व्यक्ति किसी तरह भी वात्स्यायन कामस्त्र की टीका जयमगला का रचिवता नहीं कहा जा सकता। इसिंतिये श्रीयुव किनराज गोपीनाथ जी का यह कथन, कि कामन्दकीय नींविसार, वात्स्यायन काम सूत्र श्रीर साख्यसप्तति इन तीनी प्रम्थों की जयमगला।नामच न्याख्याश्रों का रचयिता एक ही व्यक्ति है. सर्वथा असंगत है। साख्यसप्तति की व्याख्या जयभगता सप्तमं शतक के समाध्य होने से पूर्व ही उन चकी थी, और वास्यायन कामसूत्र की टीका जयमगला दशम शतक के अने न्तर लिखी गई, इसमें कोई सन्देह नहीं किया जा सकता "।

साख्य-टीका जयमगला का काल, औरा श्री हरदत्त शर्मी-

श्रीयुत हरद्त्य शर्मा प्रमृठ ए० महोदय ने, सर्ख्यंसप्तति की टीका जयभद्वला का काल' खीस्ट दशम शतक के लगभग माना है। इस बात को खापने प्रमाणेपूर्वक स्वीकार किया है, किं जयमद्वला वाचरपति मिश्र से खर्वाचीन' है। स्वर्णकाला प्रमुख के सम्मित का सहारा लेकर श्रीयुत शर्मा जीने वाचरपति भिश्र का समय देसां के प्रमुख शतक के लगभग माना है। इसप्रकार जयमद्वलाकार शंकर का देसां के दशम शतक के

<sup>े</sup> श्रीयुत्त म• रामकृष्य कवि महिदिय ने भी यान्य आधारों पर वास्त्यायन कामसून की जयमानता टीका का समय दर्जम एतट क यमन्तर ही सिद्ध किया है। वे जिलता है — Jayamangala on Vatsyá yana may therefore be resigned to some period later than 1000 A D' [Journal of the Andhra Historical Research Society, October 1927]

There are two excellent commetanes on the Sankhya Karika, the one composed about 700 A D by Gaudpaba, and the other soon after 1100 A D by Vachasputi Misra" [History of Sanskrit Literature, by Macdonel, P 393]

लगभग अथवा कुछ पूर्व, विद्यमान होना स्वीकार किया है ।

इस मन्तव्य के सम्बन्ध में सब से प्रथम वाचस्पति मिश्र के समय का विवेचन लं.जिये ! मैन्दानल महोदय ने वाचस्पति मिश्र का समय ईसा का एकादरा शतक बनाया है, परन्तु इसमें उन्होंने किसी भी प्रमाण या युक्ति का निर्देश नहीं किया है। मैन्दानल महोदय का वह सन्दर्भ हमने टिप्पणी में उद्धत कर दिया है। श्रीयुत शर्मा जो ने भी इस दिशा में कोई पम नहीं उठाया। यत्न करने पर भी हम इस बात को नहीं समफ सके, कि अपने समय के सन्वन्ध में वाचस्पति के स्वप्रणीत पद्म की उपेचा क्यों की गई है ? उस पद्म का निर्देश हम इभी अकरण के प्रारम्भ में कर चुके हैं। वहां स्पष्ट रूप में वाचस्पति ने अपने न्यायस्चीनिवन्ध की समाप्ति का मध्य विकर्ण सम्बन्ध दिया है, जो कि मध्र ईसवी मन् होता है। न्यायस्चीनिवन्ध; न्यायवाचिकतात्पर्यटीका की समाप्ति पर गौतम सूत्रों का संशोधित संस्करण है। इसके अन्त में निर्दिष्ट इतन स्पष्ट लेख की उपेचा को कोई भी कारण उक्त विद्वानों ने नहीं बताया।

भारतीय प्रामाणिक साहित्य के सम्बन्ध में भी पाश्चात्य विद्वानों का दृष्टिकोण, एक प्रकार की विशेष भावना को लेकर ही प्रस्कृदित होता है। प्रायः प्राचीन भारतीय विद्वान् आत्म- एयाति की भावना से सदा रहित होकर लोकदित की कामना से ही, अपनी लेखनी का चमत्कार दिखाते रहे हैं। कुळ उनकी आत्मल्यातिन्तोलुपता की ओर से उपेन्ना, और कुळ ऐतिहासिक साहित्य के नष्ट होजाने के कारण आज हम उनकी पूर्ण परित्यिति से किसी अंशतक अपरिचित अवश्य होगये हैं। परन्तु कालकम से जिन विद्वानों ने अपने समय आदि के सम्बन्ध में कुळ साधारण निर्देश कर भी दिये हैं, पाश्चात्य-हस्त उनपर भी हरताल फेरने में सदा प्रयत्नशील रहता है। प्रायः इसप्रकार की लेकियों को मुख्य प्रम्थकार की रचना मानने से निर्पेध कर दिया जाता है। अथवा कहीं मिन्न प्रम्थकार की ही करणना कर ली जाती है, और इसी प्रकार के बेदित पर के कथानक जोड़कर, जिसतान भी हो उन उल्लेखों में अनेक प्रकार के सन्देह उत्पन्न करने का प्रवत्त प्रयास किया जाता है। उसी पाश्चात्य सावना का कल है, कि आज अनेक भारतीय विद्वान् आंत मृद्ध कर उनके पीछे दौड़ने लगे हैं, और अपनी वासविकता को समक्षने का यत्म नहीं करते। इसमें हमारी दासमनोश्चित्त भी एक कारण है, आधुनिक विपरीत शिक्षा ने इसारे सित्त को भी विश्वत और दासानुदास बना दिया है, किसी भी शब्द के गौराङ्गमहाप्रमुखों के

<sup>\* &</sup>quot;So that, it may be safely asserted that the author of suring is earlier than Vachaspati Misra and later than the great Sankaracharya. According to Macdonell (History of Sankrit Literature, P.393) Vachaspati's age is about 1100 A.D. And the great Sankaracharya cannot be placed later than the 8th century A.D. Therefore our suring Sankara must have flourished about 1000 A.D or earlier. " Proceedings, fifth Indian Oriental Conference, Lahore, 1928, P. 1038.]

सुख से उच्चिरित होते ही दम उसके गीत गाने लगते हैं, उनकी भावना के शतुकूल, दिन को रात श्रीर रात को दिन सिद्ध करने में ही हमारा सम्पूर्ण प्रयास पर्यवसित हो जाता है, वाह वाह की लूट श्रीर शावाशि की थपकी में ही हम अपनी विद्वत्ता की सफलता समक बैठते हैं। हमारी सम्यता, हमारी जातिगत विशेषता श्रों हमारी पर्म्पराओं, हमारी शित्तासम्बन्धी सूद्म भावनाओं के एक विदेशी, सर्वथा विपरात बातावरण का अभ्यासी, कैसे पूर्ण रूप से समक पायेगा ? इस बात को जानते हुए भी हम भूल जाते हैं, और देखते हुए भी श्राव केर लेते हैं।

अस्तुत प्रसंग में चिद्वान् यह न समकें, कि उपर्युक्त शब्द, हमारे कथन को विना विवेचन स्वीकार कर लेने के लिये एक भावुकतापूर्ण अपील मात्र हैं, यह तो आधुनिक स्थिति का सजाय चित्र हैं। इसके अनन्तर हम, मंकडॉनल महोदय तथा उनके अनुगामियों से मालूम कर सकते हैं, आखिर उन्होंने वाचस्पित मिश्र के कालनिर्णायक पश्च की उपेचा क्यों की हैं? क्या ये यही कारण न पतायेंगे? कि यह रही के वाचस्पित का अपना नहीं हैं। क्यों नहीं हैं? यह आ कहां से गया? किसी और विद्वान ने यनाकर यहां लिखदिया होगा। तब तो यह भी बड़ी सरलता से कहा जा सकता हैं, कि तात्पर्यटीका भी वाचस्पित ने नहीं बनाई। 'दिट्टी ऑफ संस्कृत लिट्ट चर' भी मैक्डानल न नहीं लिखा। पर उसके तो लिखित प्रमाण विद्यमान हैं, कैसे कहा जासकता है १ कि भैक्डॉनल ने यह नहीं लिखा। ठीक है; यह और किसीने लिख दिया होगा, भैक्डॉनल से उसका कोई सम्बन्ध नहीं। अभिप्राय यह है, कि मैक्डॉनल महोदय के केवल कथन से यह स्थीकार नहीं किया जासकता, कि वाचस्पित मिश्र ११ वें शतक में हुआ था, जब कि वह स्वयं अपना समय नवम शतक के पूर्वार्थ में बेवला रहा है।

श्रीयुत रार्म महोदय को तो, अन्धेरे में लाही का सहारा मिल गया। आपसे श्रीयुत गुलेरी महोदय तथा श्रीयुत कविराज गोपीनाय एम॰ ए॰ महोदय के लेखों के आधार पर इस गत को स्वीकार कर लिया, कि चाल्यायन कामसूत्र को टीका जयमंगला, श्रीर सांख्य-सप्तित की टीका जयमंगला इन दोनां का रचियता एक न्यिक है, कारणान्तरों से यह बात निरिचत है, कि बास्यायन काममूत्र की टीका जयमंगला का समय दशम रातक के अनन्तर ही रोप कता है। इना विशेष प्रांत मी दशम रातक के अनन्तर ही रोप कता है। इना विशेष प्रांत की सी दशम रातक में ब्रांत की सी दशम रातक में ब्रांत की सी दशम रातक में ब्रांत की लिया है। ज्यों ही रेत की ब्रुंतियाद पर अपनी दीवार खड़ी करही।

चाचस्पित के काल का निर्णय पिछले प्रष्ठों में किया जाचुका है। जब उसका समय ८४१ ह्योस्ट के ब्रास पास निरिचत हैं ब्रौर सांख्यसमित की जयमंगला व्याख्या, बाचस्पित से पूर्व लिखो जा चुकी थी, तब यह निस्सिन्दिग्य कहा जासकता है, कि सांख्यसमित-व्याख्या जयमंगला का समय ईसा का दशम शतक नदीं माना जासकता। क्योंकि नवम शतक के पूर्वार्ष में तो बाचस्पित मिश्र का ही स्थितिकाल है, जयमंगला का रचना-देश दिच्छ, तथा मिथिलानिवासी वाचस्पित भिश्र के जयमगतासम्बन्धी विचारों या उद्गारों पर ध्यान देते हुए, निस्सकोच कहा जासकता है. कि जयम गता का समय श्रवश्य वाचस्पति मिश्र से डेट दो शतक पूर्व होना चाहिये। ऐमी स्थिति में जयमंगताकार का सप्तम शतक में स्थित होना श्रिपिक समय है।

शकर और शंकराचार्य-

श्रीयुत इरवृत्त शर्मा एम० ए० महोदय ने अपने लेदा में जयम गला हार सिं आदि राक्करानार्थ से अर्वाभात माना है, और आदि राक्करानार्थ का समय ईसा का अड्डम शतक स्तीकार किया है। शब्द, भे दूस कालानार्थ्य के लिये ने चिन्नालियित प्रसाख उपस्थित करते हैं। वे लिखने हैं, फि १७ वीं वारिका पर जयमाना से उद्भुत निम्न सन्दर्भ भी विचारणीय हैं एक एव पूराण पुरुष, तस्मादनेतिन विस्कृतिया: मृतिस्प्रीर पुरुष आविष् ता इति वेदान्तनादिन। "

> इसके श्रनन्तर् १८ वी कारिका पर जयुमेगलाकार पुन लिखता है— "पुराणु-कृषाद्गीरिव विष्टुर्लिगाः प्रक्षिश्रारीरं पुरुषा ' इत्यस्मिन्ति दर्शने पुरुषवहुत्तमान्ययः । तथा पुरस्पृत्विलक्त्यान् तृ पुराणुपुरुषादिम्ना भिन्ना वित दशनद्वयम् । ।"

इसको निम्नविधित से तुलता कीनिये-

वद्रेतत्सुत्यम्--

यथा सुदीप्तात् पावकात्,विस्फुर्तिनाः । सहस्रशः प्रभवन्ते सस्त्याः । तथान्तराद् विविधा सोभ्य भावाः । प्रवायन्त तत्र चैवादि यन्ति ॥

। मुण्डकोपनिषत्, २।१]

इस पर शङ्कराचार्य का भाष्य इसप्रकार है-

थया सुदीप्तात् सुष्टु दीप्ताद्ग्मी-स्कृतिकः अभ्यययया सहस्रहोऽनेक्छ प्रभानतं निर्गच्छिन्त् सस्या अनिसलक्त्या एव तथोक्लक्त्याद्व्वराद्विदेधा नागदेशपाधिभेदमगुनिर्धीय मानत्यात् विविधा है सीम्य भावा औवा आकाशादिवत् विविधा घटादिर्गरान्क्क्वना सपिरभेदा घटाव्रपाधियनदमनभवन्ति ।

इनकी तुलना यह प्रकट करता है, कि जयमगला ने 'बेदान्तवादिन?' इस पारि सापिक सकेत के द्वारा राष्ट्रराचार्य के उक्त भाष्य भाग का ही निर्देश किया है। इसलिये जयमगलाकार शंकर, शक्कराचार्य से भिन्न ही नहीं, प्रत्युत उससे श्रव्यांचीन भी है '।''

जहातक शङ्कराचार्य के काल का सम्बन्ध है, उसके विवेचन के लिये यह समय उपगुक्त न होगा, प्रस्तुत प्रसंग में उसकी इतना आगरयकता नहीं। इसलिये यदि यह मानलिया जाता है; कि शङ्कराचार्य का काल ईसा का छष्टम शतक है, तो हम यह कहने के लिये प्रमाण रखते हैं.

इस प्रसम् सं इस अयह नलाकार, शकर को केवल, 'शक्तर' नाम से श्रीर शादि शकराचार्य को शकराचार्य नाम से निर्देश करेंने, पाठकों को इस विवेक का ज्यान सकता चाहिये।,

<sup>\*</sup> Proceedings Fifth Indian Oriental Conference, Labore 1928 P 1035 36

कि राक्षर का समय अगस्य इससे प्राचित होना चाहिये, जो आधार राक्षर की अर्थाचाना पा अं अन हरद कर की एक्ष्य चित्र ने दिनिया है। वर्षों कि राक्षर की पिक्तियों में थोई भी ऐसा पद नहीं है, जो राक्षरावार्थ के भाष्य के आधार पर लिखा गया प्रतिव हो। हो। शंकर के लेख का साच तृ आधार प्रवचन उपीना हूं की उपर्युक्त अित ही है। राक्षर ने अंतिपठित 'अचर' पद के लिये 'पुराणपुरुष' पद वा प्रयोग किया है, जब कि शंकराचार्य अपने भाष्य में 'अचर' पद के स्थान पर दिसी भी काय पर दा प्रयोग नहीं परता। शृति के 'भांवाः' पद के व्यास्या शंकराचार्य ने 'जीवाः' की है। शंकराचार्य के कपने सम्प्रदाग में 'जीव' पद सदिधा पार्मापिक है। अन्तः करणेपित अन्तः करणाविज्ञ कर्ना चीत्र पर का नाम 'जीव' है। प्रतं त होना है, 'जीव' पद का इतना करणेपित अर्थ शंकर वो अधियत न था। वर्षि शारि में वर्षो भोकता हुक के लिये जीव पदवा प्रयोग पर्यान्त प्राचं न है। यदि शंकर का पंक्ति शंकराच र्य के भाष्य के आधार पर ही लिखता, तो वह अगस्य 'जीव' पद को हो इक्षर 'पुरुष' पट का प्रयोग न करता। इसप्रयार यह तुलना इस धारणा को हद वना देनी है, वि शंकर क पंकिर वा आधार संकराचार के साम्य कही कहा जासकता।

ष्मव 'राइर के 'वेदान्तवादि :' इस पारिभाषिक संकेत की बात रह जाती है। संभवतः श्रं सुत रार्मा महोदय वा यह विचार है, कि 'वेदान वादिन' पद ने शङ्करा गर्भ के सम्प्रदाय का ही निर्देश किया जाना साम्हस्यपूर्ण हो सकत है। प न्तु बात ऐसी नती है। 'वेदान 'राइ 'वपतिपद' के लिये व्यविवाद कर में प्रयुक्त होते है। राइराचा नित्र बहुत गर्ने साहात् वा नियद में भी हुव पद वा प्रयोग देवा जात है—

''वेदान्तिनिज्ञानस्नि<sub>रिच</sub>ार्थाः'

यहां 'उपनिषद्-ज्ञान' के रूपे ही 'वेशन्त-विशान' पर का प्रयोग विया गया है। इसलिये जयसगला में शहर के वेदान्त-पाँदनः' पद हा प्रयोग, उनिषद् का कथन करने वाले ऋषि अथवा ज्याचार्यों के लिये ही ही सकता है, और इस मत निर्देश का आधार उक उपनिषद्याक्य ही हैं। इसलिए जिन सह की शहर ने जयभंगला में 'वेशन्ववादिनः' पर के द्वारा प्रशिति किया है. उसी

<sup>े</sup> पन्दहरी [ ४१११ ] में जीय का स्वहण बताया है— 'जेहन्य' यहिष्डानं विश्वदृष्ट या पुन. । विष्हाया विन्तेहहर म तस्त्रको जीव बच्यते ॥" पन्चवृत्तीकार श्री दिशास्त्र के विष्य श्रीसाहल्या ने उक्त रखेन की स्वास्त्र इत्तरकार की है-'यदियानां विज्ञदृष्टकर तावारसन्त्र वच्ची न्यमस्ति यस्च नम कल्यितो !कार्येने सस्य विमान् विज्ञदेवे वेर्त्तर्शिक्दानं भाससम्बद्धानं स्वायो समुद्दी जीवर स्वयोच्यत हृत्यया ।

जिड देद की करपना का आधार जो कि अधिकान चैवन्य है एक तो बढ़, तूसरे उसमें करिएत जो कि जिल्ल दंद है, तीयरे उस जिड़देद में जो चिदामास एश हुआ है, इन तीनों का सम ही 'जीव' कहा जाता है। [ यह दिन्दी अर्थ, दमने आने स्वतंत्र सदाध तथी विद्यामास्तर आ रामाचतार कास्त्री वेदान्तर्वाथ मीर्वाहा चार्य क्रुत पञ्चदशी दिन्दी रूपान्तर से जिया है ]

भत को जयमंगला से प्राचीन व्याख्या युक्तिदीपिका में-

''श्रीपनिपदाः खलु एव रचात्मेति प्रतिपचाः''

इसप्रकार 'क्षीपनिषदाः' पर के द्वारा प्रदर्शित किया गया है। इसिन्ये इन सब आधारों पर, श्रीखुत शर्मा जी की उपर्यु क सुलना, शङ्कर को शङ्कराचार्य के तथाकधित काल से अर्वाचीन तिद्ध करने में सर्वथा असमर्थ है। इसिन्ये सांख्यसप्तित की व्याख्या जयमंगला का काल सप्तम शतक में माने जाने के लिये कोई भी वाधा उपस्थित नहीं की जा सकती, जब कि वास्यायन काम सूत्र की टीका जयमंगदा की रचना दशमशतक के भी अनन्तर हुई है, खत: इन दोनों व्याख्याओं का रचिवता एक ही व्यक्ति नहीं हो सकता।

क्या कामन्दकीय नोतिसार, अंत बारस्यायन कामसूत्र की जयमंगला नामक टीकाओं का रचयिता एक ही व्यक्ति था ?

कामन्द्रश्चिय नीतिसार और वास्त्यायन कामसूत्र की जयमंगला नामक टीकांकों के नमश्कारखों के सम्बन्ध में भा अब हम कुछ विवेचन कर देना चाहते हैं। यद्यपि इन रलोकों में परस्पर पर्याप्त समानता है, फिर भी केवल इनकी समानता के आधार पर प्रन्थकारों की एकता का निश्चय नहीं किया जा सकता। क्योंकि इसप्रकार की समानता एक दूसरे लेखक के अनुकरण से भी सम्भव हा सकती है। इसतरह के एक आध उदाहरण [ भांद्रकाव्य की टीका जयमंगला ] का हम पीछे निर्देश कर चुके हैं। साहित्य से इसप्रकार के और भी अनेक उदाहरण संमह किये जासकते हैं। जिन प्रत्यकर्ताओं के सम्बन्ध में हमें किसी तरह का भी सम्बेह नहीं है, उन भिन्त र प्रत्यकारों के प्रत्यों में भी समान रलोक उपलब्ध होते हैं। इसके हुछ। उदाहरण हम यहां और दे देना चाहते हैं।

प्रसिद्ध कवि भवभूति ने मालतीमावव के प्रारम्भिक श्लोकों में से एक श्लोक इस प्रकार जिला है—

"ये नाम के चिदिह नः प्रथयन्त्यवज्ञा

जान है। ते किमपि त स्त्री ने प यस्तः।

उदारधातेऽहित मम कोऽपि रामानधर्मा

कालो हार्य निरमधिनिपुला च पृथ्नी ॥" [ मालतीमाधन, रलोक ६ ]

धर्मकीर्तिप्रणीत प्रमाण गत्तिक की कर्णहमोमि रचित व्याख्या के प्रारम्भिक स्त्रोकों में से ठठीय स्त्रोक इसप्रकार है—

> "यो मामवद्गायति कोऽण गुरूरभियानी जानास्यती किमपि ते प्रति नैप यतः । करिचर महिष्यति कराचिदनेन चार्थी राजापियान्त्रगति जन्मवती हि नान्तर ॥"

इन दोनों रलोकों में प्रश्येक प्रकार की समानता स्वष्ट हैं । छुन्द, रचनाक्रम, अर्थ ब्यादि सब दश्द के समानता होने पर भी ये दोनों रलोक जिन अन्यों में उपलच्य हैं, उनमें से एक का रचन विवा भवभूवि श्रीर दूमरे का कर्णकामि है, इसमें किसी तरह का भी सन्देह नहीं किया जा सकता। एक उदाहरस श्रीर लीजिये--

प्रसिद्ध बाएाभट्ट के हर्पचरित, श्रीर श्राचार्य दण्डी के काव्यादर्श में प्रारम्भिक नमस्कार स्त्रोक, एक ही उपलब्ध होता है, यह स्त्रोक इसप्रकार है—

"चतुर्मु खमुखाम्मोजननहंसवधूर्म म । मानसे रमता नित्यं धर्यं शुक्ला सरस्वती ॥"

ऐसी स्थित में किसी नमस्तार श्लोक अधवा किसी भी श्लोक के समान या एक होने पर दो भिन्न प्रन्थों के रचिवताओं को एक समका जाना युक्तितसंगत नहीं कहा जासकता। इसी- जिये कामन्दकीय नीतिसार और वास्यायन कामसूत्र की टोशाजयम गलाओं में नमस्तार श्लोक के समान होने पर भी दोनों टीकाओं का एक ही रचिवता मानना असंदिग्ध प्रमाण के आधार पर नहीं है। इस टीकाओं की पुष्पिकाओं में प्रन्थकार के नाम का उल्लेख—

इसके व्यक्तिरक्त एक ब्रौर वात यह है, कि कामन्दकीय नीतिसार की व्याख्या अय-मंगता की प्रत्येक पुष्पिका में प्रन्थकार के स्थान पर 'शंकरार्य' का नाम उल्लिखित है, परन्तु वास्त्यायन कामसूत्र की व्याख्या जयमंगला के साथ 'शंकरार्य' का सम्बन्ध प्रकट करने वाला कोई वल्लेख क्रभी तक उपलब्ध नहीं हुक्रा है।

श्रीयुत गुलेरी महोदय ने, श्रा पं० दुर्गाशसाद जी सम्पादित वम्बई संस्करण के आधार पर वास्त्यायन कामसूत्र की जयम गला टीका से एक पुष्पिका इसमकार निर्दिष्ट की है—

> "इति श्रीयारस्थायनीयकामसूत्रदीकायां ज १म'गलामिथानायां विद्ययोगनाविरङ्कातरेखा गुरुदक्ते न्द्रपादामिधानेन यशोवरेखैकत्रकृतसूत्रभाष्यायां...श्रविकरखे .स्यथ्याः ।''

इस पुष्पिका के आधार पर श्रं गुन शुलेरी महोदय के इस परिणा। से भी हम सहसत नहीं होसके कि यशोधर, जयमं गलां ट का का रचियता नहीं है, प्रस्तुत जहां वहां विवरे हुए मूल-सूत्र और व्याख्या के खिखरे का मांगों का संप्रदीता मात्र हैं। यह संभव हैं, कि यशोधर, कामशास्त्र से अपिरिचत होने के कारण विद्यांगाना से लाव्छित होकर कामशास्त्र में पारंगत होने की और प्रवृत्त हुआ हो। उन समय व्याख्यासिहत कामसूत्र का कोई भी पूर्ण भन्य वसे एक जगह न मिल सका हो। तथा इस मूल और प्राचीन भाष्यों के जो भाग जहां कहीं से भी गिल सके हों, उसने बोर परिश्रम करके वन्हें संबह क्या हो, एवं कमानुसार व्यवस्थित करके वन दोनों [सूत्र और भाष्य] को एकत्रित कर दिया हो। अपने जीवन की इस गोपनीय घटना को भी अकट करने में यशोधर ने कोई संकोच नहीं किया है। इससे प्रतीत होता है, कि इस घटना का उसके हृदय पर भारी आधात था, सम्भवतः शान्तिलाभ की आशा से ही उसने इस घटना को कामानुर व्यक्तियों । समान निःसंकोच होकर प्रकृत क्या है।

कामसूत्र की टीका जयमंगला का एकत्रीकरण-

जहां तक मूल और पुराने भाष्यों के संग्रह करने का प्रश्न है, यह निरचरापूर्वक नहीं कहा

जा स जा, िह उन सबर में ज समाता द हा भी था, या बोलों जयममला टी न ही थी । यहिं के सिलान में से इस वात का निरुष्य हो जाता है, िह कामसूत्र और उत्त ह जिल भाष में को यही घर एहिति किया, ने जयम गला टीना के श्रतिरिका और कोई उनाह जान भाष में को यही घर वह करा जा सनता है, कि जयम गला टीना के श्रतिरिका और कोई उनाह वान न थे, तो निरुष्य यह करा जा सनता है, कि जयम गला टीना का रचियता यशो नर सही है। वर्तु उपयुक्त पुष्प में के आधार पर ऐसा मात्र प्रकट नहीं होता। 'वरु नद्वन्य भाषा मात्र वह पर 'टीकाया' का निशेष पण्छ है। यह टीका के रसका का थाय है जाने हैं जाने से पहले ही जयम गला टीका की स्थित माती जाय, तो 'टीना' और 'भा य' इन प्रकट्ट किया, याद यह समत प्रति होता है। तार्व्य गढ़ है, कि बरोध ने किस च ज का समह किया, याद यह समह विये जाने से पहले भी जयम मात्रा टीका की किया च ज का समह किया, याद यह समह विये जाने से पहले भी जयम मात्रा टीवा ही किया पण की हिंथी का स्थान की किया पण की हिंथी का स्थान की किया पण की हिंपी का स्थान की किया होना को हिंपी का स्थान की किया पण की हिंपी का स्थान की लिये 'प्रका' पर सात्र सात्र पर सात्र सात्र पर सात्र सात

क्ष्य अथा अ याया पर उन ने विषया के प्रसोदन निहानों ने अपन र ज्यास्वान या भाष्य कि हिं हु। ये। जसे निशी न स्वाप्य पर उन ने विषया के प्रसोदन निहानों ने अपन र ज्यास्वान या भाष्य कि हु। ये। जसे निशी न स्वाप्य पर कि नी ने जीपनिर्वादक पर, िसी न सम्यासक युक्त पर आत् । यरोधर ने उन सन हा भागा के पुरान भाष्यों ना समझ किया, और मृत स्वीं के सात्र उनका तुल र रक अप या कि ।। समय पानर शामतास्य पार ग होन पर यशाधर ने दे ने कि इन से कुछ कम्या क्य ख्यान भी हैं। उन सन में ठीन नर के और अपन विचारों के असुकूल मृत्युनार बना कर यय कम सन कायास्थित निया। इनी चीज का ना म जयन गतान ही है। अ भीन यशो पर के स्वीं समझ सन्दित में भी जियम गता है। अभीन यशो पर उन आपी न अज्ञान नामा कुमाना से प्रसार के कि समझ के सिम है। इसन हार दिन प्रमान भी भी जियम गता है। साम नहीं था। यह तो यशोधर के समझ का ही नाम है। इसन हार दिन जो ज्या कि नोएय, तथा प्रशोवर की अपनी कृति ने तिये 'ईना यह का प्रयोग किया पर्या है। रनका कि नाम जियम नता व्यापित की अपनी कृति ने तिये 'ईना यह का प्रयोग किया पर्या है। रनका कि नाम जियम नता। है।

यह भाष 'जयम गला' के प्रास्मिक नमस्तर र शेक से भा प्रतट होता है। स्लोक इसम्बद्ध है—

<sup>°</sup>'नात्स्यायन पं कित नानग्**त्रं प्रशावित कै**रिवरिहान वित्र ।

र हा द् निवास्थे जयभात्वारता टीकामह सबन्दि प्रतका ॥"

इस नमस्कार रखोक का द्विरीय चरण, दस सन्दर में नम्भोरता पूरीक विचारणीय हैं।, बरोपर 'कैरियत्' पर बहुत स्नान्त प्रयुक्त हुआ है जो बसो रह में पूरी, कामसूत्रों के खनेक ब्यान् स्थाताची का निर्देश करता है। ये ते ही व्यास्वाता हो सकते हैं, जिनके आध्यों का यशोधर ने संमर् किया, और का भ्यापत्र में पार ति होने पर उनके यत्र तत्र श्रम्यथा व्याख्यानों को दीक्ष किया। र जयसंगता की उपर्युक्त पुष्पिका से भी यही बात सिद्ध होती है।

यशोधर तामवालं पुण्पियाओं के सम्बन्ध में एक और भी बात बहुत कृष्किर है। 'एकज्रकृतसूत्रभाष्यायां' इस विशेषण रूप समस्त पद में सर्वत्र 'भाष्य' पद काही प्रयोग किया गया है, कहीं भी इसको बदला नहीं गया, और 'कामसूत्रदीकायां' इस विशेष्य पद में सर्वत्र थ्रव्यभिन्यरित रूप से 'टीवा' पद वाही उपयोग किया है। इससे लेखक की एक निश्चित और हुई भावना वी पारा पर प्रकाश पहला है, जो नमस्वार रलोक के द्वितीय चरण से स्कृत की गई है। काममूत्रन्दीका अपमेगला की पृष्पिकाओं में संकरार्य का नाम—

ं विजयनगरम् में सुरित्त्व जयमंगतः। क. इस्तिलिखित प्रति से एक पुष्टिका श्रीयुव, सुलेरी महोदय न इसप्रसर उद्धत की हैं--

> "इति सन्दर्भेऽधिकरणे चृतीयोऽध्यायः। श्रादितः पष्ट्विशः । जनानां च कामसूत्रदी हाय। जय-संगलास्त्रायां श्रीः िपदिकं नाम सप्तमम्पिकरणम् ।"

यह पुष्पिका, यशोधर के नामवाली लम्बी पुष्पिका से भिन्त है। पर हमारा कहना है, कि 'शंदराये' का नाम तो इस में भी नहीं है। हम इस बात को निरवयपूर्व नहीं कह सकते, कि विजयनगरम् के इस्तलिय्वत मन्य की किसी भी पुष्पिका में यशोगर का नाम है या नहीं ? खौर मुलेरा महोदय ने भी वहां से खौर किसी पुष्पिका को उद्युत नहीं किया। परम्ह यहां लाहौर के पद्मतत्व सार्वजिनक पुरवगलय [पद्धान पष्टिक लाईन्नरी] में 'ख ४३४' नम्बर पर जो जम्म- मंगला का इस्तिलिख्त पर्म्य सुर्राम (है , उसमें लगभग पांच इः पुष्पिका हमारी दृष्टि में ऐसी ब्राई, जिनमें यशोपर का नाम है, और जो पं० दुर्णामसाद जो के वम्बई संग्करण की पुष्पिका से अन्तर्शः मिलता है। इस हस्तिलिखत प्रति में भी हम थे। 'शङ्कराये' के नाम का उरतेख कहीं नहीं मिला। का ममसूत्र द्रीका का नाम हर्स्य नाम सर्स्य —

यह भी संभय है, कि जिस विद्रार्थांगना के विरह से पशोधर कातर था, ब्याचित् उसी के नाम पर उसने अपनी इस टीका का नाम 'जब्मकुला' रक्ष्या हो। साहित्य में प्रन्थों के इस प्रकार के नाम और भी देखे जाते हैं। अझसूत्रशाकरभाष्य पर, वावस्थित सिश्च कुन टीवा का 'भामते' नाम भी एक इसं प्रकार की घटना के निमत्त रस्खा गया बताया जाता है। कहते हैं,

यह इस्तालालत अन्य, चालुक्वच्चामाच श्री विश्वक्वेत क भारतीय भौतामार में सुरिच उच्चमंगला प्रन्थ के ब्रायार पर प्रति लिए क्विया गया प्रतीत होता है। इसके हु० २१२ (१) बीर प्रन्थ की अन्तिम पुल्बहा से यह बात प्रकट होती है। ए० २१२ (१) का पुल्बिका इक्षमकार है —

<sup>&</sup>quot;१६वपरार्श्व नमुजबब्दम् तराजनाराययमहाराजाध्याजयात्रुक्ष्यय् समाध्येन्नीय्वत्रस्य भारतीन् भांद्रामारे प्रावास्त्रावनीयकामस् रटीकायां जयमंगवाभिधानायां भाषाधिकारिके चतुर्येक्षकरखे द्वितीयोभ्यायः खादिको द्वार्विकः मार्याधिकार्दिकं चतुर्थमधिकरस्यं समाप्तं।

एक वार रात्रि में वाचस्पति मिश्र दिया जलाये कलम कागज आगे रक्खे फिसी गम्भीर समस्या में जलमे हुए थे, कोई ऐसी वात अटकी थी, कि समक्तों ही नहीं आरही थी, और लेखनी चलात विश्राम के लिये वाध्य हुई एक और लम्बी पढ़ी थी, ऐसे समय में मिश्र की पत्नी 'भामती' द्वे पांव अचानक कमरे में आई, और उन्होंने उस हरय को देखकर समका, कि दिये की ली विहुत मन्द पड़ गई है, प्रकांश की कगी के कारण पतिदेव आगे लिखने से मजबूर हैं। उन्होंने धीरे से आगे हाथ वहा कर बत्ती के कृत को तोड़ा और उनको अख्यिक प्रसम्तवा। खुई। अचानक सिर होने ही मिश्र की उलकी समस्या सुलक गई, और उनको अख्यिक प्रसम्तवा हुई। अचानक सिर उटाया वो पत्नी को सामने खड़े पाया। प्रसम्तवा की प्रवलता में वर मांगने को कहा, पत्नी ने सहेलियों की आह ले, नामरचा की असिलापा से पुत्र की कामना को। मिश्र ने कहा, पुत्र की जगह एक ऐसा उपाय कर देवा हूं, कि हुन्हारा नाम सूर्य चन्द्र की आयु तक प्रत्येक विद्वान की जहा पर प्रकाशित रहेगा। इसी आधार पर उन्होंने शांकर माध्य की अपनी टीका का नाम 'मामती' रक्खा। इसीवरह संभव है, यशोधर ने भी विरह को वहलाने के लिये अपनी विद्यांगाना के नाम पर ही हम टीका नाम 'जयसङ्गला' रक्खा हो।

'जयमङ्गला' नाम का यह कारण, इसी टीका के लिये उपयुक्त कहा जा सकता है। अन्य . टीकाओं के 'जयमङ्गला' नाम का प्रवृत्तिनिक्तित्त क्या होगा ? हम नहीं कह सकते। एक नाम के अनेक प्रवृत्तिनिमित्त हो सकते हैं। सब जगह पर एक नाम का एक ही कारण हो, ऐसा नियम नहीं है, जहां जो संभव हो, यहां वैसा कारण हो सकता है। इसलिये इन सब आधारों पर हमारा विचार है, कि वास्त्यायन कामसूत्र की टीका जयमङ्गला का रचियता यशोधरही है, शङ्करार्थ नहीं। कामसूत्र-टीकाकार के नाम के सम्बन्ध में आन्ति

जगज्ज्योतिर्मेल्लाृत टीका सहित, पद्मश्री विराचित 'नागरसर्वस्व' के बिद्वान् सम्पादक तथा टिप्पणीकार श्री ततुक्षक्रराम शर्मा महोदय ने उक्त यन्थ के पृष्ठ १२१ की श्रान्तिम पंक्तिवाँ में जिला है—

''जयमङ्गलानामनी वास्त्यायनीयकामसूत्रस्य टीका, शङ्करार्यं प्रलीता ।"

इससे स्पष्ट होता है, श्रीयुत शर्मा महोदय ने भी वास्यायन कामसूत्र की जयमङ्गला टीका को शंकरार्य रिचत ही माना है। हमारा श्रमुमान है, कि श्रीयुत गुलेरी महोदय के लेख के. श्राचार पर ही श्रीयुत शर्मा जी ने ऐसा लिख दिया है। उन्होंने स्वयं इस सम्बन्ध में कोई विशोद -विमेचन किया प्रतीत नहीं होता। श्रीयुत गुलेरी महोदय का लेख इस्टियम पेन्टिक्येरी में १८१३ इसवी सन् में प्रकाशित हो चुका था, श्रीर नागरसर्थस्त्र का प्रस्तुत संस्करण १६२२ ईसवी में प्रकाशित हुना।

इस सम्बन्ध में यह एक बहुत रुचिकर बात है, कि विक्रमी सम्वत् १६६६ व्यर्थात् ईसवी सन् १६०६ में फाशी से प्रकाशित 'रितरहस्य की मूमिका के लेखक श्रीयुत देवीदन वराजुली साहि- स्योपाध्याय सहोदय ने भूमिका के तृतीय पृष्ठ पर लिखा है—

"३। = इति.....पशं वारस्यायनम्रुनिम्रणीतकामम् त्रस्य जयमञ्जलहतदीकायामुपलस्यते, भद्रवाहकुनकल्पसूत्रस्य जिनन्रभमुनिविरचित्रदीकायां जयमंगलस्य नाम दश्यते ।"

इससे स्पष्ट होता है, श्रीयुत पराजुली महोदय वास्यायन कामसूत्र की 'जयमङ्गला' टीका के त्यियता का नाम जयमंगल ही सममते हैं। सम्भावतः, उस समय तक इस मन्य का, चालम्बा संस्कृत सीरीज बनारस से प्रथम संस्करण ही प्रकाशित हो पाया था, जिसमें टीकाकार का नाम 'जयमङ्गल' मुद्रित किया गया है। श्रिका वास्यायन कामसूत्र की जयमङ्गला नामक टीका के रचयिता के सम्यन्ध में ये सब लेख श्रान्ति पर ही आधारित होने के कारण अमान्य हैं। सांच्यसप्तित टीका जयमङ्गला का कची शङ्कर क्या बीद्ध था ?

सः ख्यसप्तित की टीका जयमङ्गला के रचिवता शंकर के सम्बन्ध में, श्रीयुत कियाज गोपीनाथ जी ने यह विचार प्रकट किया है, कि वह टीकाकार बौद्ध था। क्योंकि टीकाकार के नमस्काररतोक में पठित 'लोकोत्तरवादी' श्रीर 'मुनि' पद बुद्ध के व्यक्तित्व पर प्रकाश डालते हैं।

परन्तु श्रीयुत कविराज जी के इस लेख की यथायेता में हमें बहुत सन्देह हैं। क्योंकि 'लोकोत्तरवादों' और 'मुनि' ये दोनों पद ऐसे नहीं हैं, जो बुद्ध के लिये ही प्रयुक्त हुए वतलाये जा सकें। 'मुनि' पद कपिल आसुिर गौतन कणाद पतब्जिल ब्यास प्रमृति व्यक्तियों के लिये अनेकशः साहित्य में श्रुक्त हुआ देखा जाता है। वाचस्पित मिश्रकृत सांख्यतत्त्य श्रीमुदी के द्वितीय नमस्कार खोक को ही देख लीजिये—

'कपिलाय महामुनये मुनये शिष्याय तस्य चासुरये।' इसीप्रकार जुक्तिदीपिका का प्रारम्भिक तृतीय रत्नोक— 'तस्य' जिल्लाममानाय विद्यायामुरये मुनिः यदुवाच महत्त्वन्यं दुःसत्रयनिवृत्तये।' सांख्यसप्तित में ईम्वरकृष्ण ने कपित के लिये 'मुनि' पद का ही प्रयोग किया है— "मुनिरामुरयेऽनुकम्यया प्रदरीं' [कारिका ७०] भगवद्गीता में भी कपित के लिये 'मुनि' पद का प्रयोग है— "सिद्धानां कपिली मुनिः।" [ १०।२६]

डक्त उद्धरणों में हमने केवल कपिल के लिये 'मुनि' पद के प्रयोगों का निर्देश किया है। 'गौतम' कणाद, पतञ्जलि, ब्यास, जैमिनि श्रादि के लिये भी खनेक स्थलों पर साहित्य में 'मुनि' पर्द का प्रयोग देखा जाता है, यहां खप्रासंगिक होने से उनके उल्लेख की उपेला करदे' गई है।

द्विते, इसी प्रकरण का 'कामस्य की टीका जयसंगत्ना का रचिवता राक्सर्य है, यह उल्लेख कहीं नहीं मिळवा! शीर्षक प्रसंग।

'लो नो त्तरवादी' पद के सम्बन्ध में विचार करने के लिये भी महाभारत के निम्न श्लोक दप्टब्य हैं—

'मोज्ञे हि त्रिविधा निष्ठा दृष्टान्येमॉन्निनिसै:। ज्ञानं लो ते पर यच्च सर्वधागश्च कर्मणान्।। द्रा। हानिरिष्ठी बदरस्योते भी त्रशास्त्रादिने जना । कर्मारिष्ठा तथै । यो यतयः सूद्धपर्दशन ।३८। प्रहा ीभयमध्ये । हान' कम" च के लिम् । तृ र्रायेष' सगच्या । िष्टा तन महात्मः । ॥४०॥" िसहाभारत, शान्तिपर्व, अध्याय ५२४] '

सुलभाजनक सवाद में यह जनक की उकि। है। घ्रपन गुरु पछ्छशिस से प्राप्त हुए ज्ञान के विषय में जनक यह सभाषण कर रहा है। ५० वशिस के परमगुरु, महर्षि वर्षित हैं, श्रीर वे ही इस साख्यज्ञान के प्रवर्तात हैं। इसकिये इस लोगोत्तर ज्ञान का सम्बन्ध कपित से प्रकट होता है। जिल निष्ठा में सब कमें का स्थाग और लोकोत्तर झान का सपादन होता है, यह तृतीया निष्ठा उस महात्मा ने प्रतिपादित की हैं। श्रत एव उस दोकोत्तर झन का क्थन करने वाला कपिल, श्रवस्य ल शेत्तरवाती कहा जा सकता है । इमसे एक साधारण परिणाम यह भी निक्लता है, कि 'लोकोत्तर पादः' पद प्रत्येक परलोक्यादी साज्ञात्कृतधर्मा ऋषि श्रथवा श्राचार्थ के लिये प्रयुक्त किया जा सकता है । बौद्ध साहित्य क पचासा प्रन्थों के नमस्कार श्लोकों को हमने देखा है, वहा कहीं भा बुद्ध के लिये 'ल को त्तरवादी' पद का प्रयोग नहीं किया गया। यदि कदा चत् कही किया भा गया हो, तो इमता यह श्रमित्राय नहीं हो सकता, कि बुद्ध के अतिरिक्त और किसी ब्राचार्य या ऋषि के लिये इस पद का प्रयोग नहीं हो सक्ता। खत एप श्रीयुत कविराज जी के निरुद्ध, हमारा विचार है, कि इस रेलोक मे कपिल को नमस्कार किया गया है। रत्नोक का, 'श्रघिग तत्त्वालोक' यह प्रथम पद हमानी धारणा को सबधा स्पष्ट कर देता है। परुचविंशति तत्त्वा के रहस्य को कपिल ने सर्वप्रथम प्रकाशित किया है। इसलिये यह विशेषण क्षिल के लिये उपयुक्त कहा जा सकता है। तत्त्रसमाम की कमदीपिका नामक व्याख्या के नमस्कार श्लोक में इसी भाग की इसप्रकार प्रगट किया गया है---

'पञ्चविशातितस्त्रपु जन्म-। ज्ञानमाप्तवान् । श्रादिरुष्टौ नमस्समें कपिलाय महर्षये ।" इसप्रकार जयम'गला के नमस्कार श्लोक का प्रथम चरण यह निर्णय कर देता है, कि यहा कपिल को हो नमस्कार किया जा रहा है। इस रक्षेक्र में छुड़ नुमन्थान के लिये प्रयत्न करना न्यर्य है। अत एम इसी आधार पर जयम गलाकार शकर को बौद्ध बताना सर्वेथ अस्थान 'र्मे प्रयस्त है।

पश्चाम-

इमारे जबम'गला सम्बन्धी लेख के आधार पर निम्नलिखित परिणाम प्रमट होते हैं---(फ)-साख्यसप्तति व्याख्या जयम गला या रचना का पाल विक्रम क सप्तम शतक स

<sup>े</sup> टा. शार, म्यासाच ये कृष्याचाय' द्वारा सभ्य दिल, अभ्यभीय स्टब्ट्य क व्यापार पर ।

इपर नहीं त्रा सकता। नपम शतक के पूर्वाद में होने वाले वाचरपति मिश्र ने श्रपने धन्थ में इसे यतिष्ठापूर्वेक उद्धृत किया है।

(ख)-इस टीका के रचयिता का नाम 'शंकर' है। न 'शकराचार्य' हैं, श्रौर न 'शक्रार्य'।

- (ग)-कामन्दकीय नीतिसार की न्यारया जयम गला वा रचीयता 'शकरार्य' इस शक्कर से सर्वथा भिन्त है।
- (घ)--वास्त्यायनीय कामसूत्र की जयम गला नामक न्याख्या मा रचियता यशोधर ही है, शङ्करार्य नहीं।
- (ड)-यशोधर का समय, सीस्ट दशम शनक ने पूर्वार्द्ध में होने वाले प्रमिद्ध दार्श निक उदयन के समय के अनन्तर ही हो सकता है।
- (च)—साख्यसप्तति दीवा जयम'गला वा रचयिता 'शहूर' बौद्ध मत वा अनुयायी नहीं था।

# युक्तिदीपिका टीका

जयमगला के श्रविरिक्त साख्यसंद्रित पर 'युक्तिदीपिका' नाम की एक श्रीर व्याख्या ईसवी सन् १६३६ में कृतकृषे से प्रकाशित हुई है। इसके प्रकाशक ई-श्रीपुलिनविद्वारी सरकार, सुख्य सम्यादक हैं-श्री न्स्ट्र्चन्द्र वेदान्वतीथ, एस्व्य०, वाग्चि सुद्दा गर्य, साख्यतीर्थ, मामासा-तीर्थ, तत्त्वरत्न, शास्त्री, इत्यादि । इस प्रन्थ के सस्कत्ती हैं-श्रा पुलिनबिहारी चक्रवर्त्ती, एप्० ए० साख्य-ब्याकरणवीर्थ ।

उक् महातुभा में ने इस अप्रकाशित अमृत्य प्रन्थ रत का प्रकाशन करके विद्ववज्ञमृत् को ध्यत्यन्त् उपकृत किया है। श्री पुटक्री मुक्जी, एमे. ए, पी एच्, डी, महोदय ने इस मन्यु के सहनन्य में 'श्रक् कथन' लिखकर इसकी उपयोगिता को श्रीर भी बड़ा दिया है। मन्यू के संस्कृत्ती श्री पुलिनविद्यारी चरवत्ती महोत्य ने अपने 'श्रारिन्सिक वक्तव्य' म इस प्रत्य का एक विस्तृत चुपोद्धाव श्रीम हा अकाशित करते का निर्देश किया है। परन्तु हू उपोद्धाव श्रमा तक हमारे इंद्रिगोचर नदी हुआ। समृत् है, अभी तक प्रकाशित न होस का हो। उसिल्ये उत्त निद्धाना की, इस प्रस्थ को विश्वेषनाओं के सम्बन्ध में अभी कुछ नहीं कहा जा सरता। अतु एप इस प्रस्त में प्रथम हम अपने विचारों । ही उल्लेख कर देना चाहते हैं। इन समुख केवल इस प्रस्थ के रचनाकाल और रचयिता के सम्बन्ध में कुछ भगग बाला जायेगा। जयमग्ला में माठरवृशि=

ग्यारहवीं आर्या में 'अतिविकि' पद की व्याख्या करते हुए, जनमंगला टीका में लिखा है- अविरोष्टि इति । अभिनेजनशाल व्यक्तम्, अचेतनत्वात् । व्यक्त अ प्रवेजनशाल हे, अर्थात एसका स्वभाव विवेचन करने का नहीं है, क्योंकि यह श्रयेतन है। 'श्रविवेकि' पद का यह धार्य जयमगलाकार का अपना नवीन अर्थ है। और किसी भा व्याख्या म 'यानेकिः पद का

यह अथं नहीं किया गया। इसके अनन्तर ही जयमंगलाकार 'यद्वा' कहकर इस पर का दूसरा अर्थ करता है। यह इसप्रकार है—

''यद्वा गुर्गोभ्यस्तस्य पृथनस्माभावादविवेकि। तथा प्रधानमपि''

सस्य, रजस् और तमस् गुणों से व्यक्त के पृथक् न होने के कारण, व्यक्त 'आंदांकि' है। क्योंकि 'व्यक्त' सस्यादि गुणों का स्वरूप ही है, इसलिये 'ये गुच हैं' श्रौर 'यह व्यक्त हैं' इसप्रकार इनका यिवेक या पृथक् निर्देश नहीं किया जासकता, इसलिये व्यक्त 'श्रावियेकि' कहा जाता है। यही बात प्रधान में भी है, इसलिये प्रधान भी 'श्रावियेकि' हैं। जयमंगला व्याख्या में 'यद्वा' पद से निर्दिष्ट यह श्रर्थ माठरपृत्ति में उपलब्द होता हैं—

"श्रविवेकि व्यक्तम् । श्रमी गुणा इदं व्यक्तमिति विवेक्तुं न पार्वते , तथा प्रधानमि इदं प्रधानं श्रमी गुणा इति न शक्यते पृथक्कर्तम् ।"

'श्रविवेकि' पद का यह माठरकृत श्रथं, यद्यपि गौडपाद माध्य में भी उपलब्ध होता है, परन्तु वह माठर का अनुकरण ' मात्र हैं, इसिलये यह श्रथं माठर का ही सममा जाना चाहिये। पिड्रले ब्याल्याकारों ने भी 'श्रविवेकि' पद का इसप्रकार का श्र्यं नहीं किया है। यह बड़े खेद की बात है, कि ११-१२ श्रायंश्चों पर युक्तिदोपिका व्याख्या खिएडत है, इमलिये नहीं कहा जा सकता, कि युक्तिदीपिकाकार ने इस पद का क्या श्र्यं किया होगा। फिर भी इससे इतना तो स्पष्ट हो जाता है, कि जयमझलाकार ने 'यद्वा' कह कर जिस श्र्यं का निर्देश किया है, वह माठर का हो सकता है।

इसके अनन्तर १४ वीं खार्या पर ब्याख्या करते हुए 'कार्य्यकार्यविभागान' इस हेतु की व्याख्या इमयकार की गई है—उद्यक्ष करने वाला 'कार्र्य,' और जो उत्तक किया जाय वह 'कार्य' कहाता है। वे दोनों परस्पर भिन्न देखे जाते हैं, मृत्यिपड कार्र्य है और घट कार्य, उन दोनों का प्रयोजन व सामर्थ्य भी प्रयक् र है। मधु जल अथवा तुम्य आदि पदार्थों के धार्य्य करने में घट ही समर्थ होता है, मृत्यिपड नहीं। यदि इस बात को न मानें, तो यह प्रस्यच्रह्य लौकिक व्यवहार - कि जलादि का आहर्र्य घट से ही होता है, और घट की उत्यक्ति मृत्यिपड से ही होती है— न होना चाहिये। इसप्रकार महत् ऋहंकार तन्मात्र इन्द्रिय और महाभूत यह व्यक्त प्रथक् है, जो कार्य है। और इससे विपरीत प्रभान अथ्वक्त अन्य है, जो कार्य है। इसलिये प्रधान अर्थान् अव्यक्त की सत्ता को स्वीकार करना आवश्यक हैं।

उक्त हेतु का यह उपर्युक्त अर्थ माठर श्रीर जयमङ्गला दोनों ही व्याख्यानों में प्रथम समान रूप से उपलब्ध होता है। समफले की सुविधा के लिये दोनों प्रथ्मों को यां उद्धृत कर देना उपयुक्त ोगा।

गौडपादभाष्य, माठरवृत्ति के ब्राचार पर लिला मया है। इसके किये प्रमार्थों का समह, माठर बीर गांडपाद के प्रसंत में इकी प्रकर्श में किया जायणा !

#### माठर

कारण्यां वभागात् । करोतीति कारण्य, कियत इति वायें तथोविभागस्तस्मात् । तद्यथामृश्विष्डःकारण्यं ध्वः वार्यम् । स एव हि मध्दकपयः प्रभृतीना धारणेसमथो न तु मृश्विष्डः । एवं व्यक्ताव्यक्तश्रेविभागः । श्वम्यत् व्यक्तं महदहं कारतन्यात्रेन्द्रिय — महामृतपर्यन्तं, तत्त्व वायेम् । श्वम्यत्त्व श्वव्यक्तं प्रधानं वि-परीतं कारणिति । तस्माद-स्ति प्रभानम् ।

### जयमंगला

कारणकार्यं विभागात् इति । कारणस्य पूर्वभावित्वात् पूर्वेनिषातः । श्रत्यान्तरस्य पर्वेनिपातस्यानित्यत्वम् ।

यत उसवते तलारख्य चन्नोस्थतं तलायं म् । यथा मृशिरङ्घटयोर्नेन्यङ-नक्त्रेम पृथगर्थ-क्रियाकरखान्त्र विभागो हृष्टः । ग्रन्थया घटस्योदकाहरख्किया या न सा मृशिरण्डस्य, या मृश्यिण्डस्य न सा घटस्य [ इति न स्यात् ]। एवं न्यक्तस्य महदादेः कार्यस्यात् पृथगर्थ-क्रिशाकरखान्त्र विभागः । तस्मादस्य चररणं न भिनन्यम् । तन्त्रान्यक्तात् क्रियाकरखान्त्र स्वातितः ।

इसका निर्देश कर के जयमंगलाकार इस चर्य में एक रोप उपस्थित करता है। वह कहता है, कि उक्त हेतु का उपर्युक्त व्याख्यान करने पर अर्थ की पुनरुक्ति होती है, क्योंकि 'कार्यतसन् दुपलक्षेमेंहदादि तक्च कार्यम्' इस आठवीं आर्था के आधार पर ही यह अर्थ तो सिद्ध होजात है, फिर उसी बात को यहां दुहराने की क्या आवश्यकता है ? इतना लिखकर चागे जयमंगलाकार कहता है, कि इसीलिये अन्य आवार्यों ने इस हेतु का अन्यथा ही व्याख्यान किया है। जयमंगला का लेख निम्नयकार है—

> "श्रारिमम् व्याख्याने 'दार्य तस्ततुपलन्धेर्म' हदादि तच्च वार्य म्' इस्यनेनैव सिद्धस्वादन्यै रम्यथा व्याख्यायते र ।।'

### जयमंगला में युक्तिदीपिका...

यहां पर 'श्रम्यैरन्यथा न्याख्यायते' इन जयमंगला के पदों से यह बात सर्वथा स्पष्ट होजाती है, कि टीका में इसके खागे जो खर्य दिया गया है, यह खबरय किसी खन्य ध्याचार्य का होना चाहिये। 'व्याख्यायते' के श्रागे जयमंगलाकार लिखता है—

<sup>े</sup> श्रीयुव हरदत्त रामी एम्० ए० महोदय की, इस धन्यधा व्याल्यान के मूलस्थान का पता जहीं बगसका, उस समय युवित्वीपिका के मकाशिन न होने के कारण यह संभव भी वहीं या, इसी कारण मादर और जयसंगता की खना में उनकी आन्ति हुई है, और उन्होंने जयसंगता को माटर से पहले समझ विषय है। [ Proceeding Fifth Indian Oriental Conference, Lahore. 1928. P. 1033]

"यदुपक्रोति तत्कारणम्, यदुपक्रियते तत्कार्यः तयोर्मिभागात्त, चषवायोऽपकारकभाषा-दित्वेर्यः ।"

इसका श्रीभप्राय यह हुआ, िर 'कारणकार्यविभागात' इस हेतु पद का अर्थ 'उपकार्यी-पकारकभावात' होना चाहिये। इस हेतु का यही अर्थ युक्तिदीपिका व्याख्या में किया गया है। वहा पर प्रथम माठरोक्त अर्थ का उल्लेख किया गया है, फिर उसमें दोप का उद्घावन करके स्वाभि-मत अर्थ का निरूपण किया है। युक्तिदीपिण का यह सम्पूर्ण सन्दर्भ यहा उद्भूत कर देना उपयुक्त होगा। उसके प्रथम निर्देष्ट अथ में माठरोक्त अर्थ की गुलना करने में भी सुविधा होगी। युक्तिदीपिका का लेख इसप्रकार है—

"मारणुकाव'विभागात्। पारणुक्ष काव'क्ष भारणुक्षायें तथोविभाग वारणुक्षायें निभाग । इदं भारणुमिद वार्वभिति छद्ध्या द्विषाऽवस्थापनं निभागो य स नारणुक्षाव'विभागः, तदनस्थित-भागपूर्वक दृष्टम् । तदाथा शुवनासनर-वरणादिः । श्वस्ति चाय व्यक्तस्य नारणुक्षावं-विभागस्तस्मादिदमप्यवस्थितभाव ' पूर्वकम्, योऽसायवस्थितभावस्तद्वव्यक्तम् ।"

यहा तक गुक्तिदीपिकाकार ने उसी श्रथ का निर्देश किया है, जो श्रथं माठर ना है। इस श्रथं से यक्तित्रीपि कार ने दोप की उदमायना निम्नप्रकार की है—

> श्राह—तदनुशलध्येरयुक्तम् । न हि शयनादीनां कार्रणकार्यविभाग केश्चिद्धपलभ्यत, तस्मादयक्तमेतन् ।"

प्रस्तुत ब्वारयाकार का श्राभिप्राय है, कि सांख्यांस्ट्रांन्तें में कार्र्य एवं कार्य की परस्पेर विभाग नहीं किया जा सकता। यहा सरकार्यवाद होने से कोई भी कार्य, कारण से विभक्त नहीं कहा जा सकता, इसलिये उक्त हेतु का उपर्युक्त श्रार्थ, प्रमादकंधन ही होगा। इसीलिये प्रधन की सिद्धि में इस हेतु का निर्देश श्रासगत होगा। इसका समाधान ब्योह्याकार इस् प्रकार करता है—

' उच्यते—न, वार्षकारस्योक्तप्रवारकोपवार्य परत्नात् । वारस्य वार्षामिति [न] निवर्त्य निर्व र्त्तकायोऽभिन्नतः । विस्तिहः ? उपवारकोगवार्यभागः । सः चास्तिः श्रायनाद्यीनाः व्यक्तस्य च । स्वतो न प्रमादानिधानमेततः ।''

ब्यार्ख्याकार के। अभिप्राय यह है कि आर्या के हेतुपद में 'कारणकार्यविभाग' का अर्य 'उत्वादोत्पादकभाव' नहीं ह, प्रस्युत 'उपकार्योपकारकभाव' है। और यह भाव,शयनादि तथा समर्म

पहार पाठ 'माना है, पर ज़ जपर की पतित से 'माना है। कीन सा पाठ ठीक है, यह नहीं कहा जासकता । एक हो इस्वजैल क बाधार पर इस धन्य का संस्तादन होने से इससे शनेक पाठ श्रामुख रह नमें ही। इसमी शामें जो संन्दर्भ इसका इस उर्दुत केरें में, उसमें भी पाठ प्राप्त श्रमुख और कार्यकर हैं। इस स्थल की जयमाला का पाठ भी खरियद श्रीर, क्यूंब्रप्रेंग्य है। किंद भी दोनों अन्यों क पाठा में ऐसी पतिवारी उपस्थल है, जिससे सुलाम में पर्याप्त मुख्या हो सकती है।

व्यक्त पदार्थ में देखा जाता है। इसलिये प्रधान की सिद्धि में इस हेतु का उपस्थित करना प्रमाद कथन नहीं है।

र्यर्थित जयमगता। श्रीर गुम्तिदीपिका इन दोनों व्याख्याओं के दीपोदूभावन प्रकार में यहा दुख अन्तर दीख पढ़तां है। परन्तुं उनके समाधान में कोई श्रान्तर नहीं है। जयमगताकार ने श्रपनी व्याख्या में 'कारणकार्यविभागात्' इस हेतु पद का श्रर्थ 'उपकार्योप कारकमानात्' लिखा है। श्रीर वह 'अन्येरन्यथा व्याख्यायते' कह कर लिखा गया है। इससे यह स्पष्ट होता है, कि यह श्रर्थ जयमगताकार की श्रपेक्षा फिसी प्राचीन व्याख्याकार का होसकता है। श्रीर यह उन्हों शब्दों के द्वारा युफ्तिदीपिका में उपलब्ध है, जैसा कि हम श्रमी निर्देश कर चूके हैं। इससे यह निश्चित परिणाम निक्ल श्राता है, कि जयमगता से युक्तिदीपिका व्याख्या श्राचीन है।

युक्तिदीपिक। में व्यक्त पदार्थी के उपकार्योपकारकमान का इसके खागे विस्तारपूर्वक विवेचन किया गया है। उस विवेचन की प्रारम्भिक पंक्तिया इसप्रकार हैं—

> 'बाह—क पुनर्व्यं क्तस्य परस्परकार्यं कारणमान इति । उच्यते -गुत्पानां तानत् सस्वरजस्तमसा प्रकाशप्रतृत्तिनियमलक्त्यों धैमैरितरेतरोपनारेख यथा प्रवृत्तिमं वित, तथा 'प्रीत्यप्रीतिनिपादा-त्यकी ' [का० १२ ] देखोतस्मिन् संत्रे विपास्त्रांतम् ।''

अभिप्राय यह है, कि सन्व रंजस् तंमस् गुंजीं के प्रकाश प्रश्नि और नियम रूप धर्मों के द्वारा परस्पर उपकार करते हुए,इनेकी जैसे प्रश्नि होती है, इसेका हमने १२सी आयों में न्याख्यान कर दिया है। परन्तु खेद के साथ लिखना पड़ता है, कि १२वीं आयों की युक्तिरीपिका न्याख्या खंखिडते हैं, इसिलाये ज्याख्याकार में इस सम्बर्ग्य में बहा क्या लिखा होगा, कुछ नहीं कहा जा सकता। फिर भी प्रस्तुत प्रसाग को लेंकर यहा जी कुँ ज्याख्याकार ने लिखा है, और 'अन्येरच्या ज्याख्यायते' कहकर जयमगलावार ने इस सम्बर्ग्य में जो कुछ निर्देश किया है, इन दोनों की परस्पर तुलाना करने से हमारा उपर्यु के निरस्य अधिक हैंड हो जाता है। यंशिप दोनों प्रस्थों में इस थल के पाठ लिखत है। व्यापि दोनों प्रस्थों में इस थल के पाठ लिखत है। दीनों प्रन्थों के पाठ निम्नलियित हैं—

युक्तिदीपि का

त्वा शब्दातीना प्रविचादिषु परस्याधमेश धारतम् । श्रेत्रादीनामितरेतार्थनस्याधम-स्कात् । तरणस्य शार्थात् स्थानमार्थनप्रस्थापना-दिर्शेष स्थ करखाद् भृति (पृद्धि) सार्धार्मम

#### जर्यमगला

तत्र नाय व्यादीनि शारीरस्थानि स्थानसा-घना यमोगै कारणान्युएकुचन्ति । करणानि च वृद्धितता रीहर्णपालने नार्याणि । वार्बानि च कॅरासानि पृथिव्या पृतिसंग्रह-

इस केंकिक क ब्रान्तिन पाठों की श्रीने क्रुद्धे केंद्र विली है। इन दोनो व्यावयाओं के प्रस्तर पठी के बाबार पर हो थे खुद्ध कियें गये हैं।

(त्तत, गग्न-) सं'रोहणातं सोपणापरिपालनानि पृथिन्यादीनाम् वृत्ति(पृति) सं'प्रहपन्य (साक्ति न्यूहानकासदानैगीवादिभावो देवमानुपतिरस्याम्,

यथत्तुं विधानेज्याशेषणाम्यवहारं संध्यवहारे-तरेतराध्ययनं वर्णानां स्वधमंत्रवृत्तिविषयभावः । अन्यज्य लोकाद् यथासम्मवं द्रष्टश्यम् ।''

[ पू॰ =॰, पं॰ १-६] ''····· येवां तु कार्यमेक सहभावे तु तेपासुप-कारो न प्रतिपिष्यते, तदाया पृथिन्यादीनां धृतिसंयहराजिन्युहायकाशदानैः।''

ष्टि० ≂०, पं० २६-२७ ]

पत्ति (शक्ति) व्यह्नायम्मशासनैः परसरमुण्कुर्वन्ति । तथा दैवमग्युपतैर्यभ्योगिति
परस्परोपमारीणि । तत्र दैवम, यथामाले
रातिष्ण पा[या]न वर्षागमः मिः। मान्पनिव्यायाग्यति भिर्देवे
स्तिन, पोपलुभेपच्छेश्च तैर्यस्थोनमुण्यतीति ।
यथाध्यासिकानां वाह्यानां चोपमार्थेपमारकभावो
दुखिकृत इय दरयते तदस्य कश्चित् व्यवस्थापिता
स्थात्, सुतोऽयं विभाग इत्यन्यथानुपपत्तः।"

[ प्र० २२,वं० ३-१० ]

इन उद्धरणों में परस्पर बुलना करने के लिये रेखांकित पंक्तियां विशेष ध्यान देने योग्य हैं। इनसे यह स्पष्ट होजाता है, कि जयमंगलाकार ने इस सन्दर्भ को युक्तिदीपिका के आधार पर खिला है। इसके अतिरिक्त श्रन्यत्र भी जयमंगलाकार ने युक्तिदीपिका श्रौर माठर का उपयोग किया है।

पन्द्रहर्षी आर्था के '*ऋषिभागाद्धैश्वरूपस्प'* इस हेतुपद का जयमंगलाकार ने जो अर्थ किया है, वह युक्तिदीपिका में किये गये अर्थ के साथ अनुकूलता रखता है।

### युक्तिदीपिका

"हर् यद्विरयस्यं तस्य श्रविभागो दृष्टः। तद्यथा—सुलिलादीनां जलयूमी, विरव-रूपारच महदादयस्तरमादेपामप्यविभागेनभवि-तच्यम्, योऽसावविभागस्तद्व्यक्तम् ।"

#### जयसगला

"इह लोकेऽविभक्तादेकसमादिसुद्रब्याद् सस्पाणितगुटराधवशकेरादिवेश्वरूप्यं नामात्व हरयते । तथैकस्मादुग्याद् द्राधमसुनव-नीतधृतादिवेश्वरूप्यमुगक्त्यते । एवमाध्यात्मि-स्नानो वाह्यानां च वैश्वरूप्यम् । तस्मादेपामि-भक्तेनैकेन भवितथ्यम् ।"

युक्तिदीपिका के रेखांकित पदों का ही जयमंगला मे विस्तार किया गया है। इस स्थान पर युक्तिदीपिका का पाठ कुळ श्रसपष्ट है, संभव है, पाठ कुळ श्रष्ट हो गया हो। परन्तु उपलब्ध

माठरवृत्ति में इसीमकार का स्वाख्यान १६ वीं झार्यों के 'वरियामवः सक्रिववर' पद की न्याख्या में उपक्रक्य होता है। इसमें यह परियाम निकाला वा सक्का है, कि १२ वीं झार्यों के 'वाविभागाद् वैश्वरूप्यस्य' हेत्र की युन्तिदीपिका प्रतिवादित न्याख्या ही जयमङ्गलाकार की व्यक्तिमेत थी, परन्तु उसके जिये उपर्युक्त

पदों को भी जब हम योग न्यासभाष्य [३।१४] के ''जलभूम्योः पारिखामिकं रसादि-वैरवरूप्यं स्थावरेषु दृष्टम्'' के साथ तुलना करते हैं, तो उक्त ऋथे ऋच्छी तरह स्पष्ट हो जाता हैं, श्रीर जयमं-गला न्याख्या में युक्तिदीपिका की श्रतुकूलता प्रतीत होने लगती हैं।

जयमंगला में माठर के श्रर्थ का उल्लेख-

इसके श्रनन्तर जयमंगलाकार ने इस हेतु के माठरकृत अर्थ को 'अन्यस्थाह' कह कर निर्दिष्ट किया है। तुलना के लिये दोनों पाठों को नीचे दिया जाता हैं—

#### साहर

#### जयगंगला

"श्रन्थस्साह् —श्रविभागे वैश्वरूप्यस्य इति । श्रविभागो लयः । वैश्वरूप्यं जगत् नानारुप्यनात् । श्रल्यकाले वै-श्वरूपः वर लीयते स्थित्युत्पत्तिप्रलया-जगतः इति ।......तस्मादन्यथा-नुपपस्यास्त तदेकमिति ।

माठर के रेलाङ्कित पदों को जयमंगला से तुलना करें। माठर का मध्यात पाठ, अनितम पिक्यों का ही न्याख्यानमात्र है। जयमंगला का थोंबा सा पाठ हमने छोंब दिया है। वहां पर इंश्वर में लय की असम्भावना। वनलाई गई है। इस प्रसंग में युक्तिशीपकाकार ने परमासु, पुरुष, इंश्वर, कर्म, दैय, स्वभाव, काल, यहच्छा और अभाव इन नौ कारणों का विस्तारपूर्वक स्वप्रहन किया है, अर्थात् ये जात् के उपादान कारण नहीं हो सकते, इसलिये इनमें जगत का लय भी सम्भव नहीं है। प्रतित होता है, जयमंगलाकार ने इसी आधार पर उपलक्षण रूप से केवल ईश्वर में लय की असम्भावना का निर्देश कर दिया है।

शन्दों का प्रयोग, १६ वीं यार्या के 'परिवासतः सखिजवत्' पद की साठरन्याच्या के स्याधार पर ही किया गया, इसी कारण १२ वीं थार्या के 'स्रविभागाद वैश्यरूपस्य' हेतु के साठरकृत सर्थ की अयम गलाकार ने 'अन्यस्त्याह' कह कर निर्दिष्ट किया है। १६ वीं स्रायों के 'परिवासतः सखिखवत्' पद की साठरच्याच्या इसप्रकार है—

"....., वथा च इषु रह्मा रसिकापण्डमस्तिरकाशक राष्म्राधितगुरुभावेन परिणामित । यथा वा चीरं द्रस्यद्धिमस्तृनवनीत मृतारिष्टिकळारक्ष्मिकारिमाचेन परिणामित । एवमेवास्यक्षेत्रं ध्राध्यासिकेन वुद्ध्यद् कारतन्मात्रं न्द्रियमृत्वाचेन परिणामित । श्राधिदेविकेन शीतोष्णावाववर्षादिभावेन परिणामित । भ

जयमंगला में युक्तिदीपिका का उपयोग—

जवमंगला ने अपनी वृयाख्या में युक्तिदीपिका का प्रयोग किया है, इसकी दृढता के लिये एक और प्रसंग भी उपस्थित किया जाता है। ३० वीं आर्या की ज्याख्या में दोनों ज्याख्या कारों का एक सन्दर्भ इसप्रकार है--

## युक्तिदीपिका

"किन्चान्यत्—— मेघस्तनितादिष् कमानुपलब्धेः । यदि हि क्रमेण श्रोत्रादी-नामुक्तःकरण्स्य च वाह्ये ऋथे वृत्तिः स्यादपि तर्हि मेघस्तनित—कृष्णसर्पा-लोचनादिपु ऋप्युपलम्येत क्रमः। न तृप लभ्यते । तस्मान् युगपदेय बाह्यं ऽथे

जयमांगला

"बुद्धिरहद्वारो मनश्चन्तुरित्येतस्य चतुः ष्टयस्यैकस्मिन् रूपे युगपद्वृत्तिः । यथान्धकारे विद्युरसंपातं संदर्शने युगपदालोचना ध्यवसायाभि-

मानस'कल्पनानि भवन्ति।"

चतुष्टयवृत्तिरिति ।"

यहां पर जयम गलाकार ने युक्तिदीपिका के पाठ का बड़ी मुन्दरता के साथ संदेप किया हैं, और अपनी लेखनी की मौलिकता को जाने नहीं दिया। फिर भी रेखांकित पढ़ों के आधार पर यह ऋच्छी तरह मांपा जा सकता है, कि दूसरा लेख अवश्य प्रथम लेख के आधार पर लिखा गया है। जयमंगला के परचाद्वर्सी वाचस्पति सिश्र ने बड़ी चतुरता से जयमंग़ला के पाठ में 'कृष्णसर्प' के स्थान पर 'क्याब' पद का निवेश कर अपनी मौलिकता को निभाया है, जिसका उल्लोत हम प्रथम कर आये हैं। अमिन्नाय यह है, कि इन संव अन्य-सत निर्देशों और परस्पर पाठों की तुलना के आघार पर इस वात का निरचय किया जा सकता है, कि युक्तिरीयिका न्यास्या, नयर!गुला से ऋवस्य प्राचीन है।

यक्तिदीपिका का कर्चा...

क़खफत्ता से प्रकारित युक्तिदीपिका प्रन्थ की श्रन्तिम पुष्पिका में इस प्रन्थ के कर्त्ता का नाम बाबस्पति मिश्र विया हुचा है । परन्तु मन्थ के सम्पादक महोदय ने इस पुष्पिका की मन्दिग्य घताया है। प्रन्थ के किसी भी खान्तरिक भाग से चोई भी ऐसा स्पष्ट लेख वुप्तुन्थ नहीं दुंबा, जिल्ले आधार पर इस मंध के रचियता का सन्वेहरहित निर्णय किया जा सके।

इतना प्रकट करने में तो कोई सन्देह नहीं किया जा सकता, कि पहदर्शन व्याख्या-कार प्रसिद्ध यानस्पति मिश्र, इस प्रन्थ का रचयिता नहीं हो सकता। इस विचार की पृष्टि के लिये

निम्नलियित हेतु दिये जा सकते हैं-

(१) सांख्य क्रारिकाओं पर, पहरश्रेन स्थाव्याकार प्रसिद्ध मानस्पति निम् की वरवन श्रीवरी नामह एक न्याच्या शिवद है। इसके अन्त में एक श्लोक इसमकाट उपलब्ध होता है-"मनासि कुमुदानीय योधयन्ती सतो मुदा । श्रीयाचस्पतिमिश्राणां इतिस्ताचस्यर्द्रामुद्री॥"

इससे स्पष्ट होता है, कि यह तत्त्वकी मुद्दा थी वा नस्पति मिश्र की कृति है । ऐसी स्थिति में एक प्रन्थ पर एक व्याख्या लिए देने के खनन्तर उसी प्रन्थ पर उसी व्यक्ति के द्वारा दूसरी व्याख्या लिखे जाने का कोई विशेष कारण प्रतीत नहीं होता।

- (२)—वाचस्पित मिश्र कृत पड्दर्शनटोका प्रन्थों के पर्यातोचन से हम उसकी एक विशेष भकार की लेखरीली को समक्त पाते हैं। यह रोली भिश्र के सब प्रन्थों में समान रूप से उपलब्ध दोती है। जिन विद्वानों ने मिश्र के दार्शनिक प्रन्थों का ख्रमुशीलन किया है, वे श्रव्छी तरह समक्त सकते हैं, कि युक्तिदीपिका की लेखनरोली, मिश्र की रोली से भिन्न हैं। इसलिये यह कहना ख्रयुक्त न होगा, कि युक्तिदीपिका का रचयिता यह प्रसिद्ध याचस्पति मिश्र नहीं हैं।
- (३)—वाचस्पति भिश्न ने श्रपनी कृति तत्त्वकौमुद्दी में अयमगता व्याख्या को उद्घृत किया है, जैसा कि हम पहले निर्देश कर चुके हैं, श्रीर जयमङ्गला व्याख्या में युक्तिदीपिका को उद्घृत किया गया है। ऐसी स्थित में वाचस्पति मिश्र के समय से सैकड़ां वर्ष पहले युक्तिदीपिका की रचना थिय होती है। श्रतएव यह रचना, प्रसिद्ध वाचस्पति मिश्र की नहीं कही जा सकती। युक्तिदीपिकाकार 'राजा'—

इस मंथ के रत्तायता का निर्णुय करदेने वाले असन्दिग्ध प्रमाणों का अभी तक संभद्द नहीं किया जा सका है। जो सामग्रे हमे उपलब्ध हुई है, उस 1 निर्देश हम यहां किये केते हैं—

(१)—जयन्त भट्टने न्यायमञ्जरी ' कं भर ब्लात्तरण प्रकाण में पृष्ठ १०६ की पत्तिः ४ श्रीर ६-७ में इसप्रकार उल्लेख किया हे—

"ईर्रेन्द्रकृत्णम्तु प्रतिनिषयाभ्यवसायो दृष्टांमति प्रस्यः लक्षणमधीचत्। ......यसुराजा व्याख्या-तवान्-प्रतिसमिमुख्ये उत्ते १, ते नामिमुख्येल विषयाभ्यनसायः प्रस्यज्ञमितिः"

जयन्तभट्ट के इस लेख से यर कान स्पष्ट होती है, कि ईश्वरफृष्ण ने 'प्रतिविषयाध्यय-सायो दृष्प श्वर पद्धम कारिका के प्रथम चरण मे प्रथम च व लम्मण विया है. जो व्यतिव्याध्य दोष से दृष्पत है, यह लम्चण व्यत्मातादि में भा षटित हो जाता है। इस दोष को व्यावृत्ति के लिये इसके व्यागे जयन्तभट्ट ने,ईश्वरकृष्ण की पारिकायों के 'राजा' नाम से प्रसिद्ध किसी व्याख्याकार का व्याख्यान इसप्रकार उद्धृत किया है, कि कारिका में 'प्रति' उपसर्ग का व्यर्थ व्यामिसुस्य है, इसलिये चमुरादि इन्द्रियों से सिन्नकृष्ट विषय का व्यथ्यवसाय ही प्रश्य कहा जासकता है।

जयनतभट्ट के इस विवरण को देखने के खनन्तर हमारा ध्यान ईश्वरकृष्ण की सांत्य-सप्तित के न्याख्यायन्यों की जोर श्राकृष्ट होता है। हमारे सन्मुखं इस समय सांख्यसप्तित के खाठ र ध्याख्यायन्य उपस्थित है, इनमें केवल एक न्याख्यायन्य में 'प्रति' उपसमें का आभि-मुख्य श्रार्थ उपलब्ध होता है। यह न्याख्यायन्य युक्तिशीपका है, इस न्याख्या में प्रस्तुत प्रसंग का

विजयानगरं संस्कृत सीरीज, वनारस संस्करण )

माठरवृत्ति, गाँडपादभाष्यं, बुक्तिवीषिका, जयमंगला, तत्त्वकामुदी, साख्यचित्रका श्रादि ।

पाठ निम्नलिखित है-

"प्रतिष्रहर्णा सन्निकर्यार्थम् । विषयाभ्यवसायो स्ट्टिमितीयस्युच्यमाने विषयमात्रे सम्प्रत्ययः स्यात् । प्रतिना तु त्रामिमुख्य द्योस्यते । तेन सन्निकृष्टेण्द्रयन्त्रस्यपनिवाती योऽभ्यवसायस्तद् स्टिमिस्यवत्तम्यते ।"

न्यायमञ्जरी और युक्तिशीपका के उल्लेखों की परस्पर तुलना करने से यह बात प्रकट हो जाती है, कि जयन्तमष्ट ने सांख्यसप्तति की जिस न्याख्या से उपर्युक्त खर्थ को उद्धृत किया है, वह न्याख्या युक्तिदीपिका ही होसकती है। इस न्याख्या के रचयिता का नाम जयन्तमष्ट ने 'राजा' किया है। संभव है, यह लेखक, लोक में इसी नाम से प्रसिद्ध हो। वह राजा, प्रसिद्ध भोज नहीं—

संकृत साहित्य में एक और राजा श्रत्यन्त प्रसिद्ध है, जिसने श्रनेक प्रन्थों का निर्माण किया है, इसको भोजराज कहा जाता है। यह संभावना की जासकती है, कि अयन्तभट्ट ने जिसे राजा को स्मरण किया है, कदावित वह प्रसिद्ध भोजराज ही हो। परन्तु हम इस संभावना से सह-मत नहीं होसके। क्योंकि श्रानेक साधनों से यह बात प्रमाणित हैं, कि प्रसिद्ध भोजराज, प्रस्तुत प्रस्थ युक्तिदीपिका का रचित्रता नहीं कहा जासकता।

भीज, भोजदेव श्रथवा भोजराज नाम से प्रसिद्ध श्रनेक व्यक्ति समय २ पर भारत मूमि को श्रत्सकृत १र कुर्वे हैं। प्रामाखिक इतिहास के श्रमाय के कारण उनके सम्बन्ध में कोई तिरिचत हान श्राज हमको नहीं है, इसके लिये विद्वानों ने जो श्रुतमान किये हैं, वे भी सर्वधा निर्भान नहीं हहे जासकते। इन सब कठिनताओं के कारण उन सम्पूर्ण भोजों के सम्बन्ध में कोई निर्णयात्मक विवेचन किया जाना श्रशक्य है, श्रीर मस्तुत प्रकरण में श्रमासिक भी। हमारे इस प्रत्रे प्रस्तुत प्रकरण में श्रमासिक भी। हमारे इस प्रत्रे प्रस्तु प्रकरण सम्बद्ध वही भोजदेव है, जिसने सरस्वतीकर्याभरण ज्याकरण प्रम्थ और पातञ्जत योगसूत्रों पर राजमाविष्ड नामक युत्ति की रचना की है। इस युत्ति के प्रारम्भ में पृत्तिकार ने एक रलोक इसप्रकार लिखा है—

ंशहदानामनुशासने विद्यता, पातन्त्रलं कुर्वता वृत्ति, राजमृगाऋसहरूमी व्यातम्वता वैश्वके । पानपेतोगपुरा मलः फिल्मुना भर्त्रेय येनोब्द्रतस्तुतस्य श्रीरण्रंगमवतन्त्रपतिर्याणे जयन्स्युवस्ताः ॥५॥

इस रहोक से यह स्पष्ट चिदित होजाता है, कि इस मन्यकार ने शब्दानुशासन, पावछल सूत्रों पर पृक्ति, और राजमुगांक नामक वैद्यक मन्य की रचना की। शब्दानुशासन, व्याकरण का 'सरस्वतीकएठाभरण' नामक मन्य है। पातछल मूर्तों पर 'राजमार्तवव' नामक पृक्ति प्रसिद्ध है, वैद्यक पा राजमुगांक नामक मन्य अभी तक हमारे दृष्टिगोचर नहीं हुआ। इन प्रमंभी का रचिता राज भोजदेव, शुक्तिशिका का कर्ता नहीं है, यह हमारा विचार है। न यह वसारा विचार है। न यह वसारा विचार है। स्व इसारा विचार है। इसारा विचार है। स्व इसारा विचार है

क्योंकि उसने अपने रचित प्रन्थों की सूची में इसका उल्जेख नहीं किया।

हमने यह इसी घारणा से लिया है, कि हम इसी प्रन्थ [बुक्तिदीपिका] का दूसरा नाम 'राजवार्त्तिक' सममते हैं। हमारा श्रमिश्राय यह है, कि जिस 'राजवार्त्तिक' को सांव्यकारिका की ७२ वीं श्रार्था पर वाचस्पित मिश्र ने उद्धृत किया है, वह उस व्यक्ति की रचना नहीं है, जिसने 'राजमात्रेव्ह' श्राव्हि पंथों को रचा। क्योंकि उसने 'स्वरचित पंथों की सूची में 'राजवार्त्तिक' का उच्जेय नहीं किया है। वस्तुत: 'राजवार्तिक' के साथ 'भोज' का सम्यन्ध जोड़ने का कोई भी कारण हमें श्रभी तक उपलब्ध नहीं हो सका।

युन्तितरीपिका के साथ 'राजा' का सम्बन्ध होते हुए भी उक्त भोज का इससे कोई

सम्बन्ध नहीं है, इसके लिये निम्नलिखित हेतु भी उपस्थित किये जा सकते हैं-

(श्र)—राजमार्तवह तथा सरस्वतीफवहाभरण के कर्ता राजा भोजदेव ने इन दोनों प्रथां में जो मांगलिक प्रारम्भिक रलोक लिखें हैं, उनमें उमा-शिव को नमस्कार किया गया है, वदापि इन दोनों मन्यों का प्रतिवाद्य विषय परस्पर सर्वथा भिन्न हैं। इन रलोकों की रचना भी समान ढंग पर हैं। ये रलोक निन्नप्रकार हैं—

> 'देहार्चयोगः शिवयो स श्रेयांसि तनोतु वः। दुष्पापमपि यध्मृत्यः जनः कैवल्यमस्नृते ॥ [ राजमार्वेष्ड, योगसूत्रपृत्ति, रत्नोक १ ]

"प्रणुम्यैवारमता यातौ प्रकृतिप्रस्ययाविव । श्रेनःपदमुमेशानी पदलस्य प्रचह्महे ॥" ः

िसरस्वतीकएठाभरण-व्याकरण, श्लो० १ ]

इसके त्रिपरीत युक्तिदीपिका के प्रारम्भिक मांगलिक रहोकों में सांदय की प्रशंसा करके साज्ञात् कपित को नगरकार किया गया है। युक्तिदीपिका के प्रारम्भिक रहोफ़ इसप्रकार मूँ—

"बीताबीतविपाण्स्य पद्मतावनसेनिनः । प्रवादाः सारूयकरिणः शल्लकीपगृङभेनुगः ॥

श्चवये परमाया र्हमरीचितमतेजसे । संसारगहनध्यान्तसूर्याय गुरवे नृम: ॥<sup>११</sup>

इन रलोकों की परस्पर तुलना से यह वात स्पष्ट होजाती है, कि यदि 'सरस्यतीकयदा-भरमा' आदि का रचिवता राजा भोजदेव ही, युक्तिदीपिका का रचिवता होता, दो वह अपनी भिन्निवयक रचनाओं में भी समान शैली के मंगलाचरण की तरह यहां भी मंगलाचरण करता। अभिनाय यह है, कि उसकी प्रसिद्ध रचनाओं में मंगलाचरण की शैली एक है, भने ही मन्य का प्रतिपाद्य विपय भिन्न हो। परन्तु युक्तिदीपिका में यह शैली दृष्टिगोचर नहीं होती। इसलिये इस मन्य के साथ जिस राजा का सम्बन्ध निर्दिष्ट किया गया है, यह उपर्यु क्त मन्धों का कर्चा राजा भोजदेव नहीं हो सकता।

(इ)-इन दोनों प्रन्थकारों ने अपने आपको प्रन्थकार के रूप में जिन विचारों के साथ ं प्रस्तुत किया है, ने परस्पर इतने भिन्न हैं, कि इनको एक ही व्यक्ति के यिपार कहने का साहस नहीं होता। 'सरस्वतीकयठाभरण' आदि ना रचियता राजा भोजदेन, पातब्जल योगसूत्रों पर बुस्ति लिखते हुए प्रारम्भ म ही ज्याने आप को बड़ी शर्जोित्त के साथ प्रश्तुत करता है वह लिखता है—
'शावानमनुशासन निद्यान पातन्जले कुर्वता। मृत्ति राजमृगाद्धान्नकापि व्यातन्ता वैद्यके।

गाम्नतोत्रपुषा गल पिक्षिता भेर्नेन यनोद्धतसस्य श्रीरण्रगमरुलन्पतेर्वाची जयन्युक्तमाः

इतना ह नहीं, प्रत्युत समाले खोको म अपने से प्राचीन सन्न व्याख्याओं और दीकाकार, को दाप पूर्ण नवाकर, अपनी व्याखार का द्ययोगिता मो प्रमट करता है—

"दुबंधे यदतीय ताद्वपहित प्रश्निसित्युत्ति , स्पष्टार्थेपाया रहान । त्या थें . स्मागिद्दि । इ.स.नठड्वयोगामा च बहुमिजरपैद्धेम तन्त्त, श्रीतृष्णिमित वस्तुपित्त-कृत सर्वे ऽप टीबाकू . ॥ ६ ॥ इ.स्मृज्य विद्वरमु र विक्वयज्ञाल परगुप्रनाशम्यस्थयं च सम्भग्यात् । सन्त प्रतन्त्रालिस्ते जित्स्येम तत्वे तुरुव वा थो हेतु ॥ ७ ॥' इ.सके विपरत युक्तद्विका हर न जिन सामा के साथ प्रस्य म् खाह खौर खन्त स

खपनं आपको प्रस्तुत क्या है, वे िक्न प्रकार हैं— - स्य क्यालन मरिष्यानि य सम्यानीयपत्त्रये । कारुएबादप्ययुक्ता ता प्रतिगृष्टन्तु सूरस्य ॥ १४ ॥ ्री वयकस स्लोक ]

"नयन्ति सन्तर्य यत स्मापिती गुणं परेषा तमुम्ध्युदारताम्।
इति प्रवास्य सम श्रम सता विधारणानुष्रहमान्यान्तात् ॥ ४॥ [ उपसद्वार रखोक ]
पहले देशोशो के द्वारा व्याख्येय शास्त्र का प्रशासापृष्टी स्टवी में उदलेख करके, १४ वं
उपम्म रखोश में व्याख्याचार ने कहा है, कि न्याव्ये व्यर्थ की सिद्धि के लिये उस शाम्त्र की
व्याख्या करू गा, सम्भव हैं, वह ख्युक्त हो, कि स्वादित्र सुक्त्यर करेणा करके इसे स्वीकार
करेंगे। इसीप्रकार के भाग उपनकार याक्य म भी प्रवट किये गये हैं। क्लाव 'सरहत्रती-क्यदानरण' व्यादि के रचियता भोजेय वी गर्गोदित, खौर युक्तिशीपा से स्वयिता 'राजा' की विनयोक्ति, उनके विचार खौर स्वभाग की जिम्हाना की स्वष्ट प्रस्ट करती हैं। इसलिये इनके। एक मानना युक्तिसम्यत नहीं नहा जासकता।

 रचियता राजा भोजदेव का समय, श्राघुनिक गोपणाओं के श्राधार पर ऐतिहासिकों ने ' ग्यारहवे शतक का प्रारम्भ माना है। कुत्र विद्वानों ने यह भी प्रकट किया है, कि 'सरराती-करठाभरख' स्त्रादि का रचयिता प्रसिद्ध धारापति राजा भोजदेव, योगसृत्रवृत्तिरार भोज से भिन्न है । ग्यारहवे शतक का प्रारम्भ, धारापित भोजदेव का ही समय है। उससे लगभग खेड शतक पूर्व वह भोजदेव था, जिसने 'योगसूत्रवृत्ति' 'रातमगारु' तत्रा ज्यारुरण विषयक किसी प्रन्य का निर्माण क्या, उसका दूसरा नाम अथवा प्रसिद्ध विरुद 'रणरगमन्त' या, इस नाम का निर्देश प्रत्यकार ने स्वय बोगसूत्रवृत्ति के प्रारम्भिक पांचव खोक में थिया है। और इसी व्यक्ति ने 'राज-वार्त्तिक' नामक प्रन्थ की रचना की थी!

यिं इस यात को ठीक मान लिया जाय, तो भी 'राजमार्तरह' श्रादि के रचयिता भोजदेव का समय नवम शतक के मध्य में ही सभावना किया जासकता है, जो कि वाचस्पति मिश्र का समय है। परन्तु युनिनीपिका की रचना तो उस समय से कई शत∻ पूर्व होचुकी थी। ऐसी स्थिति में युक्तिरीपिका से सम्बद्ध राजा 'रानमार्त्तरह' त्रादि के रचिवता राजा भोजदेव से भी श्चवस्य भिन्न होना चाहिये। श्रमो तक इसके वास्तविक नाम को पहिचान सेने के लिये कोई भी सामग्री उपलब्ध नहीं होसकी है। समय हे यह किसी देश का राजा हो, अथवा अपने छुल या विन्हीं गुण विशेषों के कारण 'राजा' नाम से विख्यात हो । जैसे आज भी श्री राजगोपालाचारी तथा कून्हन राजा, 'राजा' नाम से प्रसिद्ध हैं। फिर भी न्यायमब्बारी हे लेख के आधार पर इतना श्चत्रश्य प्रकट होजाता है, कि इस प्रन्यकार के नाम के साथ 'राजा' पर का सम्प्रन्य श्राप्तरय था। युक्तिदीपिका के साथ राजा के सम्प्रन्थ में एक श्रीर उपोद्वलक---

(२) इस प्रन्थ के साथ 'राजा' का कुछ सम्पन्ध हे, इसके लिये एक और भी उपोद्धल क प्रमाण हम उपस्थित करना चाहने हैं। साख्य के प्रतिपाद्य प्रसिद्ध पष्टि पदार्थों का निर्देश करने के लिये वाचस्पति मिश्र ने साख्यतत्त्रकौमुटी के अन्त में क्रुब श्लोक 'राजवात्तिक' नामक मन्थ से उद्भुत किये हैं। इन पष्टि पदार्थी में से दश मौलिक अध्या मृलिक, ख्रोर पचास प्रत्ययसर्ग कहे जाते हैं। याचस्पति ने इनको निम्न रूप में उद्धृत किया है —

"त्या च राजवार्त्तिक —

प्रधानास्त्रित्वमेक्समर्थव समयान्यता । पारार्थ्य च तथानेक्य वियोगो योग एउ च ॥ ्रोपमुचिरकर्च्हर मीलिकार्धा स्मृता दश । निवर्षय पञ्चिवधसायीक्ता मय तुष्टयः ॥ करणानामसामध्य मप्टाविशतिषा मतम् । इति पटि पदार्थानामद्यभिः सह सिखिमि ॥ इति।"

ख़ीस्ट १६२२ म प्रकाशित ।

सर्वदर्यनसम्बद्ध, प्रम्यकर सस्वरणा, थिरोप नाम सूची, पृ० १३१, कीय रचित 'इविडयन लॉनिक प्रद प्रामन्त रूपः । य श्री तदुतुखराम रुमा बिस्तित, माठरप्रति की नूमिशा, पृष्ट ४। चोलम्या संस्कृत सीशज, बनारस से

इन तीन रहोकों में से प्रथम डे द रहोक में दश मौतिक अर्थों का निहेंश किया गया है, अरेर बिरतम डे द रहोक में शेप पवास प्रत्ययसों का निहेंश है। वावरपित ने इन रहोंकों को राववात्तिक! नामक प्रम्थ से लिया है। इस नाम के प्रभ्य का अभी तक कुछ पता नहीं लुग सका, परन्तु ये रहोक मूल रूप में ही, युक्तिदीपिका में वपलव्य होते हैं। मूल रूप में कहने से हमाए अभिप्राय यह है, कि युक्तिशिपका में ये ग्लोक उद्युत नहीं है, प्रस्थुत प्रमथकार की स्वयं अपनी रचना के रूप में ही उत्तरुघ होते हैं। प्रमथकार ने प्रमथ के प्रारम्भ में पन्द्रह अनुष्टुप् रह्लोक लिखे हैं, इनमें १० से १२ तक ये तीन रहोक हैं। वहां की पूर्वापर रचना से यह प्रतीत होता है, कि मह सम्पूर्ण रचना प्रमथकार की अपनी है। पूर्वापर रह्लोकों के साथ इन रह्लोकों को हम यहां युक्ति तीपिका से उद्युत करते हैं --

"शिष्येर्दु रवगाहास्ते तत्त्वार्थश्चानतशुद्धिभिः । तस्मादीश्वरक्वरणेन सिन्न्दिनार्थीमदं कृतम् ॥८ । सन्तस्यारचं प्रकरणं सकलं शास्त्रमेव वा । यस्मात् सर्वेपदार्थानामिह च्यारमा करिएवते ॥६॥ प्रधानास्तित्वमेवस्यमर्थवत्यमथान्यता । पाराध्यं च तथाऽ वयं विधोगो योग एव वृ ॥१०॥ शोपवृत्तिसक्तृहेतं मूलिकार्याः स्मृता दशा । विषयेथः पंचविषस्तशोक्ता नृव तुष्टयः ॥११॥ करणोनामसामध्येमष्टायिशातिथा मतम् । इति पष्टिः पदार्धानामष्टाभिः सह निक्षिम्, ॥१२॥ ययाक्रमे लक्त्युतः कारस्मेंमेहाभिधास्यते । 'तस्मादतः शास्त्रमदयलं नानास्त्रस्त्रसे ॥१२॥"

यहां पर आठवं रलोक का अर्थ पूरा करने के लिये नवन रलोक का प्रथम चरण पहले रलोक के साथ जोड़ना पड़ता है। अथवा यह फेवल प्रकरण नहीं, अपित सम्पूर्ण शाहत ही है, क्योंकि इस में सब पहार्थों की ब्याख्या की जायगी। यह अर्थ, रोप नवम रलोक से कहा गिया है। वे सब पहार्थों कीन हैं? इसका निर्देश अगले तीन रलोकों में है। ? उनें रलोक के 'इति पदार्थानां पष्टिः' इन पदों का सम्बन्ध अगले तेरहवें रलोक के साथ है। 'अभिवास्यते' किया का 'पष्टिः' कमें हैं। क्योंकि यह 'पष्टिं' हो यथाक्रम लच्चपूर्वक सम्पूर्ण रूप से इस शाहत में कहीं ज्ञायगी, इसिलिये यह शास्त्र, पुक्त और प्रकृति के भेद की सिद्धि के लिये समर्ग अथवा पर्याप्त है। यह अर्थ तेरहवें रलोक से प्रतिपादित है। यह अर्थ तेरहवें रलोक से प्रतिपादित होता है। अभिवास्य यह है, कि इन रलोकों की रचना, पूर्वापर के साथ इतनी सुक्त्य तथा सुपदित है, कि इसके सम्बन्ध में यह कहने का साहस नहीं किया जा सकता, कि ये तीन रलोक और कहीं से उठाकर यहां प्रविद्ध कर दिये गये हैं। इसलिये यह मन्यकार की अपनी रचना एता नी मानी जानी चाहिये। इसके लिये हम एक प्रमाण और उपधिव करते हैं।

पाचस्पति मिश्र ने सांख्यतस्वकौहुदी में युनितदीपिका के रलोकों को ही 'राजवार्तिक' नाम पर उद्दत्त किया है—

वहां 'वरमाहराः' पाढ व्यथिक संगत मालुम् होता है। यथाधुत पाठ में वर्षमंगति होक महीं हो पाती ।

इन तीनों रत्नोकों को वाचरपति मिश्र ने अपने अन्ध में उद्भूत किया है। अर्थात् सांहय-तत्त्वकौमुदी में ये श्लोक उद्धरण रूप में उपलब्ध होते हैं। परन्तु युक्तिदीपिका में ये श्लोक संभावित भौलिक रूप में ही हैं। इन दो स्थलों के अतिरिक्त इन श्लोकों का पूर्वार्थ । अर्थात् केवल पहले डेद रलोक ], जिसमें दश मौलिक अर्थी का ही निर्देश हैं, तरवसमास की सर्वोप-कारिसी नामक टीका ' में 'तथा च राजवार्त्तिकम् ' कह्कर उद्धृत है। यह निश्चित ही सांख्यतत्त्व-कौमुदी से लिया गया प्रतीत होता है, न कि मूलप्रन्थ से। इसके श्रतिरिक्त 'सांख्यतस्विष्यरण' नामक दीका ै में 'तदुक्तम्' कहकर ही ये श्लोक उद्घृत हैं। 'कापिलसूत्रविवरण' नामक टीका में तो 'भोजराजवात्तिंकेऽष्युक्तम्' कहकर ये डेढ़ रलोक बढ़त हैं। इस विवरण के रचयिता माधव परिव्राजक ने 'राजवात्तिक' के साथ 'भोज' पद किस आधार पर जोड़ दिया है, यह निश्चित नहीं फहा जासकता । संभव है, वाचरपति के बन्ध में 'राजा' पद देखकर ही उसने इसका नाम 'भोज' समफ लिया हो। यह इम स्पष्ट कर श्राये हैं, कि 'सरस्वतीकरठाभरए' श्रथवा 'राजमार्त'ड' श्रादिकारचिवता दराजा भोज, युक्तिदीपिकाका रचयिता नहीं कहा जा सकता। श्रीर न 'राजवार्त्तिक' नामक प्रन्थ से उसका कोई सम्बन्ध प्रमाणित होता है।

सांख्य प्रन्थों में, एक उपजाति झुन्द का ऐसा रत्नोक श्रीर मिलता है, जिसमें केवल दश मौलिक अर्थी का निर्देश किया गया है। इसमें कहीं र साधारण पाठभेद भी मिलता है। हम वन सब ही स्थलों को यहां उद्धत कर देना उपगुक्त समभते हैं, जहां २ हमने इम खोक को देखा है।

''श्रस्तित्वमेकत्वमथार्थेवन्वं परार्थमन्यत्वमथो निवृत्तिः।

योगो वियोगो यहवः पुमासः स्थितिः शरीरस्य च शेपवृत्तिः ॥ इति दश मलिकार्थाः"

ियाञ्चवल्क्य स्मृति, प्रायश्चित्ताध्याय, रलोक १०६ पर, राजा श्रपरादित्य विरचित, श्रपरा. कीपराभिधा व्याख्या में उद्घृत देवल प्रन्थ से ]

''इमे चान्ये दश मीलिकाः। तथा हिन्त्रस्तित्वमेकत्वमथार्थवशं पारार्थ्यमन्दरमधी विवृत्तिः। योगी वियोगी बहुव: पुमांसः स्थितिः शरीरस्य विशेषपृत्तिः ॥"

िसांख्यसप्ततिञ्याख्या, माठरवृत्ति, का॰ ७२ पर ]

। तथा चाह र प्रहकारः---श्रस्तित्वादयश्च दश ।''' श्रहितस्वमेकत्वमथार्थवस्यं पारार्ध्यमन्यस्वमकत्भावः ।

थोजो वियोगो बहव: पुमांस: स्थितिः शरीरस्य च रोपवृत्तिः ॥ इति।"

िसांख्यसप्ततिव्याख्या, जयमंगला, का • ४१ पर

सांख्यसंग्रह पू० १०० पर ।

सांख्यंसंप्रह, पू॰ ११२, ११३ वर।

परमहंस आचार्य मापव परित्रातक कृत, नवचन्द्र शिरोमणि द्वारा परिशोधित, थी सुर्वनचन्द्र वसाक द्वारा, म नीमवन्त्रा चाट स्ट्रीट् क्लकत्ता से खोस्ट १८६० में प्रकाशित । पृत्व १२ पर ।

"श्रस्तित्वमेकत्वयधार्थवस्ये पारार्थ्यमन्यत्वमकर्त्तः करम् ।

योगी वियोगी वहवः पुमांसः स्थितिः शरीरस्य च शैववृत्तिः॥''

[ तत्त्वसमासञ्याख्या, सांख्यतत्त्विविचन, ' 'दश मूलिकार्था: । १६ ।' सूत्र पर'] "इदानी सांख्यशास्त्रस्य पष्टितन्त्रत्वशतिपादनाय पद्धाशासु बुद्धिमर्गेषु दशाम्यान् पूर्यति

स्त्रेण । दशः मृतिकार्थाः ।१८॥

श्रक्षितसम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्धम्बद्दम्

अत्राह-के दश मूलिकार्था इति ? अत्रोध्यते—

श्रस्तित्यमेकसमधार्धवत्त्वं परार्थमन्यस्त्रमकर्त्ताः च । योगो नियोगो वहवः पुमासः स्थितिः शरीरस्य च शेपवृत्तिः ॥

ाः स्थितः शरारस्य च शपवृत्तः ॥

[ तत्त्वसमासस्त्रवृत्ति-क्रमदीपिका, सांत्यसंप्रह, पृ० १२४ ]

इन छ: ध्यतों में से प्रथम तीन स्थल, वाचस्पति मिश्र से भी प्रांचीन प्रम्यों से लिये गये हैं। सबसे पहला ध्यत ईरवर कृष्ण से भी श्रविप्राचीन प्रम्य का है। पहले दो स्थल युक्तिरीपियां- फार से प्राचीन हैं, श्रीर उपान्त्य दो स्थल वाचरपित मिश्र से भी श्रवीपीन हैं, तथा श्रवित स्थल युक्तिरीपितांकार से भी प्राचीन हैं। ऐसी ध्यित में युक्तिरीपितांकार ने इस रलोक को श्रपन प्रथमें क्यों नहीं स्वाक्तर किया, जर कि श्रविप्राचीन काल से श्रवतक इस रलोक को प्रायः सब ही संख्याचार्य श्रपने प्रथमें में उद्धृत करते रहे हैं, किर युक्तिरीपिकाकार के द्वारा इस उपेचा का कोई फारण श्रवस्य होना चाहिये।

प्रतीत यह होता है, कि खुम्बदीपिकाकार ने प्रारम्भ के नवम रत्नोक में इस बात रा उन्होत किया है, कि सांख्यसक्ति में सम्मूर्णपदार्थों की व्याख्या को गई है। इसके आगेतीन रत्नोकों से उसने उन सम्पूर्ण पदार्थों से गिनाया है। युक्तिद्वितातार की अपनी रचना अनुस्दुष् छुन्द में है। इतकिये उसने उपनाति छुन्द का रूपान्तर अनुस्दुष् से ही कर दिया। इसका एक विरोप कारण यह भी है, कि उपनाति छुन्द में केवल दश मुलिक अर्थों का ही निर्देश के लिये उसने विकाकार यो सन ही पदार्थों का निर्देश करना था। पचास युद्धिसमी के निर्देश के लिये उसने स्वतन्त्र रचना करनी आवश्यक थी, क्योंकि इनका निर्देशक कोई भी आचीन युत्त सब उपलब्ध नहीं था। इमलिये अपने पूर्वापर रचनाक्रम से बाज्य होकर पचास युद्धिसमी के निर्देशक अन्तिम देद अनुस्दुष् ही अपनी स्वतन्त्र रचना के साथ, दश मृहिक अर्थों वा निर्देश करने वाले प्रार्था उपना विद्या के भी अनुस्दुष् में ही स्वान्तिस करके संगत कर दिया है। यह एक विरोप स्थान रेने योग्य पत है, कि अन्यत्र मय ही स्वतीवर चयास युद्धिसमी का प्रथम निर्देश करके दश

 <sup>&#</sup>x27;सिद्योद्ध' नाम से प्राप्तको संस्कृत मार्सच् कारस स प्रकाशित ।

मूलिक अर्थों का निर्देश किया गया है, और वह भी वपर्युक्त वपकाति छन्द के द्वारा । परंतु उस कम की श्रस्तुत अंथ में बदल दिया गया है । संभावना यही होती है, कि प्रथम पूर्वरिचित उप-जाति बुत्त को अनुष्टुष् में रूपान्तर किया गया, अनन्तर पचास युद्धिरागों को वृत्तचद्ध करके बसमें जोड़ दिया गया !

युक्तिदीपिकाकार के द्वारा उपजाति छुन्द को श्रमुष्ट्य में रूपान्तर किये जाने की श्रिषक संभावना इसलिये भी मालूम होती है, कि उसने इन्हीं श्रार्टान्मक पन्द्रह रलोकों की रचना में एक श्रीर श्रमुष्टुप् को भी श्रार्याष्ट्रत्त से रूपान्तर किया मतीत होता है। माठरष्ट्रत्ति के श्रम्त में ७२ श्रार्याओं की न्याख्या करने के श्रमन्तर एक श्रीर आर्या' उपलब्ध होती है। यह इस प्रकार है—

"तस्मात्समासद्धं शास्त्रमिदं नार्धं तरुच परिहीनम् ।

तम्त्रस्य च बृहन्यू चेंद्र्पेशासङ्कान्तमिव विग्वम् ॥''

इस खार्या में वर्णन किया गया है, कि यह सांख्यसप्तित प्रस्य यदापि संसेप में लिखा गया है, फिर भी यह खर्य से परिद्दीन नहीं है, अर्थान् सबदी अर्थों का इसमें समावेश है। जिसभकार बड़ी वस्तु भी छोटे से दर्पण में प्रतिबिन्तित हो जाती है, इसीप्रकार दृहत्काय नन्त्र इस लघुकाय सप्तित में समाविष्ट हैं। ठीक इसी ढङ्ग का एक खनुन्दुन् वृत्त युक्तिरांपिकाकार ने इसप्रकार लिखा है—

"अल्पमध्यमनत्पार्थ सर्वेत्तन्त्रम्थेर्युतम् । पारवर्षस्य तन्त्रस्य विश्वमारशेमं यथा ॥१४॥" वप्युत्ते तर्यः मृतिकार्ध निर्देशक उपज्ञाति वृत्त से युक्तिशिका के दशवें और ग्यार्ये रत्नोक के खर्द्ध की, तथा माठर की आर्या से इन चौरहवें रत्नोक की तुत्तना करने पर इमारा यहं विचार अस्पन्त रह होजाता है, कि युक्तिशेषिकाकार ने उक्त उपज्ञाति और आर्या युक्त को अवुद्धुप् वृत्त में स्पान्तर किया है। इस्रालिये यह रूपान्तर की हुई अनुष्टुप् वृत्त की रचना, निश्चित ही युक्तिशीषकाकार की अप्रवृत्ते की स्थानी कही जासकती है।

वाचरपति मिश्र अपने प्रत्य में इसी रचना को 'राजवार्त्तिक' के नाम से उद्भृत करता है। इस का अभिप्राय यह होता है, कि इस रचना के साथ 'राजा' के सन्वन्य मे वाचस्पति मिश्र श्रवंगत है। दूसरे शक्दों में यह कहा जासकता हैं, कि इस रचना को ही उसने 'राजा का वार्त्तिक' समफ्रकर 'राजवार्त्तिक' नाम से याद किया है, और इसप्रकार वाचस्पतिमिश्र तथा जयन्तमष्ट दोनों को इस विशेष में एक हो सम्बति स्पष्ट होता है

वांचस्पति के द्वारा प्राचीन उपजाति एत्त के उद्भृत न किये जाने का कारख-

वक्त उपजाति युक्त की वाचस्पतिमिश्र के द्वारा भी उपेता किये जान का सुख्य कारण यही प्रतीत होता है, कि उसे भी उस प्रसंग में सम्पूर्ण पष्टि पदार्थों का निर्देश करने की अपेता थी, रहस आयों के सम्बन्ध में आवश्यक विवेचन इसी प्रकाश के मानर सम्बन्धी उस्लेख के पन्तगंत किया जाएगा। न कि फेबल एश मूलिक क्यों का ही निर्देश करने की । इसलिये उसने एक प्राचीन आचार्य के ही शब्दों में इस क्यर्थ का उक्तरूप से निर्देश कर दिया।

यह तो कदाचित् भी नहीं कहा जासकता, कि वाचस्पति सिश्र सो इस उपजाति वृत्त का झान ही नहोगा। हम इस वात का 'जयमंगला' के प्रसंग में उन्लेख कर आये हैं, कि सांध्यभप्ति 'की ४१ वीं आर्या पर जयमंगलाकार ने उक्त उपजातिवृत्त को उद्युत किया है, और उसके नीचे जो सन्दर्भ ज्वमंगला में जिला गया है, उसका वाचस्पति मिश्र ने, राजयात्तिक के ख्लोकों को उद्युत करने के अनन्तर अच्हरा: उन्लेख किया है। ४१ वीं आर्या की ही 'जयमङ्गला' व्याख्या के सन्दर्भ को, जो कि उद्युत उपजातिवृत्त के इल पूर्व हो निर्दिष्ट है, वाचस्पति ने अपने प्रस्थ में उद्युत किया है। ऐनी स्थित में जयाक इस उपजातिवृत्त के पूर्व वर्षा और परवर्षी 'जयमंगला' के पाठों का वाचस्पतिमिश्र अपन मध्य में उपयोग करता है, तथ इन दोनों पाठों के मध्य में उद्युत उक्त उपजातिवृत्त ने वाचस्पतिमिश्र अपन मध्य में उपयोग करता है, तथ इन दोनों पाठों के मध्य में उद्युत उक्त उपजातिवृत्त वाचस्पतिमिश्र की इष्टि से ओमल हो गया होगा, ऐसी कल्पना करना दु:साहस मात्र है।

इस प्रसंग में एक बात विचारणीय और रह जाती है। वह यह कि इस प्रन्थ का नाम 'चिनितरी(पका' है। प्रन्थ के उपसंहारात्मक---

''इति सन्निरसभ्यानीः कुटस्टिनिसरायहा । यकारिश्चेय' सर्गस्य धार्य'ना सुन्तिदर्शापमा ॥री।'' इस द्वितीय रत्नोफ से भी यद बात स्पष्ट होती है। फिर वाचरपित भिश्न ने 'राजवार्चिक'

नाम से इसका क्लेख क्यों किया ? सम्भव है, सोब्यविषयक 'राजवार्त्तिक' नाम का कोई खन्य ही मन्य हो, जिसका उल्लेख वानस्पत्ति ने किया हो।

युक्तिदीपिका का 'वार्त्तिक' नाम क्यों-

इस सम्प्रन्थ में हमारी यह धारणा है, कि प्रस्तुत युक्तिदीपिका के श्रातिरिक 'राजवार्तिक' नाम के फिसी श्रन्य सांव्यविषयक प्रन्थ के लिये प्रयास करना व्यथे होगा । इसके श्राधार के लिये हम विद्वानों का प्यान, युक्तिरीपिकाकार की इस नवीन उद्धावना की श्रोर श्राकुष्ट करना चाहते हैं, जो उसने श्रपने प्रन्थ में सर्वत्र कारिकाशों को 'सूत्र' पद से व्यवदार करके प्रकट की है। प्रंध के द्वितीय नृतीय पृष्ठ पर इसका वलपूर्वक विवेचन किया गया है। पृष्ठ दो पर प्रन्थकार लिखता है—

"श्राह-श्रव सूत्रमिति कस्मान् ! उच्यते-सूचनात् सूत्रम्, मूचयति तांस्तानव विशेषानि . सृत्रम् । तद्यधा-कारणमस्त्रव्यक्तम् (का० १६), 'मेदानां परिमाणात्' (का० १५) इति ।'' ' इसीमकार एए ११, पं० ४, ४ पर मसंगवस तुत्तः यह तेख है—

"तथा चोचारस्त्रेण प्रतिपेस्यस्याचार":-'इएटवरानुधविकः स ध्रविशुद्धिस्यातिशवयुकः' २।" इन क्षेत्रों से स्पष्ट प्रतीत होता है, कि प्रन्यकार कारिकाओं को 'सूत्र' पद से व्यवहर्त करता है। स्पपि तांस्यसन्त्रति के सर्वप्रयम और युक्तिशोषिका से खित्रप्रचीन व्यास्थाकार माठर ने सर्वप्र इन कारिकाओं को, स्मार्या झन्द में होने के कारण 'झार्या' पद से ही व्यवहृत किया हैं। युक्तिदं िषका के पश्चाद्वाची व्याख्याकारों में से भी कियों दन कारिकाओं के लिये 'सूच' पद का प्रयोग नहीं किया। वस्तुतः प्रत्यकार की यह एक अपनी नई कराना है। संभव है, इसी नयीनता के आधार पर तात्कालिक विनोद्दीष्ट्य विद्वानों ने सुत्रार्थ को उस रूप में विशद करने वांले इस प्रत्यका नाम 'वार्त्तिक' रख दिया हो, और उम ममय इसी नाम से यह प्रत्य प्रसिद्ध हो गया हो, वार्त्तिक का लक्त्या प्राचीन आचार्य इसक्षार करते आते हैं'—

'उक्तानुक्तदुरुक्ताना चिन्ता यत्र प्रवर्क्तते । त प्रन्थं वार्त्तिक प्राहुर्वार्क्तिकहा मनीपिएा:॥

सूत्रों में कहे हुए, न कहे हुए तथा क्लिए त्य में कहे हुए श्रयों का विचार जिस मध्य में किया जाय, उसे 'वार्त्तिक' कहा जाता है। यह लच्चण युक्तिशीपका में पूर्णुक्ष से पटता है। सांध्यसप्तित की उपलक्ष्यमान श्रम्य सब न्याध्याओं से इसमें यह विलक्षणता है। जिन विद्वानीने युक्तिशीपका को पढ़ा है वे इसमें वार्त्तिक लक्षण के सामक्रतस्य को श्रम्शे तरह समम सकते हैं। इसप्रकार 'वार्त्तिक' नामसे इन ही प्रतिद्धि, तथा इसकी रचना के साथ 'राजा' का सम्बन्ध होने के कारण, इसका 'राजवार्त्तिक' नाम व्यवहार में श्राता रहा होगा। यशिष प्रम्थकार ने इसका नाम 'युक्तिशीपका' ही रक्ला है।

यह प्रायः देखा जाता है, कि प्रम्थका ऋन्य नाम होने पर भी, प्रन्थकार के नाम से भी उसका नाम लोक में प्रसिद्ध हो जाता है। जैसे---

(अ)—मीमांसा का एक छोटा सा प्रकरण धन्य है—'भीमांसान्यायप्रकारा'। इसका रचयिता 'त्रापोदेव' हैं। रचयिता के नाम से ही यह घन्य 'त्रापोदेवी' भी कहा जाता हैं।

(आ)--पातञ्जल योगसूत्रों की भोजरचित एक व्याख्या है, उसका नाम 'राजमार्तयडं' हैं। परन्तु इस नाम को थोड़े ही लोग जान पाते हैं, रचियता के नामपर 'भोजवृत्ति' उसका अधिक प्रसिद्ध नाम है।

(इ)—पावञ्चल योगसूत्रों पर च्यासभाष्य की, वाचस्पति मिश्र कृत 'वश्चवैशारही' नामक एक च्याख्या है। परन्तु रचयिता के नाम पर उसका 'वाचस्पत्य' नाम ज्यवहार में ऋषिक आता है।

(ई)--विश्वनाध के मुत्ताचली प्रन्थ पर महादेच भट्ट ने मुत्ताचलीप्रकाश नामक टीका लिखी हैं। उसकी एक टीका थी रामकृद ने 'तरिक्षणी' नामक बनाई। परन्तु आज व्यवहार में उस के 'तरिक्षिणी' नामका उपयोग न होकर, रचियता केनाम पर 'रामकृदी' नाम ही प्रयोग में आरहा है।

संभव है, इसी रूपमें 'युक्तिदीपिका' भी किसी समय इसके रचयिता 'राजा' के नामपर

'राजवार्त्तिक' नाम से ज्यवहृत होती रही हो।

इसप्रकार जो विद्वान् संस्कृत साहिस्य की रचनासम्बन्धी श्रात्मा तक पैठकर विचारेंग, उन्हें 'सूत्र' और 'वार्सिक' परों के पारस्परिक सामव्यास्य को म्मफ लेन में किसी कष्ट का श्रातुभव न होगा। उस समय यह वात हमारे सामने श्रीर भी श्राधिक स्पष्ट रूप में श्राजायगी, कि जिल्ल

१-देखें, निम्नविखित कारिकाओं पर माटरवृत्ति. १, २, १०, ११, १३, १४, १०, ६८, ४६, ४६, ४२, इरयादि ।

# व्याचार्य गौडवाद

## गौडपाद भाष्य-

वाचस्पति भिश्र रिचत सांस्थतत्त्वकौमुदी से प्राचीन दो व्याख्यामन्यों का हम विवेचन कर चुके हैं—जयमंगता और युक्तिदीपिका। सांस्थसप्तिति पर एक और व्याख्या गौडपादकृत हैं, जो गौडपादम्भण्य के नाम से प्रसिद्ध हैं। इसके गम्मीर अध्ययन से प्रतीत होता है, कि यह भाष्य साठरवृत्ति का लाय मात्र है। इन दोनां मन्यों को तुलना से यह मृत सर्वेथा निश्चित हो जाता है। मन्य के व्यर्थ विभारभय से हम इन दोनों ब्याख्यानों के सन्दर्भों भी विद्वान किसी भी कारिका के व्याख्यानों को योज्ञ नुक्ता की हिए से यहां उद्भुत करना अनावस्यक मममते हैं। दोनों मन्य मुद्रित हैं कोई भी विद्वान किसी भी कारिका के व्याख्यानों की यथेच्छ नुलना कर सकता है। इन दोनों में इतना अन्तर अवस्य देखा जाता है, कि भाष्य, प्रति के आधिक अशीं नो छोड़ता ही है, कुछ नवीन नहीं लिखता। कहीं र कुछ प्रिचर्तन और पंक्तियों का आधिक्य अवस्य पाया जाता है।

यह गौडपाद कौन है-

इस प्रश्न पर अनेक विद्वानों ने विचार किया है। प्राय: सच ही विद्वानों की यह धारणा पाई नाती है, कि यह गौडपाद, आदि शङ्कराचार्य का दादागुरु गौडपाद नहीं हो सकता। यह धारणा ठीक ही नहीं ना सनती है। इतना समर्थन निम्नलिखित युक्तियों के आवार पर होता है।

(क) दाड़ा गुरु गौडपाद को एक प्रसिद्ध रचना माय्ड्स्य उपनिषद् पर कारिका हैं। इस की रचनारोली छोर अध्यप्रतिपादनकम इस बात को स्पष्ट कर देते हैं, कि सांख्यसप्तति का भाष्यकार यह गौडपाड़ नहीं हो सकता। इन दोनों प्रन्थों की रचना खादि में महान खुन्तर हैं।

(स)—मारह्रक्य कारिका जैसे मौतिक तथा परिभार्जित प्रन्य का लेखक, दूसरे व्याख्याः मन्य का त्राध्य लेकर, उसी में साधारण न्यूनाधिकता करके अपने भाष्य की रचना करता, यह संभव नहीं जान पड़ा। उमको रचना में अपस्य नवीनता होती।

(ग)—रादा गुरु ने माण्ड्रक्य कारिकाओं में अपने वेदान्तसम्बन्धी विशेष विचारों का उक्लेख किया है, यह उन विचारों का प्रवर्त्तक हैं। उसके प्रशिष्य आदि शङ्कराचार्य ने केवल उन विचारों अथवा सिद्धान्तों के अगैर अधिक पुष्ट कर श्रचारमात्र किया है। इसप्रकार अपने विशोष विचार तथा सिद्धान्तों का संस्थापक एक आचार्य, अपने से सर्वधा विपरीत सिद्धान्त का प्रतिषादस करने वाले अन्य पर व्याख्या लिखता, यह संभव नहीं कहा जा सकता। यह भी इस भाष्य जैसी ज्याख्या, जो दूसरे का अनुकरणमात्र है।

<sup>े</sup> इस विचार को श्रम्य विद्वानों ने भी माना है। श्रीपुत तत्तुसुसाम शर्मा त्रिपारी, माठरवृत्ति की भूमिका, पुरु [चीलम्बा सस्कृत सीरीज, बमारस १६२२ संस्करण ]। श्रीपुत वा॰ श्रीपाद कृष्ण बैल्वककर, Bhandarkar Com. Vol.

इन श्राधारों पर यह निश्चित रूप से कहा जा सकता है, कि प्रश्तुत श्राचार्य गौडपाद, दाहा गुरु गौडपाद से श्राविरिक्त है। इसके कालका निर्णय करने के लिये श्रानेक शाधिनक विद्वानों ने यत्न किया है, परन्तु अभी तक कोई निश्चयात्मक परिणाम नहीं निकला। इस सम्बन्ध में हमें जो सामग्री उपलब्ध हुई है, वह यह है—

### गौडपाद का काल-

सांख्यसप्तित की २६ वी और २८ वी ऋार्याओं का माठर के समय जो पाठ था, उसमें युक्तिदीपिकाकार के अनन्तर कुछ परिवर्त्त न हुआ। २६ वी आर्या में माठर के अनुसार इन्द्रियों का पाठकम 'श्रोत्रत्वक्चच्चरसननासिका' है। २५ वीं श्रार्या में जतां इन्द्रियों की वृत्तियों का निर्देश है, 'रूपादियु' पाठ है। २६ वी श्रार्था के इन्द्रियकम के श्रतसार २८ वीं श्रार्था में दृत्तियों का निर्देश न होने के कारण युक्तिदीपिकाकार ने इंस पाठ की समालोचना की, और 'रूपादिपु' पाठ को प्रमादपाठ कहकर उसके स्थान पर 'शब्दादियु' पाठ को युक्त बताकर आर्या में बैसा ही पाठ वनाने की अनुमति दी। इसका परिणाम यह हुआ, कि कम-सामञ्जस्य के लिये, युक्तिदीपिका के अनन्तर, किसी व्याख्याकार ने डन्द्रिय-कम [२६ वीं आर्या] में 'चत्त' को पहले ला बिठाया, और २८ वीं आर्या के 'रूपादियु' पाठ को उसी तरह रहने दिया, तथा किसी ने इन्द्रिय-क्रम को पूर्ववत ही रक्खा, और २८ वीं खार्या में 'रूपादिपु' की जगह 'शब्दादिपु' पाठ बना दिया। इस प्रभाव से आचार्य गौडपाद भी बच नहीं सका है। उसने भी इन्द्रिय-क्रम में 'चत्तु' को पहले रक्खा है। यद्यपि उसका प्रन्थ माठर के आधार पर लिखा गया है, परन्तु उसने यहां युक्तिदीपिका-कृत कठोर श्रालोचना से प्रभावित होकर माठर को उपेद्या की है। इससे निश्चय होता हैं, कि श्राचार्य गौडपाद, यक्तिदीपिका से श्रवाचीन है। यक्तिदीपिकाकार का समय हमने विक्रम के पद्मम रातक का खन्त माना र है। इसप्रकार छठे शतक के खन्त के लगभग खाचार्य गौडपाद का समय होना चाहिये।

इससे पीछे इसका समय इसिलये नहीं जा सकता, क्योंकि जयसंगला व्याख्याकार से यह पूर्ववर्त्ती श्वाचार्य होना चाहिये। इसका कारण यह है, कि ४३ वी श्वाचां के व्याख्यान में मठर, युक्तिदीपिकाकार, तथा गौडपाद ने तीन भावों? का प्रतिपादन किया है। जब कि जयसंगला व्याख्याकार, बाबस्पति सिश्र तथा चिन्न्नका ने दो ही भावों का प्रतिपादन किया है। इसका श्रीमध्याय यह होता है, कि जयसंगला से प्राचीन व्याख्याकारों ने उस श्रार्था में तीन भावों का प्रतिपादन माना है। जयसंगलाकार ने उसकी श्रार्थाकार कर, दो ही भावों का उसमें निर्देश माना, और उसके

<sup>ै</sup> इस पाठ का विश्वास्पूर्वक विवेचन, इस इसी प्रकरण में पहले कर बावे हैं ! माठर के पाठों के साथ युक्ति-रोविका की तुक्रना के प्रसंग में संख्या २ पर देखें।

<sup>ै</sup> इसी मकरण में युक्तिशीपिका का मसंग देखें।

<sup>ै</sup> इसी प्रकरण में मारत के साथ युक्तिरोपिका की नुस्ता के प्रसंग में संक्या ३ देलें।

परवर्त्ती ज्याख्याकारों ने उसी के ऋर्य को स्वीकार फिया। इससे प्रतीत होता है, कि गौडपाद इस अर्थ के किये जाने से पूब होचुका था। इसलिये युक्तिदोपिका और जयमंगला फे मध्य में गौड-पाद का समय दोना चाहिये । जयमगला का समय हमने विक्रम के सप्तम शतक का खन्त ' माना है। इमिलये स्त्राचार्य गोडपाद का समय जो हमने निर्दिष्ट किया है, वही संगत होना चाहिये।

हरिभद्रप्तरिकृत पड्दर्शनसमुरुपय की व्याख्या ै में गुण्यत्नसृति ने, श्रन्य पड्दर्शनसमुख्यय में मलधारि राजरोखर<sup>3</sup> ने तथा श्रपने यात्रावर्णन में श्रलवेरूनी के गौडवाद का उल्लेख किया है। यद्यपि इन उल्लेखों का हमारे काल-निर्णय में कोई विशेष प्रभाव नहीं पड़ता।

# माठरवृत्ति

सांख्यसप्ति को उपलभ्यमान टीकाओं मे एक माठरवृत्ति भी है। कही २ इसका उल्लेख 'माठरभाष्य' ' नाम से किया गया है। इस पुस्तक का एक ही मुद्रित स'स्करण हमारे पास है । यह चौसन्त्रा संस्कृत मीरोज् वनारस से नं० २६६ पर प्रकाशित हुआ है । इसका प्रकाशन ईसवी सन् १६२२ में हुन्नाथा। इसके संशोधक तथा सम्पादक साहित्योपाध्याय श्री पं० विप्**णु** प्रमाद शर्मा हैं। इस म'स्करण के साथ प्रारम्भ में आठ पृष्ठ की एक संस्कृत भूमिका भी मुद्रित हैं। इसके लेखक श्री ततुसुखराम शर्मा त्रिपाठी हैं। इसमें अन्थमम्बन्धी वहिरंग परीज्ञा का समावेश हैं। उक्त महातुभावों ने इस श्रमूल्य प्रन्थ का सम्पादन व प्रकाशन कर विद्वःबगत्का महान उपकार किया है।

ग्रन्थकार का नाम--

सांख्यसप्तति की इस च्याख्या के साथ रचिता के स्थान पर 'माठर' का नाम सम्बद्ध

सांस्थानां तक्केन्था:—पष्टितन्त्रोद्धाररूपं माठरमाप्यं सांस्यसन्तितामकं तश्यकीमुद्दो गीडपादं बात्र यतन्त्रं ै इसी अकरण के जयमंगला व्याख्या के प्रसंग में देखें । चेत्यादयः। [सांख्यमत, श्लो॰ ४३ की व्याख्या के झन्त में] गुणरस्तव्यि के इस लेख का आधार,

सांच्यानां मतवनतार, कपिलासुरिमार्गवाः । उल्लंकः पंचशिलस्वेश्वरक्ष्म्यास्तु शास्त्रकृष् ॥४॥॥ तक्ष्रमन्था प्तदीवा माठस्रत्वकोमुदी । गौबपादात्र यतन्त्रः साख्यसप्ततिस्त्रमुक् ॥४१॥

प्रभागाना प्रवत्तात्रा भागराव्यवस्त्रात्र । गान्यवस्त्रात्र व्यवस्त्र नहीं है, परन्तु सांख्य के नाम से जो न्यनप्ता क बाजावयात में वसान नाजाव में जावाद ज्याज तथा वा तराय साज्य के नाम से खा सन्दर्भ उस पुस्तक में उद्घृत किये गये में, वे श्रीपकतर सांत्यसप्तति की माठरवृत्ति तथा गाँडपाद ब्लाख्या तत्पन वत प्रत्यक स वसट्य प्रमाण मान्या । के साधार पर ही हैं। इसके लिय 'श्रलवेस्ली का भारत' नामक पुस्तक के ४८-६१,७६,१०३,१०४-१०७ 

भवाग ह। हरिनद्रव्यिकृत 'पर्द्व्यनसमुख्यम' की गुखरलस्पिकृत स्वास्था में वृतीय प्रकार के ४३ उलोक पर हारमद्रसार्कत पद्वयनसञ्जय क्रियाः पहितन्त्रीद्वारस्यं, माठसमाप्यं, सांस्यसप्ततिनासकः। स्याप्याकार बिस्रता है— सांस्थानां वकं प्रत्याः पहितन्त्रीद्वारस्यं, माठसमाप्यं, सांस्यसप्ततिनासकः। ····चेत्यादयः ।' [पृ॰ १०३, पं॰ १४, त॰ ऐ० सो॰ बजकता संस्कर्य] ।

¥

है। ब्यक्ति का यह मुख्य नाम था या गोत्र नाम ? इस पर विचार करना काकटन्त परीचा के समान ही हैं। चाहे यह गोत्र नाम हो, अथवा सांस्कारिक; इतना तो प्रत्येव विद्वान के लिये स्वीकार्य ही होगा, कि यह वरक्ति इसी नाम से प्रसिद्ध था। अब एव इसके विशेष विवेचन की कोई 'आवस्य-कता प्रतीत नहीं हासी।

#### माठर का काल-

यह व्याचार्य फिस काल में हुआ, इसका आज तक व्यसन्दिग्य निर्णय नहीं हो पाया है। इस विषय पर अनेक विद्वानों ने लिखा है, और अपने २ विचारों के अनुसार इसके समय का निर्णय करने का पत्न किया है। उस सब सामग्री के अतिरिक्त, इस सम्बन्ध में इमें जो उल्ल अधिक मालूस हुआ है, उस सबके आधार पर माठर के काल के सम्बन्ध में और अधिक प्रकाश डालने का यल किया जायगा।

हमारी ऐसी धारणा है, कि सांस्थसप्ति के उपलम्यमान सम ही ब्यास्यामध्यों में माठर की दृत्ति सबसे प्राचीन है। पिछले पृष्ठों में हमने काल-क्रम की दृष्टि से ब्यास्यायों का क्रम इसमकार निर्दिष्ट किया है —

सांख्यतत्त्वकौगुरी—एक निर्चायक नेन्द्र है, इसका काल सवसम्मति में निर्णात है, उसने स्वयं भी व्यपने काल का निर्देश कर विया है।

जयमंगला-सांख्यतत्त्वकौमुदी से प्राचीन है।

युक्तिदीपिका-जयमगला से प्राचीन है। इसका उपपादन किया जा चुका है।

माठरपुत्ति- युक्तिदीपिका से भी प्राचीन हैं, इस वातका विवेचन छव प्रस्तुत किया बायगा। इस सम्बन्ध में अन्य विद्वानों के विचारों की खनुकूतता अथवा प्रतिकृतता का निर्देश करने से पूर्व हम अपने विचार प्रकट कर देना चाहते हैं।

माठरवृत्ति, वृक्तिदीपिका से प्राचीन-

युक्तिदीपिका में अनेक स्थलों वर ऐसे मतों का स्मरण किया गया है, अथवा उनका संरहन किया गया है, जो माठरपृत्ति में उपलब्ध है। युक्तिदीपिका के उन पाठों से सहजं ही निर्णय किया जासकेगा, कि ये मत साटर से लिये गये हैं। अन हम कुमशः उनका निर्हेश करते हैं —

(१) २२वी श्रार्था पर न्याख्या करते हुए युक्तिदीपिकाकार 'तदाहरएधारएमकाशकरम्' इन पदों की ज्याख्या इसप्रकार करता है--

"नदाहरण्यारखयकाराकरम् । तत्राहरख्" कर्मेन्द्रियाणि कृत्रेन्ति विषयानैनममर्थः सात्. धारण् चुत्रीन्द्रियाणि कृत्रेनिन—विषयसन्निधाने सति श्रीत्रादिव्चेसतद्र्गपक्तः, प्रकाशमन्तः -कर्ष्णं करोति निरूचयसामध्यति ।ण

यहां तक युविवदीपिकाकार ने उक्त पदों का स्वाभिमत अर्थ किया है। इसके आणे अपर आह' कहकर किसी अन्य आचार्य के मत का निर्देश किया गया है। वह मत हसी

# सांख्यसणाति के व्याख्याकार

स्यल पर गाठरहात्ति में उपलब्ध है। दोनों ज्याख्या त्रों की तुलना के लिये हम उन पाठों को यहा उद्धृत किये देते हैं -युक्तिर्दः[पिका

"श्रवर श्राह-श्राहरण वर्मेन्द्रियाणि वुर्वेन्ति गाउ€ ''व्याहारक' धारकं प्रकाशकं च तदिति।तत्रा-धारणं मनोऽहर्ाररच, प्रस्नशन वुद्धीन्द्रिगण्णि हारक्रमिन्द्रियराज्ञ एम् । धारकमिमान-

मनोलक्त्यम । प्रकाशकं बुद्धिलक्त्यम्" नुद्धिस्वित ।" इसना स्पष्ट श्रमित्राय यह होता है, कि 'श्रपर श्राह' कहकर जिस मतना उल्लेख यूक्ति-दीपिकाकार ने किया है, वह साठर का है, स्त्रोर माठर की वृत्ति से लिया गया है।

(२)—इसीप्रकार ३-वीं खार्या पर 'ते>यो भूतानि पच पचम्यः इन पढीं की व्याख्या युक्तिदीपिकाकार इसप्रकार करता है-

तप राब्दतन्मात्रादामराम्, स्पर्रातन्मात्राद् वायुः, रूपतन्मात्रात् तज , रसतन्मात्रादाप , गन्ध-तनैकेक्समात् तनमात्रादेकै कस्य विशेषस्योद्यत्तिः सिद्धा ।"

यहा तः युक्तिटीपिनाकार ने उक्त पदी का स्वाभिमत अर्थ किया है। इसके आगे तत्प्रतिपिद्धं भवति' इन वाक्यों के मध्य में श्रन्य प्राचार्यों का मत देकर स्तरिडत किया है। यह मत माठराचार्य की यृत्ति में उपलब्ध है। तुलना के 'ततश्च यदन्येषामाचार्यासामभिन्नेतम् लिये टोनो' बन्धो' को हम यहा उद्घृत करते हैं — यु<del>ति</del>दीपिका

माठर

"शब्दादिभ्य पञ्चभ्य यात्राशादीनि पञ्चमहाभूतानि पूर्वपूर्वानुप्रवेशादेकद्वि-त्रिचतुष्ण**ञ्चगुणा**न्युत्पद्यन्ते । '

"ततर्च यदन्येपामाचार्यासामिप्रेतम्—"क लक्षणेभ्यस्तनमात्रेभ्य परस्परानुप्रवेशात् एती-त्तरा विशेषा स्टबन्त इति, तत् प्रतिपिद्धं • ग रति ।"

तन्मात्राओं से स्थूलभूतों की उत्पत्ति के विषय में युक्तिदीप ताकार का यह मत है, कि केयल शब्दतन्मात्रा से आकाश की उत्पत्ति होती है, और केवल स्पर्शतन्मात्रा से वायु की उत्पत्ति । इसी तरह केवल रूपतन्मात्रा से तेज श्रादि की उत्पत्ति होती है। परन्तु माठर का मत यह है, कि शब्दतन्मात्रा से प्राकाश की उत्पत्ति होती है । शब्दतन्मात्रानुप्रविष्ट रूप्रतन्मात्रा से बायु की । श्चिमित्राय यह है,कि माठर केवल स्परीतन्मात्रा से वायु की उत्पत्ति नहीं मानता,प्रस्थुत शब्दतन्मात्रा-सहित स्परीतन्मात्रा से वायु की उत्पत्ति मानता है। इसीप्रकार शब्दस्पर्शतन्मात्रासहित रूपतन्मात्रा से तेज की उत्पत्ति, ऐसे ही आगे समझना चाहिये । इस स्थल में यही इन दोनो आचार्यों का पर-स्पर मतभेद है। इनमें से युक्तिदीपिकाकार ने माठर के मत का स्वर्णन किया है, और उक्तपत्तिया त्तर मतभद ६। २०० र अप्यत्ता को विस्तारपूर्वेक निरूपित किया है, कि तन्मात्राके अनुप्रवेश के आगे अपने ज्याख्यान में इस बात को विस्तारपूर्वेक के विना भी भूतोत्पत्ति में कोई असामक्तास्य नहीं आ पाता ।

माठर ने प्रापने उक्तमत का एक अन्य स्थान में भी उक्लेख किया है। २२ वी आर्था पर

'पद्ध+यः पद्ध भृतानि' इन पदा की व्याख्या करते हुए बह लिसता है— • इत्यादिक्रमेण पूत्रपूर्वानुषवेशेनैकद्वित्रिचतुष्यश्चगुणानि "त्र शब्दत-मात्रादाकाराम्

श्राकाशादिष्ट्रभीपर्यं न्तानि महाभूनानीति सृष्टिकमः ।"

हुससे माठर का अपना मत निश्चित होता है, और युक्तिवीपिकाकार के द्वारा उसका

सर्डन किया जाना, इस बात को प्रमाणित करता है, कि वह इससे प्राचीन है।

(३)-एक स्थल इसीप्रकार का और उपस्थित किया जाता है। ३६ वी त्रायों में विशेषों के तीन प्रकार चवाये हैं। सुद्दम, मातापिछन और प्रमृत। इनमें से 'प्रमृत' पट्ट का अध करने में दोनो आचार्यों का मतभेव इसप्रकार प्रकट किया गया है--

.... यक्तिदीधिकाकार ने प्रथम स्थाभिगत अर्थ किया है—"प्रभृतास्तृद्धिःखा. स्पेन्डजाश्च।" अर्थात् यह ज्याख्याचार कारिका के 'व्रभून'' पद का अर्थ उद्घिष्त्र और रनेदन करता है। ओर आगे क्षित्तर कहकर एक और अर्थ का निर्देश करके उसमे यह दोपोद्गावन करता है, कि ऐसा अर्थ करने पर उद्भिज्ज तथा स्वेदज मा भहण नहीं होगा। युक्तिदीपिकाकार ने यह व्यर्थ इसप्रकार प्रकट क्या है—

केचित्तु प्रभूतमहर्णेन बाह्यानामेन निश्रापाणां प्रहणमिन्छन्ति , तेपामुद्धिन्नस्वेदजयौरप्रहण्न्"

इससे स्पष्ट होता है, कि 'केचित्' कहकर जिस खाचार्य का मत दिया गया है, उसने 'प्रमृत' पद का अर्थ बाह्य विशेष अर्थात् स्थूलमृत ही किया है। इस पद का यह अर्थ माठरपृत्ति में उपलब्ध होता है। वहां का पाठ इसप्रकार है-

"स्ट्ना मातपितृजाः सह प्रभृतैः । प्र इत्युपसर्गः । एवं स्ट्मा मातापितृजाः मृतानि चेत्यर्थ । तानि च द्विव्यादीनि ।"

इन पाठों ही नुलना से स्वष्ट परिणाम निकलता है, कि गुन्तिदीपिकाकार ने 'केचिन् कह कर माठर के श्रर्थ का ही उल्लेख किया है।

(४)—इसी तरह का एक स्थल और भी है। ४८ वीं आर्था पर व्यास्था करते हुए 'दशिमो महामोह.' इन पदों का युक्तिवदीपिकाकार ने पड़ा नवीन अर्थ किया है। वह लिसवा है— दशविधो महामोह —मार्जापत्तपुत्रश्राहस्तम्प्रस्नीद्द्वित्तर्तमित्रोपनारिलक्षो दशविधे रुटुःवै

योऽचं ममैत्यनिनिवेशः।" माता पिता आदि दश प्रकार के कुट्टू में 'ये मेरे हैं' इसप्रवार का निश्चाभिमा ही दशिवय महानोह है। इस के आगे युक्तिदीपिकाकार हुसरे आवार्थ का भव लिखना है-

"दशनुश्रमितेषु या सुन्दादिष्यदम्परे ।"

इसके अनुसार इम देखते हैं, कि वह मत माठरपुत्ति में विस्तार के साथ निकृषित है। वहां का पाठ इसमकार है --

भहामोहस्य दशमिषो भेरः । देवाना शब्दादमः पद्धनन्मात्रास्मा निपया सविशेषाः " । एवं मनुष्मार्खाः मीतिकशरीरतयाः " एप दशमिषो महामीहः ॥"

तात्पर्य यह है कि पारलीकिक शब्दादि के सम्बन्य में देशे का छौर ऐन्हलीकिक शब्दादि के सम्बन्य में देशे का छौर ऐन्हलीकिक शब्दादि के सम्बन्य में में मुण्यों का यह समम्ता, कि इन विषयों से श्रेष्ठ और कोई नहीं है, इस भावना से अभिभूत हुए देव, दिन्य शब्दादि में तथा महुप्य छदिन्य शब्दादि विषयों में ही छातम्य रहते अभिभूत हुए देव, दिन्य शब्दादि जान पाते, जो निरितशय सुप्त की अभिन्यम्वित का साधन हैं। हैं, वे प्रकृति पुरुष के भेद को नहीं जान पाते, जो निरितशय सुप्त की अभिन्यम्वित का सुव्यत्वितिकाकार ने यही दश प्रकार का महामोह हैं। देवों की शब्दादिवयक आसिन्त को 'हुए' पद से न्यक्त किया हैं। 'आतुशिवक' पद से, और मनुष्यों की तिद्वयक आसिन्त को 'हुए' पद से न्यक्त किया हैं। 'आतुशिवक' पद से, और मनुष्यों की तिद्वयक की लिएकर, पुन 'खपरे' पदके साथ इस अर्थ का सुम्तित्वशिपकाकार ने प्रथम अपने अभिनत अर्थ को लिएकर, पुन 'खपरे' पदके साथ इस अर्थ का सुम्तित्वशिपकाकार है। इससे स्पष्ट होता है, कि यह किसी अन्य आचार्य का मत सुम्तित्वशिपकाकार ने प्रवित्वितिकाकार है, और वह आवार्य माठर होसकता है।

(४)—पृष्ठ ३ पर युक्तिदीपिकाकार इस वात का विवेचन करता है, कि मूल कारिकाओं में प्रमाणों का उल्लेख किया गया है, इसिलये वे उपपादनीय हैं, परन्तु अनुमान प्रमाण के अवयया का कहीं निर्देश नहीं किया, अतः उनका उपपादन असंगत होगा।

प्रनथकार लिखता है-"चद्यपि सूत्र" [=कारिका]कार ने श्रवयवों का उपदेश नहीं किया, विधापि भाष्यकारसे किन्हीं व्याख्याकारों ने उनका सम्रह किया है, और वेहमारे लिये प्रमाण हैं।"

कारिकाओं के ज्यास्थानों का पर्यालोचन करने पर निरुचय होता है, कि युक्तिदिषिका-कार के इस लेख का आधार माठर ज्यास्थाकार ही होसकता है। ४ वी आर्था की माठर ज्यास्था<sup>र</sup> कार के इस लेख का आधार माठर ज्यास्थाकार ही होसकता है। ४ वी आर्था की माठर ज्यास्था<sup>र</sup> में ही अवयवों का समह किया गया है। अन्य किसी भी ज्यास्थान में ऐसा लेख उपलब्ध नहीं होता। इन आधारों पर युक्तिदीपिका की अपेन्ना माठरवृत्ति की प्राचीनता निश्चित होती है। युक्तिदीपिका में माठरवृत्ति का उपयोग—

इतके अतिरिक्त अनेक स्थल ऐसे हैं, जिनमें युक्तिदीपिकाकार ने माठरख़ित्त का उपयोग किया है। यद्यपि इन स्थनों में ऐसे अर्थभेद का निर्देश नहीं है, जो 'अपरे' आदि पदों के साथ ज्यक्त किया गया हो, फिर भी हम इन स्थलों का यहां उल्लेख, प्रयोगसास्य को दिमलाने के लिये कर देना चाहते हैं। फलत इस बात को समफ्ते में हमें और भी सुविधा होआयगी, कि

<sup>े</sup> युक्तिदीपिकाकार ने इस प्रकरण में तथा आन्यत्र भी शनेक स्थवों पर कारिकाओं रु लिये 'सूत्र' पद का हो प्रयोग किया दें। युक्तिदीपिकाकार का सन्दर्भ इसप्रकार है— 'यद्यपि सूजकारेशायययोपदेशों न कृत-स्तथापि आध्यकारात् केचिदेया संप्रष्ट चक्रु। ते चन प्रमाणस्य।'

माठरवृत्ति से लाभ उठाने वाला युक्तिदीपिकाकार उससे पर्याप्त ऋर्याचीन ही संभव हो सम्सा है। ऐसे क्षत्र स्थल इसप्रकार हैं—

(१)—युक्तिदीपिमा पृष्ठ ४, पं० १२—१४, मान्रखृक्ति की ७२ वी ब्यार्थी की व्यास्या के ब्याधार पर है। तुलना के लिये हम उन्हें उद्धत करते हैं—

माठर युक्तिदीपिका

तत्र 'भेदानां परिमाणात्' इत्येते पद्मभहें तुमिः तत्राहिन्हामेकत्वे पद्मभिर्मी'दीः सिद्धम्, व्यर्थे-प्रधानास्तिरमेषदरमर्थयस्यं च सिद्धम् । 'संघात- चत्त्वं कार्यं कार्याभावः, पारार्थ्यं संहृश्यकारिणा परार्थदनात्' इति परार्थदमुक्तम् । 'जन्ममरण्- परार्थदाद्त एवान्यस्यं चेतनाशान्तेर्गु एवयान्' वत्रणानाम्' इति पुरुपबहुत्त्वं सिद्धम् । 'जन्ममरण्कत्रणानाम्' इत्येत्रमादिनि पुरुग्वहुत्म् ।

(२)- 'समे' बहूम, रसे श्रहम, गन्धे "शब्देडहं स्पर्शेंडह' एसेडह' गसेडर' गन्धेडह -श्रहम,'' श्रार्था २४ की स्थास्या में ] मिति १४

(२)—''मात्रराष्ट्रोऽनिशेषार्थः। यथा भित्ता- मात्रराष्ट्रो निशेषनिवृत्त्रपर्धः। तदाधा भैत्तमात्रः मात्रं लभ्यते नान्यो विशेषः।'' मस्मिन् मामे लभ्यत इस्युक्ने नान्यो भिशेष इति

[ श्रार्था २८ की व्याख्या में ] वायते।"

२६ वीं तथा २ = वीं श्रायी के पार्टी का समन्वय—

यहां एक और निशेष बात उल्लेखनीय है। इस २८ वीं श्रार्था के प्रथम पर का पाठ 'रूपादिपु' है। इस पाठ के सम्बन्ध में एक बहुत रुचिकर विवेचन है। वात यह है, कि २६ वीं धार्या के पूर्वार्ध में पांचों द्वानिन्द्रयों का निर्देश किया गया है। वहां पर इन्द्रियों के कम में सब व्याख्या कारों का ऐकमस्य नहीं दीखता। उनके क्रमनिर्देश का एक वैद्यानिक आधार यह हो सकता है. कि वह इन्द्रियों के उत्पत्तिकम के धनुसार हो। इस आधार का भी खंतेक व्याख्याकारों ने धनुकरण नहीं किया है।

(भ्र)—वावस्ति मिश्र ने इन्द्रियों का कम इसप्रकार रक्ता है—'चलुश्रीत्रप्राणस्स-नत्वक'। यह कम उसकी व्यारया के आधार पर दिया गया है। परन्तु इस कम का वोई बेहानिक आधार नहीं दीसता। पहले 'चलुः' का ही क्यों निर्देश किया गया, रतक् का सब से अन्त में क्यों निर्देश हुआ ? इस्यादि आसंकाओं के निवारण के लिये कोई विशेष कारण नहीं है। गौटपार ने भी इसी कम ने स्वोकार किया है। इस पाठकम में यह बात ध्यान देने की है, कि इसमें मनसे प्रथम 'चल्' का निर्देश किया गया है।

(क्षा)—अयमगला व्याख्या की मुद्रित पुस्तक मं भी मूल क्षार्या का पाठ वाचस्पति ने श्रमुमार ही दिया गया है। परन्तु यह मूल का पाठ व्याख्या के साथ संगत नहीं होता। व्याख्या के अनुसार मूल का पाठ 'चचु क्षोत्रद-ग्रुस्तननासिका' होना चाहिये। इसी क्षम से व्याख्या करने के अनन्तर व्याख्याकार ने स्त्रयं लिसा है—'तानि चचु:श्रोत्रदनग्रसननासिकाख्यानि पद्मा' जयमंगला के

<sup>े</sup> वद्याप इन दिवारदा फ 'स्पवामि' 'सम्पामि' 'जिल्लाम' कादि लबीग ही सापु हो सकते हैं।

मूल का पाठ व्याख्यातुसारी नहीं है, वस्तुत: यह भ्रान्ति मन्य के सम्पादक महोदय 'की ही। तथाषि इस पाठ में भी 'चलू.' पद का ही प्रथम निर्देश है, इस वाठ का ध्वान रहना वाहिये। परन्तु स्वयं जय-मंगलान्याख्याकार इस पाठ को कुम्त नहीं समकता । वतीत यह होता है, कि उसके पात को मूल आर्थाओं की प्रति थी, उसमें यदी पाठ था, जिसके खतुसार उससे खतनी व्याख्या लियी, पर यह इस पाठकी अयुक्तता को जानता था, क्योंकि पह स्वयं लिखता है—''शब्दवशादशाकमः इतः। क्रमस्तु औत्रयदम्बलूरिति।' इन्द्रियों के निर्देश का यह कम उनके उत्पत्तिकम के आधार पर कहा जासकता है।

(इ)—खाचार्य माठर ने खपनी व्याख्या में इसी कम को स्त्रीकार किया है। उसका पाठ हैं- ''श्रीतस्वक्षचतुरसनगासिकाख्यानि'। पातंत्रत योगसूत्रों के भाष्यकार महर्षिक्यास ने भी इन्द्रियों के इसी कम को खपने ग्रन्थ में स्वीकार किया है।

श्रव श्राप २६वीं आयों से चलकर २-वीं आयों पर आईये। इसमें इन्द्रियों की वृत्तियों का निहेंग किया गया है। यहां यह वात सामने श्राती है, कि २६वीं आयों में इन्द्रियों के निर्देश का जो कम हैं, यही कम २-वीं आयों में वृत्तियों के निर्देश का भी होना चाहिये, तभी इनका सामक्जाय होगा। २०-वीं आयों में इसके लिये 'रूपादिषु पञ्चानाम्' पाठ दिया गया है। इस पाठ के सन्वन्थ में शुक्तिशिषकाकार लिखता है, कि इन्द्रियों के निर्देश में श्रोत्रेन्ट्रिय का प्रथम स्थान है, अब उन इन्द्रियों के विषय का निर्देश करते समय, उस कम के उल्लंबन करने में कोई प्रयोजन नहीं दीलता। इसलिये 'रूपादिषु पद्धानाम' के स्थान पर 'शब्दादिषु पद्धानाम्' हो पठ होना चाहिये। 'रूपादिषु पद्धानाम्' यह पुराना पाठ प्रमादपूर्ण है। युक्तिदीपिकाकार के शब्द इसप्रकार हैं—

"तत्र कर्रस्पतिदेशे औत्रेन्द्रियस्य प्राम् पाठाम् तद्विपयनिर्देशातिलङ्घे प्रयोजनं नास्तीति कृत्या सन्दादिषु पद्धानामित्येव पठितन्यम् । प्रानतनस्तु प्रयादपाठः ।"

मुक्तिवीपकाकार के इस विवेचन के अनुसार कक पाठों के सामझाश के खिये दो दी भाव हो सक्ती थीं। (क)—या तो दम वी आर्यो में 'क्पादिपु' के स्थान पर 'शब्दादिपु' पाठ किया जाय, (ख)—स्थाना २६ वी आर्यो में इन्द्रियों के निर्देश में 'क्तु' को प्रथम स्थान दिया जाय। इस मिल २ ज्याख्याओं में इन दोनों ही बातों को पाते हैं। गीडपार और वायसपित सिक्ष की ज्याख्याओं के आध्य रस्त जो मूल भागीओं के पुस्तक थे, उनमें दम यी आर्थों के पाठ में अन्तर

<sup>े</sup> जनमंगला के बिद्धान् सम्भादक भोजुन हरवत्तवामे एव ए महोदय ने खिला है कि यह मृक्पाठ श्रोयुन बा० का महोदय के संस्करल के आधार पर दिया गया है। ( मोसीर्दिग्न फिन्म इधिडयन श्रीरियपटल कार्क्रस लाहोंर १६१८ ए० १०३४ की सं० २ टिप्प्यों में )

भावध यर स्थासका आव्य इसमकार है—"प्रक्याक्रियास्थितिहासाने शुवालं प्रश्वासकानां कृश्वभावेनीकः । परिवासः श्रीविमित्तवं , माहास्थ्यानां कल्कावनेकारियासः यस्यो विषय इति ।"

कर दिवा गया था, व्यर्धात् वहां इन्द्रियों के निर्देश में 'चजू:' का पाठ पहले कर दिया गया, और इसप्रकार २ वीं व्यार्था के 'ह्पादिपु' पाठ के साथ सामझस्य किया गया। जयमंगलाकार ने पास जो मृल व्यार्था कों का पाठ था, उसमें भी २६ वीं व्याया में 'चजू:' का प्रथम निर्देश था, परन्तु व्याख्याकार ने उसके ब्रह्मसार व्याख्या करदेने पर भी उसकी ब्रह्मकता को समम कर यह स्पष्ट कर दिया, कि इन्द्रियनिर्देश में 'श्रोव' का ही प्रथम पाठ होना चाहिये, क्योंकि यह कम उत्पत्तिकम के ब्राधार पर होने से सकारणक है, इसमें विपर्यथ किया जाना ब्रास्पत होगा। इसिंवि जयमंगलाकार ने २म्बी ब्रायों में 'हपादिपु' पाठ के स्थानपर 'शब्दादिपु' पाठ मानकर ही व्याख्या की है। मालूम होता है, वाचस्पति मिश्र और गौढपार ने २६ वीं ब्रार्था में इन्द्रियों के कम-निर्देश के लिये उनके उत्पत्तिकम की ब्रोर ध्यान मही दिया।

इससे एक यह परिणाम निकलता है, कि युक्तिदीपिकाकार के समय २६ वी आर्यों के पार में कोई भेद नहीं था। यह माठर के पाठ के अनुसार एक निश्चित पाठ था । युक्तिदीपिका के उक्त विवेचन के प्रभाव से ही २६ वी आर्यों के पाठ में अन्तर पड़ा। यदि युक्तिदीपिकाकार के समय भी ऐसा होता, तव उसको उक्त विवेचन की आवश्यकता ही न पड़ती, उसका इतना ज्याख्यान सर्वथा अनर्थक होता, इसिल्ये गौडपाद का समय भी युक्तिदीपिकाकार से अर्याचीन ही प्रतीत होता है।

दूसरा परिणाम उक्त विवेचन से यह निकलता है, कि युक्तिरीपिकाकार ने जिन पाठों के आधार पर पूर्वेक्त वियेचन किया है, वे पाठ माठरवृत्ति के आधार पर ही उपस्थित किये जा सकते हैं। क्योंकि पाठगत वह असामक्कस्य, जिसकी आलोचना युक्तिदीपिकाकार ने की है, माठर के अभिमत पाठों में ही संभव हो सकता है। उसने २६ वीं आर्थों में 'श्रोत्रत्वक्चल्रूर्सन-नासिका' ही इन्हियों का कम दिया है, और २८ वीं आर्थों में 'रूपादियु' पाठ माना है। इसलिये युक्तिदीपिकाकार ने जिस प्राक्तन पाठ को प्रमादपाठ कहा है, वह माठराभिमत पाठ ही होसकता है। क्योंकि जयमंगला ने युक्तिदीपिका की इस पाठसम्बन्धी चोट से प्रभावित होकर २० वीं आर्यो में 'रूपादियु' के स्थान पर 'राव्यादियु' पाठ को ही स्वीकार किया है, और गौडवाद एवं वाचस्पति मित्र ने २६वीं आर्यो में इन्द्रियन्तिर्रंश के समय 'चतुः' को प्रथम स्थान दे दिया है। युक्तिवीपिकाकार के प्रहार से प्रभावित होकर ही परचाइवर्त्ता व्याख्याकारों ने अपने २ विवारों के असुसार बक्त पाठों में यह विपर्यय किया है। इनक्त माठर का पाठ ऐसा है, जिस पर इस

्रका प्रभाव नहीं है, प्रस्तुत वह इस प्रहार का लच्य है । इसलिये माठर, युक्तिदीपिकाकार से वर्षाच्य प्राचीन होना चाहिये ।

२६ में यार्यों के पाठ पर पं० हरदत्त रामी एम, ए, के विचार और उनकी बालोचना— २६ मी बार्यो के पाठ के सम्बन्ध में श्रीयुत हरदत्त रामी एम०ए० महोदय ने ब्रपमा विचार '

<sup>&#</sup>x27; According to अपनेतन the reading of the text of Kar. 26, ought to be

इसप्रकार प्रकट किया है, कि यद्यपि माठरमुत्ति में मूलकारिका को प्रतीक रूप में उद्भुत नहीं किया, फिर भी उसके विवस्ण से यह वात स्पष्ट होजाती है, कि यह 'श्रोप्रत्यक्चचूरसननासिका- ख्यानि' इस पाठ को ही स्वीकार करता है। परन्तु जब ऐना पाठ न किसी सस्करण म मिलता है, ख्यानि इस पाठ को ही स्वीकार करता है। परन्तु जब ऐना पाठ न किसी सस्करण म मिलता है, ख्यार न इस्तिखिल प्रतियों में, तय क्या हम यह नहीं कह सकते कि जयमगला के 'शब्दवशाद प्राक्रम कृत ' इस पाठ को देखने के अन-तर ही माठर ने उक्त पाठ को स्वीकार किया होगा ? इसिखिये जयमगलाकार से अर्याचीन ही माठर होसकता है।

इस सम्पन्ध म हम प्रथम ही उल्लेख कर चुके दें, कि जब श्रीयुत शर्मा महोदय ने अपना लेख लिखा था, उस समय तक सारयसन्ति की युक्तिदीपिका नामक व्यारया प्रकाशित न हो पाई थी, अब उससे आबार पर बहुत सी बातें प्रकाश में आगई हैं। १४वीं आबा की जयमगला व्याख्या का 'अन्येर-यथा व्याख्यायते'याला मत युक्तिदीपिकामें मिल जानेसे, जयमगला की अपेला उसका प्राचीन होना निश्चित है। रह्वीं आर्था पर इन पाठों की तुलना करके युक्तिदीपिकाकार ने उसका प्राचीन होना निश्चित है। रह्वीं आर्था पर इन पाठों की तुलना करके युक्तिदीपिकाकार ने जो समालोचना की है, यह जयम गलाभिमत पाठ मानने पर सभव नहीं होसकती। उसकी सभा चना साठराभिमत पाठों पर ही आधारित है। ऐसी श्रियति में यह नैसे वहा जासकता है कि जयम गला को देखकर माठर ने इस पाठ को स्वीकार किया ?

इसके अतिरिक्त एक वात और है। जयमंगलाकार स्वय लिखता दें, कि 'शब्दवशादश्राक्तम कि । क्रमस्तु श्रीयत्वक्यानुरित ।' जयमंगला के इन पदों को विचारना चाहिये, कि वह इनमें कृत । क्रमस्तु श्रीयत्वक्यानुरित ।' जयमंगला के इन पदों को विचारना चाहिये, कि वह इनमें स्वया कहना चाह रहा है ? इन्द्रियों के जिस कम के आधार पर उसने अपनीश्याख्या लिखी है, उस कम को वह ठीक नहीं वता रहा, फिर भी व्याख्या उसी क्रम से लिखी है । इसका कारण वह कम को वह ठीक नहीं वता रहा, फिर भी व्याख्या उसी क्षम से लिखी है । इसका स्वष्ट अभिन्नाय लिखता है—'शब्दवश'। 'शब्दवश'पर का अप्रति औ इसम वही पाठ था, अर्थात् 'चन्त्र यह है, कि जयमगलाकार के पास मूलकारिका की जो प्रति भी, इसम वही पाठ था, अर्थात् 'चन्त्र यह है, कि जयमगलाकार के पास मूलकारिका की इसी क्रम में व्याख्या करनी पड़ी । परन्तु वह इस श्रीप्रत्यमसननासिका' जिससे वाध्य होन्दर उसे इसी क्रम में व्याख्या करनी पड़ी । परन्तु वह इस पाठ को इसमत वताताहे, और 'श्रोजत्वक्चन्तु' 'पाठ को ठीक कहता है। अब विचारणीय यह है, कि

प्रदीनिवयािंग चयु श्रीज वमहननािंसकाव्याित । On this जयमगत्ता notes राज्यवावज्ञाकत कृत । क्षान्य श्रीज त्यव्यावज्ञाक । श्रीज वमहननािंसकाव्याित । भारत reads in the text of the Karika—श्रीजव्यवच्युत्सननािंस कमस्याित । Although it might be said here that the reading in the text need not necessarily be that of commentator, for it is not quoted as nation in the Vritti, but still the explanation—श्रीजावीिंक वृद्याित व्यावीव्यव्यते । श्रीक in the Vritti, but still the explanation—श्रीजावीं वृद्याित व्यावीव्यव्यते । श्रीक in the Vritti, but still the explanation—श्रीजावीं विवयािंग व्यावीव्यव्यते । श्रीक in the view of the fact that this reading is the text Can we not say that in view of the fact that this reading is not found in any of the editions or Mss, it is adopted by भारत after reading व्यवस्वयावज्ञावन कृत of जयमगत्ता ? [ Proceedings Fifth Indian Oriental Conference, Lahore, 1928 A D, P 1034 35 ]

जयमंगलाकार के इस कथन का खाधार क्या है। इसका उत्तर यही दिया जासकता है, कि प्रथम पाठ सकारएक नहीं है, खर्थान् ऐसा ही कम रखने में कोई विशेष कारए। उपस्थित नहीं किया जासकता। द्वितीय पाठ सकारएक है। खर्थान् इस कम के लिये, इन्द्रियों की उत्पत्ति का कम ही, आधार कहा जासकता है। इसी कारए द्वितीय कम को युक्त खौर प्रथम को जयमंगलाकार ने अयुक्त कहा है। यहां यह बात विशेष ध्यान देने की है कि खपने इस युक्त कम के खनुसार ही जयमंगलाकार ने रू वीं खार्यों में 'रूपादिए' के स्थान पर शब्दादिए' पाठ को ही स्वीकार किया है। अथया यह कह लीजिये, कि जयमगलाकार की मूलकारिका की प्रति में २० वीं खार्यों का 'शब्दादिए' पाठ था।

श्रव थोड़ी देर के लिये श्रीयुत शर्मा जी के कथनातुसार मान लीजिये, कि जयमंगला को देखकर माठर ने २६ वीं आर्या का पाठ स्वीकार किया। ऐसी स्थिति में यह एक बड़ी विचित्र वात हैं, कि २= वीं ऋार्या का पाठ माठर ने जयमंगला के ऋनुसार ही 'शब्दादिपु' क्यों नहीं स्वीकार किया ? यदि माठर, जयमंगला के पाठ को स्वीकार करने में इतना तीक्ए-इष्टि होता, तो वह २८वीं श्रार्या के पाठ को भी श्रवश्य उसी के श्रनुसार रखता । परन्तु ऐसा नहीं हैं । इसलिये यह निश्चित परिखाम निकलता है, कि २६ वीं श्रार्या का मौलिक पाठ साठरातुसारी ही है, जो कि इन्द्रियों की उत्पत्ति के क्रम पर ऋाधारित है। माठर के समय वहां और किसी पाठ की संभावना या कलाना ही नहीं की जासकती। उस समय उक्त एक ही पाठ निश्चित था। २६ वीं ऋार्या के इस पाठके निश्चित माने जाने पर २= वीं स्त्रार्था में 'रूपादितु' पाठ का स्रसामञ्जस्य युक्ति-दीपिकाकार को सुका, श्रौर उसने इसकी श्रालोचना की, तथा 'रूपादिपु' पाठ को प्रमादपाठ कह कर उसकी जगह 'शब्दादिपु' पाठ को संगत बताया । इस स्रालोचना के स्रनन्तर ही इन कारिकार्त्रों के पाठों में खन्तर टाला गया। जयमंगलाकार ने युक्तिदीपिका के ऋभिमत पाठ को ही स्वीकार किया है। इन सब संस्करणों श्रीर इनकी हस्तलिखित प्रतियों में २६ वी श्रार्था का माठराभिमत पाठ उपलब्ध होने के कारण. यह भी कैसे कहा जासकता है, कि यह पाठ किसी संस्करण श्रथवा हस्त-लिखित प्रति में नहीं है ? इसलिये इन पाठों और इनके विवरलों के आधार पर जो परिलाम हमने निकाले हैं, ये युक्तियुक्त हें, ऋौर इसीलिये सांख्यसप्तति के उपलभ्यमान व्याख्याप्रन्थों में माठर का स्थान सर्वप्रथम है।

(२)—इसीमकार अर्श्वी खार्या की व्याख्या में माठर ने तीन भागों का उल्लेख किया है, उसीका अनुकरण करते हुए युक्तिदीपिकाकार ने भी ऐसा ही माना है। जब कि जयमंगलाकार भीर वाचरपित सिक्ष इस आर्या में दो ही भागों का वर्णन मानते हैं। खार्या का पाठ है-'सांसिद्धिकाश्य भागाः माकृतिका वैकृतास्य धर्माधाः'। यहां पर प्राकृतिकाः' पद को जयगंगलाकार खीर वाचरपित सिक्ष ने 'सांसिद्धिकाः' पद को जयगंगलाकार खीर वाचरपित सिक्ष ने 'सांसिद्धिकाः' पद का विशेषण माना है, और इस तरह दो ही भागों का वर्णन इस आर्या में स्वीकार किया है। परन्तु माठर ने 'माकृतिकाः' पद को विशेष्य पद ही माना है' और इसतरह

बीच समो का वर्णन इस आर्था म स्वीकार किया है। दोनों का इस अस हा पाठ इसप्रकार हे---युक्तिदीपिया ) Jair

''त्रितिथा भागारिचन्त्यन्ते । सासिद्धिम ''यथा चंते, तथा त्रिविधा प्यति मासिद्धिम । एते भाग प्राकृत वैकतारत प्राकृतिका चैकृतिका । च्याख्याता । एषा वैश्वरूप्याल्लिमस्य एवमेत निधा भाग ध्याख्याता । यैरधि गतिनिशं प समारो भननाति ।" वासित महदादि लिग संसरति।'

इसप्रकार युक्तिदीपिका व्यारयाम माठर के मतो का अनेक स्थलों म उल्लेख पाया जाना,तथा श्रनेक स्थलों पर माठर की ज्याख्या का युक्तिदीपिका में श्रनुकरण होना, हम इस परिणात पर निश्चित रूप से पहुँचा दते हैं, कि युक्तिदीपिशकार ने अपने प्रन्यम माठर का अन्द्री तरह उपयोग किया हे, चाहे वह किसी स्थल पर प्रतिकृत भावना के साथ ही क्या न हो १ फ्लत माठर को प्राच न मानने में कोई बाधा नहीं रह जाती।

माठरवृत्ति मे आर्थाओं के अर्थसम्बन्धी मतभेदों का उल्लेख--

प्रभी तक हमने युक्तिदीपिकाम प्रदर्शित आर्याओं के अर्थसम्बन्धी माठर मतों का उल्लेख किया है। अब हम यह भा देखना चाहिये, कि क्या माठर के व्याख्यान म भी इसप्रकार के त्र्र्यसम्प्रन्यी सत्तभेदों का उल्लेख हे १ क्योंकि माठर व्याख्यान म इसप्रकार के मतभेद वपलब्य होने पर निम्नलिखित तीन विवल्प हमारे सामन श्राते हें जिनका विवेचन करना श्रत्यन्त आवश्यक है।

(अ)-माठर से प्राचीन अन्य न्यारयात्रा का होना।

(इ — ज्याख्या न होन पर भी पठनपाठनप्रणाली म उसप्रकार के अर्थभेदों का श्रनुकम बरापर चले स्राना।

(उ —सभागित परचाह्वर्त्ती व्याख्याग्रन्था म उन अर्थो के उपलब्ध होने पर माठर के साथ उनके काल का सामञ्जस्य स्थापित करना।

माठर का ज्याख्या म जब हम अर्थसम्बन्धी मतभेदों के उल्लख देखन के लिये प्रयत्न शील होते हैं, वो हम निराशा का ही सामना करना पड़ता है। आदि से अन्त तरु प्रन्थ का पर्या लोचन करन पर केवल एक स्थल हमें ऐसा मिलता है जहा इसप्रकार के अर्थभेद का उल्लेख हैं। जब कि ऋन्य व्याख्यायन्थों म इसप्रकार के खनेकस्थल उपलब्ध होते हैं। वह उल्लेग १८वीं त्रार्यो के 'जन्ममरणकरणाना प्रतिनियमात्' इस हेतुपद के व्यारयान म उपल घ होता ह। वह इसप्रकार है—

· 'ऋपरं पुतिरित्यङ्कार वर्णयन्ति—जन्ममरखनियमात् । इह वश्चिस्वदाचिन्ध्रियते तदैव परा जायत । यद्यो क पुरुष स्थात् तहि एकस्मिन् नायमाने सर्वऽपि बायेरन् ७ चै वन् । धिवमाखे सर्वे वियरम्। न गैरम्। तस्माद्वहर पुरुषा ।"

श्राभित्राय यह है, कि ये जन्म श्रौर मरण परस्पर विरोधी भाव हैं एक ही काल में एक ही वस्तु म दोनों का होना असभव है, इसलिये विद हम सब व्याक्तयों में पुरूप एक ही मानें, तो एक के मरने पर सब मरजाने चाहिये, अथवा एक के जन्मने पर सब जन्मने चाहियें। परन्तु ऐसा नहीं देया जाता, श्रुत एव पुरूपों का श्रानेक होना ही समत है। इस अर्थ-नर्देश से पूर्व माटर ने स्थाभित्मत अर्थ इसकार किया है।

"जन्मनियमात् इहं राजिन्नीचनन्मान् , क्षचिन्मध्यमजन्मान् , क्षेचिहुत्वृधजन्मान् । अक्षिः चाय नियम् , अन्य अधमा , अन्ये उत्कृष्टा, तन्माद्धह्य पुरुषा । अतरचन्मररानियमात् । मररोऽपि नियमो रूणा मम् भ्राता मृतो मम् पिता च । तस्माद्धह्य पुरुषा ।''

इस सम्बन्ध म हमारी एक और धारणा अधिन प्रवल है, इन्यु कत अर्थों के सम्बन्ध में यदि गंभीरता से विचार किया जाय, तो हम स्पष्टतापूर्वक देश समें में, कि इस अर्थों म नास्तिक भेन सुद्ध नहीं है। जन्म और मरण की त्रित्यता दोनों ही अर्थों में समान है। जन्म और मरण की श्विपता दोनों ही अर्थों में समान है। जन्म और मरण की स्वपत विविधता अर्थना पारस्वरिक विविधता म बोई भौतिक भेद नहीं है, स्थोंकि एक के मानने पर दूसरें का विरोध नहीं होता। अभिश्राय यह है, कि केवल जन्मगत विभिन्नता के आधार पर पुरुषनानात्व को सिद्ध करने से, यह नात प्रवट नहीं होती, कि 'जन्म' का 'मरण' से भेद नहीं है। इसीप्रकार जन्म मरण के पारस्परिक विभेद के आधार पर पुरुषनानात्व को सिद्ध करने से स्वरा से यह प्रवर्ग नहीं होता, कि केवल जन्मगत विभेद, नातात्व को सिद्ध करने होता, कि केवल जन्मगत विभेद, नातात्व को सिद्ध करने से स्वरा से यह प्रवर्ग नहीं होता, कि केवल जन्मगत विभेद, नातात्व को सिद्ध नहीं होता,

सकता । इसलिये श्रापाततः इन ऋर्थीं में भेद प्रतीत होने पर भी वास्तविक भेद नहीं हैं। उसी अर्थ को श्रपने श्रपने ढंग पर व्याख्याकारों ने प्रवट किया है । ऐसी स्थिति में प्रतीत यह होता है, कि इन भिन्न भिन्न व्याख्या मन्थों में इस ऋर्थ की वास्तविक समानता की स्त्रोर ध्यान न देकर केवल स्त्रापाततः प्रतीत होने वाले भेद को ध्यान में रख, जयमंगला त्र्यादि की रचना के श्रनन्तर, माठर व्याख्या के किसी प्रतिलिपिलेखक ने हाशिये पर उक्त शब्दों में इस ऋर्थ का निर्देश कर दिया होगा, जो कालान्तर में प्रन्थ का ही भाग समझा गया। इसप्रकार कहा जा सकता है, कि यह ऋग्य मत का निर्देश, माठर का ऋपना लेख नहीं है । इसके लिये निम्नलिखित प्रमाण उपस्थित किये जा सकते हैं।

माठरवृत्ति के 'प्रान्त' पर लिखे सन्दर्भ', श्रोर 'ग्रान्त' पद का श्रर्थ—

(१)-यह मानी हुई बात हैं, कि किसी प्रन्थ के हाशिये पर लिखे हुए सन्दर्भ के सम्बन्ध में किसी अन्य लेखक का ऐसा उल्लेख मिल जाय, कि अमुक सन्दर्भ, अमुक प्रत्थ के हाशिये पर त्तिला हुत्रा है, तो उसमे यही समका जायगा, कि वह सन्दर्भ उस प्रन्थ का भूत भाग नहीं है, जिसके हाशिये पर लिखा हुआ है। हमारा अभिप्राय यह है, कि जो सन्दर्भ मूल भाग है, वह हाशिये पर लिखा हुआ होने पर भी उसके लिये यह प्रयोग नहीं होगा, कि 'यह पाठ हाशिये का हैं'। इसतरह का प्रयोग उसी पाठ या सन्दर्भ के लिये होता है, जो हाशिये पर लिखा हो, पर मूल प्रन्थ का न हो । इसतरह के एक सन्दर्भ का हम यहां उल्लेख करते हैं।

हरिभद्रसुरिकृत पड्द्रोनसमुरुवय की गुण्यस्तसूरिकृत व्याख्या में 'तदुक्त' गाठर-प्रान्ते<sup>,</sup> ऐसा उल्लेख कर एक श्लोक उद्भृत किया हुआ है। गुणरत्नस्**रि के इस लेख से यह** वात प्रकट होती है, कि वह उद्धत रत्नोक माठर प्रन्थ का मृत भाग नहीं है। वह रत्नोक गुण्यरत्नमृरि को माठर ग्रन्थ के 'प्रान्त' पर लिखा हुआ। उपलब्ध हुआ है। 'प्रान्त' पद का आर्थ हाशिया ै है। पत्र के लिखित भाग के चारों स्त्रोर जो रिक्त स्थान छोड़ दिया जाता है, यह 'प्रान्त' कहलाता है। प्रन्थ को पढ़ने वाला न्यक्ति, उन स्थानों में ऐसे सन्दर्भ लिख सकता है, जो उस मृल प्रन्थ के साथ सम्बन्य रखते हों। प्रतीत यह होता है, कि उस उद्धृत श्लोक को भी, माठर प्रन्थ का अध्ययन

<sup>°</sup> पृशियादिक सोसायटी, कलकत्ता संस्करण, प्र° १६, कारिका २४ की भूमिका में ।

<sup>े</sup> सदानन्द्यति रचित धर् वेत्रह्मसिद्धि के विद्वाद् सम्यादक श्रीयुत यामन शास्त्री महोदय ने इस प्रन्थ की भूमिका में हाशिये के लियं 'भान्त' पद का प्रयोग किया दे। उनका क्षेप्र है-पुस्तकप्रान्तभागे बहुए भूमका म हाश्यय काराव नार्य । स्थलेषु संशोधनं टिप्पप्यादिकं च वस्ति !' यह भूमिका सन् १८६० से लिखी गई थी । इस प्रन्थ का रचलपु त राधन क्ष्यप्याप्य व माल ने प्रकाशित किया था। हमारे मन्सुल यह द्वितीय संस्करण प्रथम संस्करण एशियाटिक सोसायटी व माल ने प्रकाशित किया था। प्रथम सस्करण पाश्चमाटक सासायदा च नाज नाज नाज स्वाचित किया है। उसकी भूमिका के १६वें है, जिसको कलकत्ता विस्वविद्यालय ने १६वें है, जिसको कलकत्ता विस्वविद्यालय ने १६वें है पुष्ट पर उक्त लख ह । भोनियर विलियम की क्षित्रशनरी में 'प्रान्त' पद का अर्थ Margin = मात्रन किया गया है।

करते समय टिप्पण रूप में किसी अध्येता ने पन्ने के 'प्रान्त' भाग पर लिख दिया होगा। गुणरत्न-स्ट्रिने उसको उसी रूप में देखा, और उसका ठीक पता देकर अपने अन्य में उसे उद्भृत किया। कालान्तर में इस विशेषता को न समभने के कारण वह 'प्रान्त' का ख्लोक मूल अन्य का ही भाग समका गया, और आज हम उसको ऐसा ही समभते हैं। वह ख्लोक है—

> "हस पिय जल मोद निस्यं विषयानुषमुञ्ज कुरू च मा शङ्काम्। यदि विदितं ते वरिलमतं तस्पाष्ट्यसे मोद्यामौष्टगळा ॥"

यह सांव्यसप्ति की ३७ वी श्राया की माठरच्याच्या के बन्त में उद्भृत है। गुण्रस्त सुरि के पाठ में थोड़ा सा श्रन्तर है, वहां का पाठ इसमकार है—

> "हस पिय लल साद मोद नित्यं भुंदन च भोगान् यथाभिकामम् । यदि विदित्रे ते कांपलमत्रे तस्यापस्यसि मोज्ञसीख्यमचिरेण ॥"

गुण्यत्तस्ति के द्वारा प्रयुक्त 'प्रान्व' पद का चर्य समक्षते में चायुनिक चनेक विद्वानों ने मृत' की है। अथवा वे इस पद के चर्य का निश्चय नहीं कर सके हैं। चौद्यम्भ सस्कृत स'रीज़ से प्रकाशित माठरवृत्ति के प्रारम्भ में, वृत्ति में प्रमाण रूप से उद्धृत वाक्यों को एक सूची दी हुई है। वहां पर प्रसृत रत्तोक के सम्बन्ध में सम्पादक महोदय ने एक टिप्पणी में इसप्रकार लिखा है "तदुक्तं माठरप्रान्ते ( भाष्ये ? )" इससे प्रतीत होता है, कि माननीय सम्पादक महोदय 'प्रान्त' पद का चर्य समक्षते में असमर्थ रहे हैं। इसप्रकार गुण्यत्तसूरि के लेख के खाधार पर प्रसृत एतीक को माठर प्रश्य का भाग नहीं समक्षा जाना चाहिये। परन्तु खाज ऐसा नहीं है। ठोक इसी सरद रैन वी व्यार्थ के प्रकृत पाठ के सन्वन्ध में भी कहा जासकता है। यह भी सन्यन्ध है, कि इसप्रकार के खोर भी 'प्रान्त' गत पाठ मृत्यभग में सम्मित्तत होगणे हों।

(२)—इम सम्बन्ध में एक बात यह भी ध्यात देने के योग्य है, कि माठरपृत्ति में खन्य किसी भी स्पल पर किसी भी ध्यार्थ के ऋषैभेद के सम्बन्ध में कोई निर्देश नहीं किया गया है। यह एक विचित्र सी बात है, कि खन्य न्याख्या प्रन्थों में ध्यर्थसम्बन्धी ध्वनेक सत्तभेदों का उन्लेख होने पर भी, माठर केंग्रल एक मनभेद का निर्देश करता है। यदि इसका ध्याधार

<sup>&#</sup>x27;मुत्य्येस्पनिकास्त्र' [ सांस्पदारिका धीर उपको एक रीका के बीनी खनुवाद का संदेहत करात्तर ] के विदान समादक धरवास्त्रामी शास्त्री ने 'प्रान्त' पद का 'Mathara's traditional corner' धर्ष' किया है, 1 वका प्रत्य को भूमिका, पू ० देण र ] जी सर्वधा तियार है। बचारि खाने सांते तिया है, कि 'मारसान्य' पद का प्रयोग मारसान्य [Mathara's actual commentary] के लिये नहीं हुधा है। यह धरम ध्यापका रीक ही है। मारसान्य के लिये यह की ही मकता है? प्रान्त पर किया पात तो मार्च का भाग होगा ही नहीं। परन्तु आपने 'प्रान्त्य पद का धर्थ' Margin न समक्ष कर एक विवाद की तिया का भाग होगा हो नहीं। परन्तु आपने 'प्रान्त्य पद का धर्थ' Margin न समक्ष कर एक विवाद की तिया कर पात सम्बन्ध कर का धर्म के स्वाराद पर सांस्परचारिक की प्रत्योगन मारस्य व्यापत कर की स्वाराद पर सांस्परचार कि ने हैं प्राप्त कर विवाद है। दिन सारह का बचार को हो भारस्य मार्च में स्था वापति हो रहकी है।

श्रन्य न्याख्याकारों के मिन्न न्याख्यानों का निर्देश माना जाय, तो श्रन्य मतभेदों का उल्लेख भी माठर ने श्रपने प्रन्थ में क्यों नहीं किया ? जब कि दूसरे न्याख्याकारों ने इसके साथ श्रपना मतभेद प्रकट किया है। यह एक और आश्चर्य की बात है, कि १८ वीं आर्या के प्रस्तुत पदों मतभेद प्रकट किया है। यह एक और आश्चर्य की बात है, कि १८ वीं निर्देश नहीं किया। इसका के आर्थों में जिसी भी न्याख्याकार ने माठर के साथ मतभेद का निर्देश नहीं किया। इसका परिणाम यह निकलता है, कि प्रत्येक परवत्ती न्याख्याकार पूर्ववर्ती न्याख्यान के सामखस्य की परिणाम यह निकलता है, कि प्रत्येक परवत्ती न्याख्याकार पूर्ववर्ती न्याख्यान के सामखस्य की निपुणतापूर्वक सममता रहा है, इसलिए न्याख्याकारों को इन पदों के आर्थों में परस्पर विरोध की कोई गन्ध नहीं श्राहे। मिन्न न्याख्यानों को श्रापावतः देखने वाले किसी श्रध्येता ने 'प्रान्त' का कोई गन्ध नहीं श्राहे। मिन्न न्याख्यान के साम बनगया। यही संभावना श्रधिक परामाणिक होसकता है।

जहां तक आर्याओं के अर्थनम्प्रत्थी मतमेदों के निर्देश का विचार है, यह बात बहुत जहां तक आर्याओं के अर्थनम्प्रत्थी मतमेदों के निर्देश का विचार है, यह वात बहुत ह्यान दंने की है, कि माठरव्याख्या में यह एक ही मतमेद का निर्देश क्यों है ? यदि यह ह्यान दंने की है, कि माठरव्याख्या में यह एक ही मतमेद का निर्देश का माठर ने किया है. माना जाय, कि यह मतमेदिन आप मतमेदों का भी उल्लेख क्यों नहीं किया ? जयमंगला आदि तो हम पृद्धते हैं, कि माठर ने अन्य मतमेदों का अर्लेख हम इसी प्रकरण में कर चुके हैं, जो कि व्याख्याओं में निर्दिष्ट ऐसे अनेक मतमेदों का उल्लेख हम इसी प्रकरण में कर चुके हैं, जो कि व्याख्याओं में निर्दिष्ट ऐसे अनेक मतमेदों का अर्थसम्बन्धी मतमेद दिये गये हें, वे उनसे जयमंगला, युक्तिदीपका आदि व्याख्याओं में जो अर्थसम्बन्धी मतमेद दिये गये हें, वे उनसे जयमंगला, युक्तिदीपका आदि व्याख्याओं के ही आधार पर हैं, जिस आधार के क्रम को हम अभी तक सप्ट करते पूर्वर्ची व्याख्याम्यों के ही आधार पर हैं, जिस आधार के क्रम को हम अभी तक सप्ट करते प्रावर्ची हों। पर माठरपूर्ति में इमप्रकार का एक भी निर्देश नहीं कहा जासकता, अतद्व उपलस्य आदि हैं। पर माठरपूर्ति में इमप्रकार का एक भी निर्देश नहीं कहा जासकता, अतद्व उपलस्य मान सब टीकाओं की अपेदाउसकी प्राचीनता निर्वाध है।

माठरवृत्ति श्रौर जयमंगला के सम्बन्ध पर पं॰हरदत्त शर्मा के विचार, तथा उनकी श्रातोचना श्रीयुत हरदत्त शर्मा एम० ए० महोदय ने इस सम्बन्ध में एक बहुत चुभता हुआ जुकता

पताया है। वे लिखते हैं कि १४५ वीं कारिका पर माठर कहता है— "यथा कस्यचिद्र वैराग्यपस्ति । जितन्द्रियो विषयेभ्यो विरक्ती न यमनियमपरः केवलम् ।

<sup>•</sup> There is very striking passage in माठ्यवृत्ति Viz. यथा क्रव्यविष्...च यमित्यमधः चेत्रलम्, compare it with जयमेताला—वृत्ति स्थादि !.....पितेयतो, न जानं पर्यपते etc. चेत्रलम्, compare it with जयमेताला—वृत्ति स्थादि !.....पितेयतो, न जानं पर्यपते etc. [P.48, II. 21 and 22] Does it not look as if माठ्य were criticizing the view of जयमे गला? While there is no passage or line which might show that the author of जयमे गला is cognisant of the माठ्यपति, the line quoted that the author of जयमे गला is cognisant of the ricay for the verise a striking proof of माठ्यपृत्ति having जयमे गला before it. Therefore, the veribal agreement between these commentaries rather tends to prove the priority of जयमे गला to माठ्यपृत्ति, than otherwise. [Proceedings Fifth Indian Oriental Conference, Lahore, 1928 A.D., P. 1034]

न १ तु ज्ञानमस्ति गुण्युरुपान्तराख्यम् ।'' निम्ननिर्दिष्ट जयमगला के साथ इसकी तुलना कीजिये---

'क्यान्यात् इत्यादि । यो विषयादिदर्शनाद्विस्को यर्मान्यमपरिस्थितो, न हानं पर्येपते'' इत्यादि । ''क्या यद्दां यह नहीं प्रतीत होता, जैसे कि माठर जयमंगला के विचार की समालोचना कर रहा हो ? जब कि जयमंगला में कोई भी ऐसा सन्दर्भ या पंक्ति नहीं है, जिससे यह प्रकट होता हो, कि जयमंगला माठर की समालोचना कर रही है। यह ऊपर की बढ़्व पंक्ति प्रवल प्रमाण हैं, कि माठरवृत्ति शपने से पहले जयमंगला को मानती है। इसलिये दोनों ज्यास्थाओं का यह रचनासाहर्य, माठरवृत्ति की अपेन्ता जयमंगला की प्राचीनता को प्रमाणित करने के लिये अधिक शुक्तता है, इससे विपरीत नहीं।"

श्रीयुत शर्मा जी के इस लेख के सम्बन्ध में हमारा वक्तव्य है, कि उपयुक्त माठर का सन्दर्भ, जयमंगला के विचारों की समालोचना नहीं कर रहा । श्रीयुत शर्मा जी ने माठर के 'न यम-नियमपर: केवलम्' इन पदों को मोटे टाईप में दिया है, जिस से ख्रापका यह ऋभिप्राय प्रतीत होता हैं, कि माठर के इन पदों में जयमंगला के विचारों की समालोचनां की गई है, अथवा इनसे समा-लोचना की भावना प्रकट होती है। परन्तु यहां ऐसी कोई बात रहीं है। प्रतीत यह होता है, कि माठर के पाठ में 'न' पद देखकर श्रीयुत शर्मा जी को माठर की इस पंक्ति का अर्थ समफने में अम हुआ है। पंक्ति का स्पष्ट अर्थ इसप्रकार है—जैसे, किसी को वैराग्य हो गया है, परन्तु प्रकृति पुरुष के भेद का ज्ञान नहीं हुआ है। [ उसकी मुक्ति नहीं होती, इसका सम्बन्ध आगे के साथ है ] बीच की उक्त पंक्ति से वैराग्य का ही स्वरूप दिखाया गया है। माठर कहता है, कि 'केवल इतना ही नहीं कि वह न्यक्ति यम और नियम में ही तत्पर हो, प्रत्युत जि**वेन्द्रिय और विपयों से विरक्त** भी हों<sup>।</sup>। 'न' श्रौर 'केवल' पद इस वात पर बल देते हैं, कि वह व्यक्ति यम श्रौर नियम में तो तत्पर है ही, उससे ऋतिरिक्त जितेन्द्रिय और विषयों से विरक्त भी है। अभिशय यह है, कि जितेन्द्रिय होना विष्यों से विरक्त होता और यम नियम में तत्पर होना ये सब ही वातें वैराग्य के लिये आवश्यक हैं। जो भाव माठर ने 'न' और 'केवलम' पद को रखकर प्रकट किया है, वही भाव जयमंगलाकार ने 'परि' उपसर्ग को जोड़कर प्रकट किया है। यदि जयमंगला में केवल 'यमनियमपरिस्थितः' इतना पाठ होता, श्रौर 'विषयादिदर्शनाद विरक्तः' यह पाठ न होता, श्रथवा माठर की पंक्ति में 'केवलम्' पद न होता, तो श्रीयत शर्मा जी का कथन किसी श्रश तक विचारयोग्य हो सकता था। परन्तु यहां दोनों ही बात नहीं हैं। इसलिये इन पंक्तियों में कोई भी ऐसा पद श्रीर भाव नहीं कहा जासकता, जिससे एक के द्वारा दूसरे की समालोचना का श्रमिश्राय प्रतीत होता हो।

<sup>&#</sup>x27; <sup>'</sup>न तु जानमस्ति गुव्यपुरुषान्वराध्यम्' इतना पाठ श्रीयुव ग्रमों जी ने चपने खेलमें उद्धुत नहीं किया है। इसे इमने ही माउद्दित से जेकर यहां रखिया है। क्योंकि चमने जयमंगळा कंपाठ की तुखमा के लिय इसका उद्धुत किया जाना चावरवक था।

इतना ही नहीं कि इन दोनों पक्तियों में शब्द रचना का ही साटश्य हो, प्रत्युत विचार भी दोनों में विन्कुल समान हैं, फिर फौन किस की समालोचना का चेत्र हो ? समालोचना तो विचारविभिन न्नता में ही स्थान पासकती है। इसलिये श्रीयुत शर्मा जी का कथन भ्रान्ति पर आधारित होने से श्रसंगत है।

इन उपगु क्त पंक्तियों के रचना-साहरय और अर्थ-साहरय के खाधार पर अब हम दूसरे ही परिखाम पर पहुँचते हैं। पोछे निर्दिष्ट किये गये अनेक प्रमाखों से हम इस बात का निर्खय करें चुके हैं, कि माठरवृत्ति जयमंगला से अस्यन्त प्राचीन है। एवं जयमंगला में अनेक स्थलों पर माठरू वृत्ति का उपयोग किया गया है। इसप्रकार के श्रनेक उदाहरण हम पीछे दिला चुके हैं। उसी शृंखला में एक यह कड़ी भी जोड़ लेनी चाहिये। इसलिये सांख्यसप्तित की उपलभ्यमान सव टीकाओं की श्रपेत्ता माठरवृत्ति की प्राचीनता आशंकारहित है। इसी कारण १८ वीं आर्या की माठरवृत्ति में अन्य मत का उल्लेख, उपलभ्यमान ज्याख्याओं के आधार पर नहीं कहा जासकता। उस पाठ के माठरवृत्ति में श्राने के वे ही कारण संभव होसकते हैं, जिनका निर्देश हम कर श्राये हैं। माठरवृत्ति श्रीर चीनी श्रनुवाद-

आधुनिक ऐतिहासिक विद्वानों 'ने चीन के इतिहास के आधार पर इस बात का निर्णय किया है, कि ६०३ विकमी संवत् श्रथवा ४४६ ईसवी सन् में, परमार्थ नामक एक भारतीर्य विद्वान् प्राह्मण आर्थसाहित्य के श्रनेक संस्कृत प्रथों को लेकर चीन देश को गया। उन सब प्रन्थों फा उसने चीनी-भाषा में ऋनुवाद किया । यह सब कार्य, तत्कालीन चीन देश के राजा की मेरएां के श्रमुसार ही हुआ। यह तिआंग वंश का वूटी नामक राजा था। परमार्थ के द्वारा ले जाये गये उन प्रन्थों में ईरवरकृष्ण की सांख्यकारिका और उसकी एक प्राचीन ज्याख्या भी थी, जिनका चीनी श्रनुवाद श्राज भी उपलब्ध है। श्राध्निक काल में प्रथम छुछ विद्वानी <sup>र</sup> ने यह समका, कि सांख्य क्रारिका की वह ज्याख्या गौडपादकृत भाष्य है। परन्तु बाद में यह मूल माल्प्र हुई, और यह न्यास्या, माठरकृत चृत्ति निश्चित की गई। प्रसिद्ध महाराष्ट्र विद्वान् श्रीयुत वैल्वलकर महोन दयने उस च्याख्या के चीनी अनुवादकी मृतमूत संस्कृत माठरपृक्तिके साथ तुतना<sup>३</sup> करके इस बात का निर्णय कर दिया है, कि परमाथ अपने साथ सांख्यकारिका की जिस क्याख्या को चीन लेगया

<sup>े</sup> कीथ का Samkhya system, 'दि सांख्यकारिका' नामक सप्तम प्रकरण, पृष्ठ ७८, द्वितीय काथ का Dainknya System, ार चार्चकारका नामक चन्या अकाया, पृष्ठ कह, द्वितीय संस्करण, सन् १६२४ ई० । श्रीयुत्त S.K. चेंदचलकर The Bhandarkar Commemoration

<sup>्</sup> बाल संगाभर तिलक Sanskrit Research, Vol.1, P. 108. The annals of the Bhandarkar Institute, Vol.V.PP. 133-168. The Bhandarkar Commemoration Volume, PP,172-174.

धा, वह माठर पृत्ति हो है १। इसप्रकार छठे रातक में माठरवृत्ति का चीनी माण में अनुवार होने के कारण विद्वानों ने यह अनुमान किया है, कि माठरवृत्ति का रचनाकाल, प'चम शतक के प्रारम्भिक भाग से अनन्तर नहीं कहा जासकता। अर्थान पंचम शतक का प्रारम्भ होने से पूर्व ही इसका रचनाकाल माना जाना चाहिये।

#### माठरवृत्ति का रचनाकाल-

इसका एक निर्फायक प्रमाण हम यहां और उपस्थित करते हैं । जैन सम्प्रदाय के ब्युर योगद्वारसूत्र नामक प्रन्थ में एक सन्दर्भ इसप्रकार है—

> "से कि त' लोइछ' नो ज्ञागमतो गानमुत्रं ?, २ व' इमं ज्यरणाणि एहि मिन्द्रदिर्टीहि सन्द्रन्द्रयुद्धिम् विगण्यियं, त' बहा—भारह' रामायणं भीमामुरुवनं कोडिल्लय' घोडयमुह' सगडमिद्धशाज कप्पासित्रं णागमुहुमं कण्यसत्तरारी वैसिय' वृद्धसामण् लोगावतं काविलं सरिव्वंतं माहर पुराण् नागरण् गाडगाइ।'' [ब्रह्मोगद्धार मुत्र ४१ ]

खतुयोगद्वार के इस सन्दर्भ में कुछ आर्यंपन्थ और कुछ जन्य वन्यों के नामों का निर्देश किया गया है, जो जैन सम्प्रदाय के बाहर हैं। इस सूवी में माठर का भी उल्लेश हैं। अभी तक सांख्यसप्तित की व्याच्या गाठरपुत्ति के अतिरिक्त, इस तान के अन्य किसी प्रन्थ का भी पता नहीं लगा है। इस सूची में सांख्य के और भी मन्यों का उल्लेख हैं, एक 'क्यागस तरी'। यह ईश्वर कृष्ण राचित सांख्यसप्तित का नाम हैं। कनकसप्तित, सुवर्णेयस्ति व्याव्या हिर्एयसप्ति वे नाम चीनी' विद्वानों में सांख्य त्यांति के लिये पर्याप्त प्रसिद्ध हैं। 'क्यागसप्तरि' का सांख्य-सप्तित अर्थ, अन्य विद्वानों में सांख्य कि लिये पर्याप्त प्राव्य ना एक और प्रन्थ इस मूची में 'कारिल प्रिट्ट हें लिखे का नाम हैं। इसोके साथ माठर का भी निर्देश हैं, इससे अधिक संभावना यही होती है, कि इस सूची में 'माठर' पत् सांख्यसप्ति की व्याख्या माठरपुत्ति के लिये माठुक खुषा है। आप्तिक विद्वानों ने अनुयोगद्वार सूच का समय, ईसा के प्रथम शतक का अन्य निर्पेय किया है। यह इन होनों वार्तो की ठीक माना जाता है. तो यह तिरच्यपचंक कहा जासकर्त

े वहाइसु का सेल, जनज श्रांक रॉबब परिवाटिक सोलावटी [ G, B. ] १३०८ ई॰ पुष्ट ४०पर १ ई॰ टिप्पयी।

<sup>&#</sup>x27; यह व्याख्या नाताचरों में विरुतित (मदास) से १४४४ ई० सन् में प्रकाणित हो। ई है, हमने इसकी विस्तार-पूर्वक तालना, इसी प्रकरण के व्यतिस भाग में की है। A.B कीप इस विचार को सब था व्यवस जानता है, कि उनमान माहत्विक में चोनी भावा में व्यत्वास दुव्या था, The view that the original of this comment exists in the recently discovered Mathara Vritti, is certainly wrong. 'A history of Sanskrit Literature' A. D. 1928. P. 188, परन्तु कीम के इस केल की निराधातम, इस मकरण को पह क्षेत्रे पर विदिव होजाशनी।

<sup>\*</sup> बायुव प. वी. प्रथ, प्रिविधमतुमानम् शीपंक निवन्ध, "Proceedings and Transections of the first oriental congress poons" val 2 P 270 में बकाशिव। भीयुव कविराज गार्थानाम M. A. शील्यापन्ति स्वाल्या जयसंगता की भूमिकानुष्ट ।

हैं, कि माठरपृत्ति का रचनाकाल, ईसा का प्रथम शतक प्रारम्भ होने के प्रामपास होना चार्टिये। रामायस्, महाभारत, कापित पष्टितन्त्र, सांख्यमध्तति आदि प्रसिद्धिप्राप्त वन्यों जी सूची में माठर' का उल्लेख उस भी तस्कालीन पसिद्धि और जनता में उसकी प्रतिष्ठा का बोतक है। इस प्रतिद्धि एवं प्रतिन्ठा की प्राप्ति के लिये एक शतक का समय फरयन्त उपयुक्त है। इसलिये ईसर्वा शतक प्रारम्भ होने के साथ ही माठरख़ित्त का रचनाकाल माना जाना श्रधिक युक्तिसगत हैं । श्रीयुत कवि-राज गोपीनाथ जी ने भी संख्यसप्तति ब्याख्या की जयमगला भूमिका के मपृष्ठ पर इन<sup>ि</sup> निचारी को स्वीकार थिया है।

## ईरवरकृष्ण के काल का विवेचन --

इस यात का और ऋधिक निश्चय करने के लिये, साख्यसप्तर्ता के रचयिना *ईरवरकृष्*ण के काल के सम्बन्य में ऋाधुनिक विद्वानों ने जो विवेचन किया है, उसका भी निर्देश वर देना খাঘংযক है। इस सम्बन्ध का विवेचन करने के लिये, जापान के प्रसिद्ध विद्वान् श्रीयुत तकाकुसु के लेख मौलिक आधार समम्हेजाते हैं। डा० तकाकुसु ईश्वरकृष्ण का काल ४४० ईसवी सन् निर्णय करता ह । उनकी युक्तियों 'का संत्तृप इसप्रकार है-

### डा॰ तकाक्कस का मत-

(क)—४४६ और ४६६ ईसवी सन् के मध्य में, अनेक आय प्रन्थों का चीनी भाषा में त्रनुवाद करने वाल परमार्थं नामक विद्वान ने बौद्व दार्शनिक वसुवन्धु का एक जीवनचरित्र लिखा, जो कि चसुबन्धु के विषय म किसी तरह की भी जानकारी के लिये सब से प्राचीन प्रामाखिक धन्थ हैं। परमार्थ लिखता है कि वसुवन्धु का ५० वर्ष की श्रायु में रेहावसान हुआ। यह देहायसान का समय, परमाथ के चीन जान के लिये भारतवर्ष छोडन से पहने ही होसकता है । अर्थात परमार्थ चीन के लिये अब तक रवाना नहीं हुआ था, उसके पहले ही वसुवन्धु का देहावसान होचुका था। इससे प्रतीत होता है, कि वसुबन्दु का समय ४०० से ४४० ईसरी सच के मध्य में होना चाहिये।

(त)-परमार्थ यह भी कहता है, कि वसुबन्धु के गुरु वुद्धित्र को, जिन्न्यवास नामक एक सांख्य दार्शनिक ने शास्त्रार्थ में पराजित किया । वसुबन्धु श्रपने गुरु के पराजय जनित कप्र को दूर करने के लिये कुछ कर भी न सका था, कि उस क विरोधी का देहानत होगया। इसप्रकार िन-थवास, वसुवन्धु का एक वृद्धसमकालिक था, त्रीर यह बात झात है, कि विन्ध्यवास ने सांख्य पर एक प्रन्थ की रचना की। एक यह भी बयान किया जाता है, कि विन्ध्यवास, गुप्त वंशीय राजा वालादिस्य का समकालिक था, स्रोर यह भी कहा जाता है, कि वह वृषगण या

J. R. A. S., 1905, P. 33 ff. ्राज्य क लाल का यह सबन इसना आयुष का आनार रूप्य वल्वलकर सहादय क माटावृत्ति व्यार क्षेत्रस्कृत्य का काला शोर्षक लेख के ब्राधार पर लिखा है, जो कि 'शयदास्वरस्तिन-य' से व्यार क्षेत्रस्कृत्य का काला शोर्षक लेख के ब्राधार पर लिखा है, जो कि 'शयदास्वरस्तिन-य' से पृष्ठ १७१ से १८४ तक पर मृद्रित है। प्रस्तुत मन्दर्भ क लिये पृष्ठ १७८ दक्षना चाहिये।

वार्षगण्य का शिष्य था। जब कि डेट सी वर्ष वाद का एक दूसरा वर्णन [जो कि अधिक विश्वस्तिनीय नहीं] यह बतलावा है कि वार्षगण्य के एक शिष्य ने 'हिरण्यसप्ति' नामक एक प्रत्य की रचना की। इन सब आधारों को एकत्रित करने पर हम इस निर्णय पर पहुचते हैं, कि विश्वयस्ति, वसुवन्धु का एक बुद्धसमकालीन था, और युप अधवा वार्षगण्य का शिष्य तथा 'हिरण्यस्ति'नामक साङ्यभ्य एक राज्यित था।

(ग)—खब इस देखते हैं, कि चीनी भाषा में अनू दित साख्यसप्तित नी व्याख्या, उपान्त्य कारिका के 'शिष्यपरम्परयागतं' पदों का विवरण करते हुए बताती है कि साख्यसप्ति का रचिता ईश्वरकृष्ण है, जो कि 'पी-पो ली' [ Po-Po Li ] का शिष्य था। और यदि एक बार इस इस बात की भी फल्पना कर लेते हैं, कि 'हिर्द्ययसप्ति', 'साख्यसप्ति' का ही दूसरा नाम है, और चीनी शब्द 'पी-पो ली' किसी न किसी तरह 'वर्ष'' पद को प्रकट करने में समर्थ हो सकता है, तब वि-ध्यवास और ईश्वरकृष्ण के एक व्यक्ति माने जाने में कोई भी नापा नहीं रह जाती, इसलिये तकाकुसु के द्वारा ईश्वरकृष्ण का उक्त समय [४४० A.D] निर्धारित किया गया है। डॉ॰ तकाकुसु के मत पर श्री वैक्वलकर महोदय के विचार—

श्रीमुत बा॰ श्रीपाद कृष्ण वैत्वलकर महोदय, उपर्युक्त तकाकुमु के निर्णयों के सम्यन्ध में श्रपने विचार प्रकट करते हैं —

"इसप्रकार ईरवरकृष्ण के काल का निरुचय, वसुवन्धु, तथा वसुवन्धु के प्रतिहरिंदे विन्ध्यवास और ईश्वरकृष्ण की एकता, पर निभर करता है। अब वसुवन्धु का काल आजकल एक बहुत संघर्षपूर्ण विवेचन का विषय वन चुका है। इसवा एक सुगम सचेप, विन्संस्ट सिमध लिखित 'श्रती हिस्ट्री' नामक प्रन्य के तृतीय सस्करण [१६१४] के ३२८ ३४ पृष्ठों पर दिया गया है। यदापि वस्तुस्थिति में किसी ऐसे एक सिद्धान्त की खाशा कर लेना व्यर्थ हैं, जिसके अनुसार परमार्थ, ह यून्साग, उसका शिष्य कुई ची, इस्तिन तथा अन्य विद्वानों के चीनी वर्णनों में आये सब नाम य मतों को सतीपजनक रूप म सज्जत किया जा सके। तथापि यह स्पष्ट हैं, कि उनकी युक्तियों की समान रूप से प्रमुत्ति बसुबन्धु के काल को २८० से ३६० ईसवो सन् के बीच में किसी

तकाञ्च ने [Bullenn, 1904, P. 30 में ] नदी खेंचातानी करके 'पी-पो ली' राष्ट्र से 'वय' पत्र प्रकट किया है। पी पो-ला' से 'पो-मो ली', उससे 'पी ली सी', उससे व-सी-सी, उससे वर्ष'। डा॰ तकाञ्च ने ये सप्र परियत्तन अन्वस्प्रसाह के कारण ही बतलाये हैं। Bhandarkar Com Vol. 50194 दिपाकी तर 5

<sup>े</sup> हमारे विचार में जिन्त्यपात को बसुयन्यु का प्रतिद्व-मूर्ता नहीं कहना चाहिये। हम्युत बसुयन्यु के गुरु दुर्ख-मित्र का प्रतिद्वन्द्वी कहना उचित है। विन्ध्यवास न उद्धमित्र को शास्त्रार्थ में पराजित किया था। विन्ययाम श्रीर बसुय-पु को बाद प्रतिद्वन्द्विता का कही उच्छत नहीं पाया जाता। समुबन्धु ययन गुरु के उच्च व्यवमान को थहुत अधिक प्रतुस्य करता रहा, और इसी प्रराया म 'परमार्थनस्वतिः' नामक मन्य उमन साक्यसिद्धान्ती के विशोध में बिक्सा।

# सांख्यसप्तति के व्याख्याकार

जगह निश्चित करती हैं। छौर सब ही वर्शनों के छनुसार यह भी निश्चय हैं, कि विन्ध्यवास, वसुबन्धु का वृद्धसमकालिक था।"

श्रीयुत डा० चैल्यलकर महोदय पुनः लिखते हें — ''परन्तु मुफ्ते यह प्रतीत होता है, कि विन्ध्यवास श्रीर र्श्वरकृष्ण को एक नहीं कहा जा सकता। क्योंकि माठरवृत्ति से हमें प्रतीत होना है, कि ईश्वरकृष्ण के गुरू पो-पो'-ली का मृल संस्कृत नाम देवल हैं। वृप या बृपगण नहीं। सांख्यसप्तित की उपान्त्य कारिका के 'शिष्यपरम्पर-यागतम्' पटो की ज्याख्या करते हुए माठर ने लिखा हे-

'कपिलादासुरिणा प्राप्नमिद् ज्ञानमत [ज्ञानम्, ततः, पा•] पञ्चशिखेन तस्माद् भार्गबील र-गल्मीफिहारीतदेवलप्रभृतीनागनम् । तनस्तेभ्यं ईर्चन्कर्णोनं प्राप्तम् । तदेवं पष्टितन्त्र-

इसप्रकार यह बात. विन्ध्यवास और ईश्चरकृष्ण की एकता का प्रतिपादन करने वाले मार्याभिः संद्यिप्तम।' एक साधन को बिचलित कर देती हैं।"

डा॰ तकाकुषु श्रीर डा॰ वैल्वलकर के उक्त मत का निष्कर्षे—

डा० तकाकुमु और डा० बैल्यलकर महोदय के इतने लेख के एक भाग का सारांश इस

भी डाo तकाकुत--परमार्थ के लेख के जाबार पर बिन्ध्यवाम का गुरु वृषगण था प्रकार प्रकट किया जासकता है— वार्णगण्य था, इरवरकृष्णारचित सांख्यसप्ति की उपात्त्य कारिका की चोनी भाषा मे अनुहित टीका के त्राधार पर ईश्वरकृष्ण के गुरु का नाम 'पो-पो-ली' प्रतीत होता है। त्रौर पो-पो-ली पर यथाकथब्चित् 'वर्ष' पद को प्रकट करता है, वर्ष, वृष्माण तथा वार्षमस्य के एक रूप होने से, एवं विन्थ्यवास क सांत्व्यविषयक प्रन्थ के रचयिता होने से यह परिणाम निकलता है, कि र्श्वरकृष्ण

भी डा० चैल्वलकर—सांख्यसप्तति की उपान्त्य कारिका की माठरबुत्ति से प्रतीत होता है, और विन्यवास एक ही ब्यक्ति के नाम थे। कि चीनी अनुवाद के 'पो-पो-ली' पट का मृत सम्कृतस्य देवत हैं, इसलिये ईश्वरकृष्ण का गुरू देवल था, वर्ष या वृष्यास्। नहीं । यह हो सकता है, कि परमार्थ के लेख के आधार पर विन्ध्यवास के गुरु का नाम वर्ष, बुषमाण अथवा बार्षमण्य हो । इमलिये ईश्वरकृष्ण और विन्ध्यवास को

एक न्यक्ति नहीं कहा जासकता ।

हाना पारुपा पार्पा । स्वीदय के इस मत से सर्वधा सहमत है, कि ईश्यरकृष्ण और हम श्रीयुत डा॰ वैल्वलकर महोदय के इस मत उक्त विद्वानों के इन विचारों की ख़ालोचना— हम अधुत अ॰ वर्षन्यार स्ट्री कि के लिये उक डाक्टर महोदय ने जो युक्तियां दी वनभ्यवास एक न्याक्त नहा कह आराज्य र हैं, उनके अतिरिक्त हम केवल एक बात यहां अवश्य लिय देना चाहते हैं। स्त्रीर चह यह है. कि ह, उनक आतारक हम अवल ५० जार कार्यों में अनेक मत उद्भृत हुए उपलब्ध होते है। बिन्व्यवा । के विक्थावास के नाम से टार्शनिक बन्धों में अनेक विचार अब इतने अन्यरार में नहीं हैं, कि उनकी तुलना न की जासके। ऐसे कुछ मनों का निर्देश प्रसंगवरा हमने इसी प्रकरण में आगे किया है। हम देराते हैं, कि विन्ध्यवास के नाम से उद्भूत मनों में से एक भी मत ईश्वरकृष्ण की साख्यसप्ति में उपलब्ध नहीं होता। इतना ही नहीं कि के उल बह मत उपलब्ध न होता हो, प्रस्तुत उस सम्पन्ध में ईश्वरकृष्ण के मत, विन्ध्यवास के मनों से सर्वधा भिन्न हैं। ऐसी स्थित ने ईश्वरकृष्ण और विन्ध्यवास को एक कहना देही स्वीर है। यह केवल डा॰ तकाइस का साहस है, कि वे फिर भी इन दोनों आचारों को एक बना सकने के लिये किश्वर होगये।

श्रीयुत हा वैत्वल तर और डा० तकाकुमु इन दोनो िद्धानों ने ईरवरकृष्ण और विन्ध्य-वास के गुरुषों के नामों पा जो निर्णय अथवा अनुमान किया है, उसे हम संगत नहीं सममते। उक्त दोनों विद्धानों के लेखों से यह स्वष्ट होता है, कि उन्होंने यहां 'गुरु' पर का प्रयोग उपाध्याय अथवा अध्यापक के अर्थ में किया हैं, जिमका अभिशाय यह होता है, कि ईरवरकृष्ण ने देवल से वधा विन्ध्वतास ने वर्ष अथवा वार्तगण्य से विद्याध्ययन किया था । परन्तु यह कथन निराधार तथा आसंगत है। पहले हम ईरवरकृष्ण और देवल के सम्बन्ध में विवेचन कर देना चाहते हैं।

श्रीश्वत डा० वैत्वलकर महोदय ने माठरष्टति की जिन पक्तियो के आधार पर देवल को ईरवरकृष्ण का श्रध्यापक बताया है, वे निस्नलिरितत हैं—

"कपिलादापुरिक्षा आप्तमिदं झानम् , ततः पञ्चशिरतेन , तस्मात् भागेंबील्कातःमीकिहारी-तदेगलप्रभृतीनागतम् । तनस्तंभ्य ईर्रारकृष्णे न प्राप्तम् । तदेव पप्टितन्त्रमार्यामिः संचित्तम् ।" इस सन्दर्भ के प्रत्येक पर को जय हम गम्भीरतापूर्वक देखते हैं, तो हमे स्पष्ट प्रतीत ही जाता है. कि देवल किसी तरह भी ईर्यरकृष्ण का अध्यापक नहीं कहा जा सक्ता । इसके लिये

गाठ तकाइस का अभिनाय वर्ष, युव, वृषमय तथा वार्षमय्य पर्य से एक ही व्यक्ति के वीध का अतीय गाता है, इसलिये धन इत सम्बन्ध में इस वेजल वार्षमय्य पद ना अवान करेंगे। वहां एक यह जात भी जान केनी चाहिये, कि देवल और वार्षमय्य के साथ, हेरवरकृष्य और विस्थवास के सम्बन्ध की तेक, हम 'ध्ययातक पद ना प्रयोग करेंगे 'गुरु पद का नहीं। क्योंकि उनल दोनां विद्वानों ने 'गुरु पद का प्रयोग यहां इसी ध्ये में किया है। धीर 'गुरु पद को रावित एक और वर्ष में भी है, जिसका इम अभी वार्ग निर्देश करने।

रा॰ होष महोद्य न भी विरुक्षात क सम्बन्ध से ध्यमा यहां सव प्रवह किया है। यह जिख्ला है— From Budhist sources we have of an older contemporary of Vasubandhu (c.320), Varsganga who wrote a Sastitantra on the Samkhya; his pupil Vindhy avasa corrected his master's views in a set of severity verses known as the Golden Seventy verses, which Vasubandhu criticized in his Paramartha Saptati'. It is natural to identify Vindhy avas with Isvarakrisna, and, though the identity is improved, it is not improbable.' A History of Souskrit Literature' by Kieth, 1928, P.488.

प्रारम्भ से ही इस सन्दर्भ को विवेचनापूर्वक देखने की ख्रावश्यकता है। वहां पहला वाक्य है— 'कपिलादामुरिखा प्राप्तम्' इस वाक्य में 'कपिलात्' यह एकवचनान्त प्रयोग है । इसके श्रागे दूसरा वाक्य आता है--'ततः पश्चशिखेन (प्राप्तम् ' इसका अर्थं है---'श्रासुरेः पश्चशिखेन प्राप्तम् ,' इस वाम्य में भी 'ततः'—[ब्रासुरेः]' यह ब्रध्यापक के लिये एक्वचनान्त पदका ही प्रयोग हुआ हैं । त्र्यागे तीसरा वाक्य त्र्याता हैं—'तस्मात् भार्गवो०—०देवलप्रभृतीनागतम् ' इस वाक्य में भी 'वस्मात्' यह एकवचनान्त सर्वनाम पद्धाशिल के लिये प्रयुक्त हुत्र्या है। इसके स्रागे चौथा वाक्य न्नाता है—'ततस्तेभ्य ईश्वरकृष्णेन प्राप्तम्'। इस वाक्य में 'ततः' पद श्रानन्तर्य का बोघक है। श्रीर 'तेभ्यः' यह बहुवचनान्त सर्वनाम पूर्वोक्त भागव श्रादि सब ही आवार्यों का निर्देश करता है। यह फेवल एक देवल का चोधक नहीं होसकता। इसका स्पष्ट अर्थ यह होता है, कि पूर्वोक्त 'अनेक श्राचार्यों की परम्परा के प्रनन्तर, उस झानप्रतिपादक शास्त्र को ईश्वरकृष्ण ने प्राप्त किया। 'देवल' पद के आगे पठित 'प्रभृति' पद इस विचार को श्रत्यन्त स्पष्ट और दृढ़ कर देता हैं, कि देवल तथा ईरवरकृष्ण के मध्य में और भी अनेक' सांख्याचार्य हो चुके हैं। वस्तुतः देवल, ईरवरकृष्ण की ऋषेत्ता पर्याप्त प्राचीन व्याचार्य है। महाभारत ै में भी इसका **उल्लेख आता** है। इसलिये देवल को ईश्वरकृष्ण का श्रभ्यापक समफ्रना सर्वथा निराधार श्रीर श्रसंगत है, एव माटर का उक्त सन्दर्भ उससे विपरीत ऋषे को ही प्रकट करता है।

यह निश्चयपूर्वक नहीं कहा जा सकता, कि पञ्चशिख और भागव के मध्य में भी अन्य श्राचार्य हों। युक्तिदीपिका की एक पंक्ति से प्रतीत होता है, कि जनक और वशिष्ठ, पञ्चशिख के साद्मान् शिष्यों में से थे। सांख्यमप्तिति की ७०वीं खार्या के 'बहुधा कृतं तन्त्रम् ' पर्दो की व्याख्या करते हुए युक्तिदीपिकाकार ने लिखा हैं—'बहुभ्यो जनकवशिष्टादिभ्यः समाल्यातम्' । महाभारत,° गया है । जिससे प्रतीत होता है, कि पद्धशिख ने जनक को सांख्यशास्त्र का उपदेश दिया । इसके श्रतिरिक्त एक और स्थल—महाभारत शान्तिपर्व के सुलभा-जनक-संवाद—में स्वयं जनक की बक्ति

रूप से दो श्लोक इसप्रकार आने हैं—

यद्यपि माठर स्याख्या में भागव खादि पांच खाचार्यों के नाम है। पर इससे यह समझता, कि पद्ध-्या नावर पार्थ्या स नावर पार्यु कार्यु पर परम्परा केये मान हैं, नितान्त श्लान्त सथा निराधार है । दिख से ईरवरकृष्य तक की साज्ञात गुरू ग्रिय्य परम्परा केये मान हैं, नितान्त श्लान्त सथा निराधार है । ्रत्य स इरवरभुष्य तक का सायार युराग न राजा है। कि जिस्सा के प्रतिक ग्राचार्यों का उन्होंस किया गया है। किर भी यह स्थोंकि ग्रम्य व्यक्तिग्रम्यों में इस परम्पा के प्रतेक ग्राचार्यों का उन्होंस किया गया है। किर भी यह पान्चव ह, तक बाचाया का वह स्वा स्व गढा कहा जा सकता।
जयव ह, तक बाचाया का वह स्वा स्व गढा कहा जा सकता।
जयमंगाचा व्याख्या—गर्ग, गीतम । उदिवदीपिका व्याख्या—जमक, विशय्द, .....हारीत, वाद्धित,
जयमंगाचा व्याख्या—गर्ग, गीतम । उदिवदीपिका व्याख्यासकरण, पतक्यांत, वापंगयत, कीपिबन्य,
कैरात, पीरिक, प्रायमेश्यर [ अथवा अप्रमा, हेश्यर ] पद्धापिकरण, पतक्यां है।
मुकादिक (?), हनका उच्लेख हम द्वितीय और पत्तमं प्रकरण में भी कर आये हैं। ्राप्त प्राप्ति वान्तिवर्तं, ब्रध्वाय २६१ । क्रिनसीयं संस्कृत्य

<sup>्</sup>वानारप, नात्त्वपन, अञ्चान पर किया गया है। अयह निर्देश कुम्भवोर्ण संस्करण के आधार पर किया गया है।

<sup>९</sup>''पराशरसगीत्रस्य वृदस्य सुमहारगनः। भिन्नोः पञ्चशितस्याह' शिप्यः परमसंमतः । सास्यन्नाने च योगे च महीपालविधौ तथा । त्रिविधै मोन्नधर्मे ऽस्मिन् शताध्या (क्रुन्तरंशयः ॥ महाभारतः, शान्तिपर्यः, त्रवः २२८, रहो।० २४-२४ र

इन उरलेखों से यह स्पष्ट होजाता है, कि जनक, पञ्चशिक्ष के साझात् शिष्यों में से एक था। अब यदि हम माठरवृत्ति में पठित सांख्याचार्यों की सूची को गम्भीरतापूर्वक देखें ना हमें स्पष्ट होजायगा, कि यह सूची आचार्यों की अविच्छिन परम्परा को द्योतित नहीं करती। इसिलये पञ्चशिख और ईरवरकृष्ण के मध्य में ये ही पांच सांख्याचार्य हुए हैं, ऐसा कहना केवल वप-हासास्पद होगा। इसीप्रकार देवल और ईरवरकृष्ण के मध्य में किसी आचार्य हो न मानना भी अमाण्यिकद और असंगत है। ईरवरकृष्ण की अपेना देवल अतिश्राचीन आचार्य है, यह बात प्रमाणान्तरों से सिद्ध है।

उक्त श्राधारों पर श्रव यह निरिवत होजाता है, कि चीनी शब्द 'पो पोन्ही' का मूल संस्कृत रूप 'देवल' नहीं कहा जासकता। तब इसका संस्कृत रूप क्या है ? यह एक बात विचार-गीय रह जाती है। श्रीयुत डा॰ तकान्नुसु के श्रमुसार इस पद का वर्ष या वावगण्य श्रार्थ समस्ता तो श्रायन्त उपहासास्पद है। क्योंकि उन्होंने पोन्पी-ची से 'वर्ष' पद की कल्पना केवल लेखक प्रमाद के श्राधार पर की है। इसका विचार करने से पूर्व 'गुरु' पदके सम्बन्धमें एक निर्देश कर देता श्रावर्यक है।

'गुरु' पद किन अर्थों में प्रयुक्त होता हैं...

'गुरु' पद के अन्य अनेक अर्थ होने पर भी जब हम इसका 'शिस्क' अर्थ समकते हैं, यह पृथक् २ दो भावनाओं के आधार पर प्रयुक्त किया जाता है। एक अध्यापक की भावना से, और दूसरे अपने अभिमत सम्प्रदाय के प्रवर्तक की भावना से। हमारा अभिप्राय यह ई, कि जिस प्रकार अपने अध्यापक के लिये 'गुरु' पद का प्रयोग होता है, उसी प्रकार अपने अभिमत सम्प्रदाय के प्रवर्त्तक आचार्य अथवा ऋषि के लिये भी 'गुरु' पद का प्रयोग होताई। 'गुरु' पद दी इन होनों अर्थों में शक्ति है। आज भी सिक्स सम्प्रदाय का प्रयोग क्षेताई। जन कि वह निश्चित है, कि उनमें से गुरु गोविन्द्रसिंह को अपना 'गुरु' मानता और कहता है। जब कि यह निश्चित है, कि उनमें से

पाश्चर मोत्रोस्पन्न सुद्ध श्रेष्ट महारमा भिषु पम्चिशक का में (जनक) श्वरपन्त प्रतिदिव्व शिष्य हैं। इस प्रम में पम्चिशक के विशेषक्ष, विशेष स्थान देने योग्य हैं। प्रतीत होता है, जनक से मिलने के समय पम्चिशक अपनी सामु के शतिका नाम को भोग रहे ये. इस समय तक उनके माहास्म्य की प्रतिद्धा एक उच्च सीमा तक पहुंच पुन्नी थी, यह जनक निधिका का शजा था, श्री इसका दूसरा नाम जनदेव भी था (म. मा, शान्ति, श्रव २२०। तथा शुहन्तारदीय पुर्व २२)। यहां पर सांख्ययोग का उच्लेख होने में पह स्पष्ट है, कि यह वम्बीस्थ सांख्यायोग हो है, श्रम्य कोई पम्चशिक्ष नहीं। महाभारत का यह निर्देग कम्मपोयं संस्वरण के प्राया वर है।

फिसो भी व्यक्ति न उन गुक्त्र्यों के सन्मुख बंठकर श्रभ्ययन नहीं किया है, प्रस्युत वे केवल वनकी शिद्धा श्रीर उपदेशों के श्रातुयायी हैं। इसी तरह श्रार्यसमाज के ब्यक्ति, ऋषि दयानन्द को अपना गुरु मानते और कहते हैं । दग्डी संन्यासियों में श्रभी तरु यह प्रथा है, कि वे संन्याछ की दीन्ना के समय ब्रह्मा से लेकर शंकराचार्य तक अनेक नामों का उच्चारण करते हैं, और उनके साथ 'गृह' पद का प्रयोग करते हैं। ये नाम उन्हीं व्यक्तियों के हैं, जिनको ये श्रपने सम्प्रदाय का प्रवर्त्तक या प्रतिष्ठापक समफते हैं। श्रीयुत डा० तकाकुसु ख्रौर डा० वैल्यतकर महोदय ने 'गुरु' पद के इस ऋर्थ को न सममकर घोला लाया है।

ईश्वरकृष्ण का साम्प्रदायिक गुरु किपल-

च्यय 'गुफ्र' पद के इस च्यर्थ को ध्यान में रखते हुए हम चीनी पद 'पो-पो-ली' का मूल संस्कृत रूप समफने में घ्यधिक समर्थ हो जाते हैं, और इसका वह रूप 'कपिल' है। 'कपिल' पड़ ं अपने उच्चारण के ऋतुसार व<sup>ि</sup> भ्रीर देवल पदों की अपेज्ञा चीनी पद के अत्यन्त समीप हैं। इंश्वरकृष्ण ने खयं अपनी अन्तिम चार कारिकाओं के द्वारा इस अर्थ को स्पष्ट किया है, कि जिसं पिंछनन्त्र का मैंने सत्तेन किया है, सर्वेप्रथम महर्षि किपल ने उसका प्रवचन किया, और किपल का यही तन्त्र अपनेक आचार्यों की परम्परा के द्वारा मुफ्त तक प्राप्त ' हुआ है। ईश्वरकृष्ण के इसी भाव को माठर ने ऋपनी उक्त पक्तियों में स्पष्ट किया है। उसमें शास्त्र के प्रवर्त्त क कपिल का सर्वप्रथम नाम निद्रेश किया गया है। उसके अनन्तर दो नाम आचार्यों की अविच्छित्र परस्परा दे हैं। अनन्तर कुछ मुख्य आचार्यों के नाम निर्दिष्ट करके 'तेस्यः' इस बहुवचनान्त सर्वनाम के द्वारा यह अर्थ स्पष्ट किया गया है, कि जिन्होंने सांख्य की इस धारा को अभी तक अविन्छिन्न रक्ला है, उन सर ही सांख्याचारयों की कृम के आधार पर मुक्त ईश्वरकृष्ण ने यह शास्त्र प्राप्त किया है। इसप्रकार ईश्वरकृष्ण ने जिस मन्ध का संचीप किया है, उसका सन्बन्ध साचात् 'कपिल' से बताकर वह इस बात को स्पष्ट कर देता है, कि मेरा परम गुरु कपिल हैं।

सांख्यसप्तिति दे चीनी अनुवाद में इसी 'कपिल' को पो-पो' ली' पदों से निर्दिष्ट किया गया है। सांख्यसप्तित की टीका माठरवृत्ति का ही चीनी भाषा में अनुवाद किया गया था, यह निश्चित हो चुका है। माठरवृत्ति में सर्वप्रथम सांख्या वार्य कपिल का साज्ञाम् निर्देश हैं-'कपिला-दासुरिला प्राप्तमः। परम्परा का मूल आच ने के कारल, तथा ईश्वरकृष्ण को प्राप्त सांख्य-ज्ञान का कपिल से सम्बन्ध होने के कारण, कपिल को दूरवर कृष्ण का गुरु कहना सर्वेथा उपयुक्त है, इसिलये चीनी अनुवाद में 'कपिल' पद का 'पो-पो' ली' रूपान्तर हुआ है, यह बात निश्चित होती है।

श्राज सांख्यकारिका की व्याख्या के चीनी श्रतुवाद का संस्कृत रूपान्तर भी हैमारे

<sup>°</sup> इस प्रसंग को विस्तारपूर्वक ६मने 'कविलयपीत पृष्टितन्त्र' नामक द्वितीय प्रकरण में लिला है। खतः यहां केवल उसका निर्देश कर दिया गया है।

सन्मुन है। वहां सांख्याचार्यों की परन्परा की सूची में ईश्वरकृष्ण के प्वैवर्ता आचाय का देवल नाम न देकर वार्षगण्य का ही उल्लेख है। माठर पठित देवल के स्थान पर अनुवाद में यार्षगण्य का ाम कैसे आगया ? इसं लिये दो ही आनित स्थल हो सकते है। या तो इस सन्दर्भ में परमा को अम हुआ, या फिर चीनी अनुवाद के वर्षमान संस्कृतक्षान्तरकार श्री अध्यार्था हमाने इस आनित के शिकार हुए हैं। इसके लिये कमशा हमारे निन्नलिसित अनुमान विषेचकीय हैं

(१)—परमार्थ ने जो वसुबन्धुचरित लिखा है, वह कुमारजीव । ४०० A. D.) रचित वसुबन्धुचरित के आधार पर ही है। वहां विन्ध्यवास का गुरु वार्ष गएय को बताया गया है। वद्यां कुमारजीव का इस सम्बन्ध का साम्रात् लेख हमारे सन्मुख नहीं है, नथापि हमारी धारणा है, कि उसने वाय गएय+विन्ध्यवास के साम्प्रदायिक सम्बन्धका ही उन्होंख किया होगा। कदाखित उसकी वासविकता को न समक कर परमार्थ ने उनको साम्रात् श्रुव्यापक और शिष्य समक कर, और यह जान र कि विन्ध्यवास सांख्य का प्रसिद्ध श्राप्य था, सांख्याचांचों की सूची में उसके गुरु वार्ष गएय का नाम जोड़ दिया। और विन्ध्यवास को ईरवरकृष्ण समक लिया गया। इस-प्रकार वह इस सन्देह का जनक हो गया, कि ईरवरकृष्ण का गुरु वार्ष गएय हाना चाहिये।

ष्यगते ही पृष्टों में हमने इस बात को अस्यन्त स्पष्ट किया है, कि ईस्यर्कृष्ण और विन्ध्यवास सर्वथा भिन्न २ आवार्य थे। वार्ष गध्य, सांख्य के ही प्रन्तगैत एक सम्प्रनाय का प्रवचंक था, विन्ध्यवास उसी स्थिति में यदि जीनी पद 'पी-यो'-ली' का खर्च वार्ष गध्य दी किया जाता है, जीर ईस्वरकृष्ण के साथ इसका सम्बन्ध जोड़ा जाता है, तो यह जीनी प्रतुवादक परमायं की अनिमञ्जत का ही परिचायक हो सकता है। क्योंकि यशिष वार्षि वार्षि गथ्य सांख्यावार्यों में भले ही हो, आर ताख्यावार्यों की साधारण नृत्यों में मा अत्यस्य वसे उपस्थायित किया नाय, परन्तु ईस्वरकृष्ण, साख्यसम्प्रदाय की जिस सुख्य परम्परा से सम्बद्ध है, वार्षगय उसमें नहीं हैं। इसिलिये इसारा आभित्राय इतना ही है, कि पी-पो'-ली' पद के आधार पर न तो ईस्वरकृष्ण और विन्ध्यवास का पर सिद्ध क्या जा सकता है, और न इससे यहां सिद्ध होता है, कि वार्ष-गथ्य विन्ध्यवास का साचात् ऋष्यापक था। तथा ईस्वरकृष्ण, का अध्यापक त। वार्षगय किसी मा अवस्था में नहीं कहां जा सकता, क्योंकि ईस्वरकृष्ण ने प्रवची रचना का प्रधार किये की रचना को वना कर किया को प्रचार पर सुक कि साथ की रचन को किया है। वार्षगिक मार्के के साथ ईस्वरकृष्ण ने प्रवची रचना का प्रधार किये के साथ ईस्वरकृष्ण ने अपनी रचना का प्रधार किये की स्थान को वना कर किया की प्रचार पर सुक कि साथ ईस्वरकृष्ण ने प्रवची रचना का प्रधार किये के साथ ईस्वरकृष्ण का विरोध है।

(२) इन सब स्थितियों में हों परमार्थ के द्वारा ऐसी स्थूल श्रानित के होजाने की खाशा नहीं होती। श्रायिक संभावना यही है, कि इम्म विषय में श्रीयुत श्रम्याखामी सास्त्री ने ही ठोकर हाई है अतीत होता है सांद्यसप्तति के चीनां श्रमुखाद का यत्तमान मंस्यूतरूपान्तर करते हुए, श्रापने डॉ॰ तकाकुमु के विचारों से प्रमावित होकर माठरवृत्ति के 'देवल' पद की उपेत्ता कर उसके स्थान पर 'वार्षगरूय' पद का निर्देश कर टिया हैं । सचमुच यह मूल के साथ अनर्थ हुआ है । क्वींकि इस प्रसंग में 'पो-पो'-ली' पद का वार्षगरूय श्रर्थ किया जाना सर्वथा श्रसंगत है ।

'पो-पो-ली' पद के प्रथम 'पो' वर्ण का प्रयोग 'क' उच्चारण के लिये किया गया है। दिवीय 'पो'' वर्ण के उत्तर एक खड़ी रेखा का निर्देश चीनो विद्वानों ने किया है, जो उस वर्ण के 'प' उच्चारण को सूचित करता है। रेखारहित चीनी 'पो' वर्ण का उच्चारण 'क' अन्यत्र भी देखा जाता है। बील' के चीनी यात्रावर्णनों के संग्रह में 'पार्श्विक' पद का चीनी रूप 'पि-लो-शि-पो' ( Pi-Lo-Shi-Po ) दिया गया है। यहां अन्तिम 'पो'पद 'क' उच्चारण के लिये हैं। इसप्रकार सांख्यसप्ति के इस प्रमंग का 'पो पो-ली' पद 'कपिल' के लिये प्रयुक्त हुआ कहा जा सकता है।

इसके लिये भी हमारा कोई विशेष श्रायह नहीं हैं। उक्त चौती पर का 'देवल' स्वान्तर माने जाने पर भी इतना हम श्रवश्य कहेंगे, कि देवल को ईश्वरकृष्ण का सालात् श्रध्यापक नहीं माना जासकता।

विन्ध्यवास का साम्प्रदायिक ग्रुरु, वार्षगण्य-

इसी आधार पर अब हम विन्ध्यवास के गुरु वार्षगण्य का ठीक पता लगा सकते हैं। परमार्थ ने अपने प्रन्य में विन्ध्यवास के गुरु का नाम वार्षगण्य बतावा है। यह वार्षगण्य विन्ध्यवास का साम्प्रदायिक गुरु है, अध्यापक नहीं। सांख्यशास्त्र के अध्येता इस वात को अच्छी तरह जातते हैं, कि महर्षि किएल ने सांख्य के जिन सिद्धान्तों का सर्वप्रथम प्रतिपादन किया, अतन्तर होनेवाले अनेक आवार्यों ने उन सिद्धान्तों के सम्प्रन्य में अपने कुछ विशेष विचार भी प्रकट किये हैं। उन विशेषताओं के कारण ही सांख्य के अन्तर्गत उन आवार्यों के कुछ अवान्तर सम्प्रदाय वन गये हैं। ऐसे आवार्यों में एक मुख्य आवार्य वार्षगण्य भी थे। विनध्यवास सांख्य के अन्तर्गत वार्षगण्य में। विनध्यवास सांख्य के अन्तर्गत वार्षगण्य के अवान्तर सम्प्रदाय का ही अनुसाधा था। वार्षगण्य का प्रार्थ आज उपलब्ध मही हैं। जो कुछ थोड़े वाक्य इनके नामों पर दार्शनिक प्रभ्यों मंद्रपर उपर विकार हुए मिलते हैं, वे इस निर्णय के लिये पस्तुतः अपर्याप्त हैं, किर भी जो कुछ सामग्री उपलब्ध हैं, उनके आधार पर कुछ ऐसे प्रमाण मिल गये हैं, जिनसे यह स्पष्ट होजाता है कि वार्षगण्य के अनेक मतों से विन्ध्यवास का ऐकमस्य था। उनमें से एक दो मत

Si-yu-ki, Buddhist Records of the Western World, By Samuel Beal, Vol. 1, P.104.

कि कि के प्रीकृष्ण पृथ्विक से भी कुछ विचारों में अपना सत्तेत्र प्रकट किया, जो किंपल के सामने ही हो चुका था। किंपलने अपने प्रतिकृष्ण को इस कुछि विचयरणता को प्रसन्नताप्रिक अपने प्रत्य में स्थान दिया। सनन्दनाचार्य हो किंपलके साथियों में से ही थे, उनके एक मत का भी विचल ने, अपने प्रत्य में उटलेख किया है। दिसे साथ्यत्योंन, अपने, सुरु हह ].

### हम नीचे उद्धृत करते हैं-

(१)—"करणं.....एकादशविधमिति वार्पेगलाः।" [युक्तिई।पिका, पू० १३२, पं० न्द] ''करणमपि.....एकादशकमिति विस्ध्यवासी ।'' [युक्तिदीपिका, पू० १०८, पं० ११] सांख्य के ऋध्येता इस वात को जानते हैं, कि कापिल सांख्य में करण १३ माने गये हैं।

४ ज्ञानेन्द्रिय } वाह्यकरण ४ कर्मेन्द्रिय } वाह्यकरण ४ फमान्द्रयः ) <u>३</u> अन्तः करण् = बुद्धि, ऋहङ्कार, मन = ॗ३ ०३

"करणं त्रयोदशविधमवान्तरभेदात् ।"

[सांख्यदर्शन २।३८]

"करणं त्रयोदशविधं तदाहरणधारण्यवशास्त्रसम्।"

[सांख्यसप्तति, का० ३२] परन्तु इस सम्बन्ध में कारिल विचारों के विपरीत वार्षगरुय ने तीन अन्तःकरणों के

स्थान पर एक ही 'बुद्धि' अन्त:करण को स्वीकार कर करणों की ११ संख्या मानी है । उसी के अनुसार विनध्यवासी भी ११ ही करण स्वीकार करता है, जैसा कि ऊपर उद्दृष्टत वाक्यों से स्पष्टहोता है।

(२)-सांख्यसप्तित की धर्यी कारिका की अवतरिएका में युक्तिदीपिकाकार ने अनेक आचार्यों के द्वारा बितपादित प्रत्यत्त लत्त्रणों का निर्देश करते हुए लिया है--

श्रोत्रादिवस्तिरिति वार्पगणाः ":।" [ पृ० ३६, पं० १-, १६ ]

इसी लच्चण का प्रत्याख्यान, उद्योतकर ने न्यायवात्तिक [१।१।४] में किया है।

"तथा-श्रोत्रादिवृत्तिरिति । किं कारणम् १ पन्चपदपरिग्रहेण प्रत्यक्तलक्तणमुक्तं यत्रान्यतर-पदपरिष्रहो नास्ति, तत् प्रत्यन्नामाममिति ।" [ पृ० ४३, पं० १० ].

यहां 'वार्षगणा:' श्रौर 'वार्षगण्य' पदों के सम्बन्ध में कुछ निर्देश कर देना श्रावश्यक है। इनका मूल पद 'सूपगण' है। 'बृथगण' दिता श्रीर 'वार्पगरूप' पुत्र है। पालिनि के गर्गोदि[ ४।३।३०४ ] गण में 'मृपगरा' पद का पाठ है। अपत्य अर्थ में 'यन्' प्रत्यय होकर 'वृपगरा' से वार्पगराय बनता है। 'पूपमय' श्रीर वार्षमय्य' इन दोनों पदों से 'श्रूथोत, वेद' श्रूपे में 'श्रूय' [श्रावस्क] प्रतयस्तीष्टर एकवचन में 'वार्षमय्य' श्रीर बहुवचन में 'वार्षमय्या' पद सिद्ध होता है। इससे प्रवीत होता है, कि 'द्युगरा' ग्रीर 'वार्षगरप' ग्रथांस विता-पुत्र, सांख्य के श्रन्तर्गत उन विरुप विद्वान्तों के प्रवर्धक हैं। इनमें 'वृष्गण' कम थार 'वार्यगण्य' अधिक प्रसिद्ध है। 'वार्यगणः' अथवा 'वार्यगणाः' देवल उन हे यनुपायों कहे जासकते हैं। इसिलये इन नामी से उद्घृत मत भी 'वार्पगरय' के ही सममने चाहियें। धनुषायों के कथे में 'वापंगणः' यह एकवचनान्त प्रयोग असामन्त्रस्यपूर्ण प्रवीत होता है।

युक्तिदीपिका के विदान सम्पादक महोदय ने युक्तिदीपिका में उभयवचनान्त पर्दो का प्रयोग बनापा है। परन्तु जो स्थल उन्होंने एकपचनान्त प्रयोग के निर्दिष्ट किये हैं, बस्तुत: व भी बहुवचनान्त हो हैं, समासादि के कारण वही विभावत बहुए होने से सम्भवतः उन्दें भम होगया है !

उस पर व्याख्या करते हुए वाचस्पतिमिम ने लिखा है---"वार्पगएयस्यापि लक्षणम्युक्तमिरयाह-श्रोत्रादिवृत्तिरिति।"

[ न्या॰ वा॰ ता॰, पृ॰ १४४, पं॰ १६, काजरस संस्करण ]

वाचरपति मिश्र के लेख से प्रवीत होता है, कि वह इस प्रत्यक्त-लक्षण (को वाप्रेगएव" का समक्षता है। अनेक आचार्यों के अपने र प्रत्यों में इस लक्षण का उल्लेख कर खरडन किया है, परन्तु उन्होंने लक्षण के रचयिता का नाम निर्दिष्ट नहीं किया। विहीं रे केवल सांख्य पर का उल्लेख किया गया है।

जैनमन्थ 'सन्मति तर्क' के ज्याख्याकार ऋभयदेव सूरिने ऋपनी व्याख्या के पुष्ठ ४३३ की दूसरी पंक्ति में इसी प्रत्यज्ञल्या को बिन्ध्ययासी का बताया है। वह लिखता है—

"श्रोत्रादिवृत्तिरविवःलियवा, इति विन्ध्यवासिप्रस्यत्तत्त्तत्त्वस्यम्"

यद्यपि उपर्युक्त लक्षण में 'श्रविकल्पिका' पद नहीं है, तथापि मूल लक्षण में इससे कोई मेद नहीं त्याता। तत्त्वोपप्लय, न्यायमञ्जरी, श्रीर प्रमाणमीमांसा में भी इसी पाठ को उल्लिप्तित किया गया है। प्रमाणमीमांसा के उल्लेख से तो यह भी ध्वनित होता है, कि वह इसी पाठ के साथ इस लक्ष्ण को वार्यगय्य का समस्ता है। उसका पाठ इसमकार है—

> "भोत्रादिनृत्तिरिनिसरिनस्य प्रश्यसमिति नृद्धसंख्याः। प्रतिविषयाण्यवसायो दृष्टमिति प्रस्यस्न-लक्त्यामितीश्वरकृत्यः" इत्यादि । [ पु॰ ३६, पं० ७ -९७ ]

इस सन्दर्भ के दूसरे वाक्य में ईश्वरंकृष्ण के प्रत्यकृत्वस्था का निर्देश किया गया है। पहती पंक्त के लज्ञण को 'एइसांख्याः' कहकर निर्देश किया है। यहां 'एइसांख्याः' पर से विन्ध्यवासी का प्रह्मण नहीं किया जासकता। यह वात निश्चित है, कि विन्ध्यवासी, ईश्वरकृष्ण से परचाद्मावी आचार्य है। प्रतीत होता है, इस वात से प्रमाणमीमांसाकार भी परिचित था। ऐसी स्थिति में ईश्वरकृष्ण की प्रतियोगिता में विन्ध्यवास को 'एइसांख्याः' पर से नहीं कहा जासकता था। इसमें स्पष्ट परिणाम निकलता है, कि प्रमाणमीमांसाकार इस लच्चण का रचिता वार्षगण्य को समकता है। इसप्रकार इन दोनों पाठों के साथ हमारे पन्न में एक ही परिणाम निकलता है, और वह यह है कि वार्षगण्य ने प्रत्यत्त का लच्चण किया है, विन्ध्यवास ने भी उसी को स्थीकार किया है, परन्तु ईश्वरकृष्ण का प्रत्यत्त्वत्त्व्य उससे भिन्न है।

(३) इस मत की पुष्टि में एक और प्रमाण उपस्थित किया जाता है । युक्तिदीपिका के

<sup>&#</sup>x27;वार्पगणाः' ग्रीर 'वार्पगण्य' कं सम्बन्ध में पिछले पृष्ट की टिप्पणी देखें ।

तस्त्रोपण्डल, पृ० ६३, पं० ४। न्यायमण्डती, पृ० १००, पं० १३। तस्त्रायरक्षोकवार्तिक पृ० १८०,
 पं० २६-३२। प्रमेयकसलमार्त्रण, पृ० ६, पं० ७-१४, स्याद्वादरलाकर, पृ० ३४३, पं० १-४।
 प्रभावासीमांता पृ १०३६ पं० ७-१७,
 उपर्युचन (१) विन्हित टिप्पणी के सन्तिस पार प्रन्थों

चौथे पृष्ठ की ७वीं पंक्ति से एक सन्दर्भ इसप्रकार प्रारम्भ होता है-

"किञ्च" तन्त्रान्तरोवतेः, तन्त्रान्तरेषु हि विन्ध्यवामित्रमृतिभिष्यचाँवैरुपदिष्टाः, प्रमाणं नः ते त्राचार्या इस्यतर्चानुषदेशो जिज्ञासादीनामिति।"

इसके अनन्तर ही दूसरा सन्दर्भ प्रारम्भ होता है-

"श्राह्—न, प्रमाणानुषदेशप्रसंगात् । यदि च तन्त्रान्तरोपदेशादेवाययवानामनुषदेशः, प्रथ्यत्ता-दीन्यपि च तन्त्रान्तरेपूपदिश्वन्ते—'धोत्रादिग्रतिः प्रत्यत्तम् । सम्बन्धादेकस्मान्द्रेपसिद्धरतुमा-नम् । यो यत्राभियुक्तः कर्मणि चाहुष्टः, स तत्राष्ट्राः, तश्योपदेश ज्ञाष्त्रवचनम् ' इति, तेपान् मध्यन्पदेशायसंगः।''

इन सन्दर्भों के पर्यातीवन सेयह वात स्पष्ट होती है, कि जिस खाचार्य विन्ध्यवासी ने तन्त्रान्तर में जिज्ञासा कादि का उपदेश किया है, उसी तन्त्रान्तर में 'श्रोत्रादिवृत्तिः अत्यन्तम्'

यहां प्रस्ता यह है, (प्रस्त ) इस कास्त्र [ अर्थात कारिकाओं] में जिज्ञासा आदि अनुमान के अवयवों का निर्देश वर्षों नहीं किया गया ? (उत्तर ) यदापि शास्त्र में उनको स्वीकार किया गया है, तथापि जिज्ञासां आदि अनुमान के ही अंग हैं, इसिअप ने अनुमान में ही अन्तर्भूत हो जाते हैं, अतः उनका पृथक उपवेश नहीं किया। इस प्रसंत के अवन्तर यह सन्दर्भ मारम्म होता है। जिसका अभिप्राथ यह है, कि जिज्ञासा आदि के सम्भन्य में उनक कथन के अतिरिक्त यह भी वात है, कि तन्त्रान्तर में विन्ध्यवास आदि आवारों ने इनका उपवेश किया हुआ है, और वे आवारों इमारे जिये प्रमाण है। इसिजये यहां जिज्ञासा आदि का उपवेश करने की आवस्यकता नहीं। यह अथन प्रथम सन्दर्भ में समाप्त होता है। इसिके आवार पर द्वितीय सन्दर्भ में वह प्रस्त उपियत किया जाता है, कि यदि तन्त्रान्तर में विन्ध्यवासी आदि हाता शिक्षात्र आदि का उपवेश होता की उपवेश होता है। इसिके प्रवास करने के उत्तर जिज्ञास आदि का उपवेश होता की अपवेश होता है। इसिके प्रवास ते ते प्रस्थ वादि मार्थों का भी उपवेश हिया गया है, उनको भी यहां निर्देष्ट म दस्ता चाहिये। तन्त्रान्तर में जिस प्रकार प्रस्थ जादि प्रमाणों का अधि उपवेश किया गया है, उतको भी वहां निर्देष्ट म स्वता चाहिये। तन्त्रान्तर में जिस प्रकार प्रस्थ जादि प्रमाणों का उपवेश किया गया है, उतको भी उत्तर विन्धिका में 'अोत्रादिवृत्तिः' यहां से लेकर 'आप्तवचनम् यहां तक के उद्धत सन्दर्भ से प्रदर्शित किया है।

इस प्रसंग में एक और आरांका इस रूप में उपस्थित की जा सकती है—यह निर्चत मत है, कि विरूप्यासी इरवरकृष्ण से श्रवीचीन है। तब विरूप्यासी के तन्त्रान्तर में जिज्ञासा आदि का उपदेश हो जाने के कारण इरवरकृष्ण ने अपने मन्य में उनका निर्मेश नहीं किया, यह कैसे कहा जा सकता है। इरवरकृष्ण के समय ती विरूप्यासी का मन्य था ही नहीं। इसप्रकार युक्तिशिषकांकार का यह कथन असंगत हो कहा जा सकता है। परन्तु वास्तिकता ऐसी नहीं है। यशिष युक्तिशीषकांकार से विरूप्यासी माचीन है, और विरूप्यासी का मन्य भी उसके मन्युद्ध मतीत होता है, इसी संस्कार के कारण मीडिवार से यह समाधान भी उसने कर दिया। परन्तु इसके असामण्यस्य को युक्तिवीधिकांकार समस्ता था, और वह जानता था, कि आधार्य विरूप्यास के मन्य पर, इरवरकृष्ण का प्रदार्थापदेश अथवा अनुपदेश आधारित नहीं है, इसीलिये इस उनत समाधान की उपेशा करके उसने वांधे पूष्ट की 1 अवां-पंत्रित से फिल्मान्यत्र इत्यादि मन्य के द्वारा उनत आशंका का वास्तिषक समाधान किया है।

मिद्धान्तों का प्रतिपादन करने वाले प्रनथ से हैं। वार्षगण्य के श्रथवा उसके श्रमुयायी विन्ध्यवास के प्रनथ

फे लियं इम पद का प्रयोग शस्यन्त उचित है।

इस्यादि प्रमाखों का भी वपदेश किया गया है। इससे सिद्ध है कि युक्तिदीपिकाकार ने यहां विन्ध्यवास के ही प्रस्यत्तादि लत्त्रखों का निर्देश किया है। इसमें से प्रस्यत्तलत्त्रख के सम्बन्ध में हम संख्या (२) पर विवेचना कर चुके हैं। श्रव श्रतुमान-लत्त्रख के सम्बन्ध में दोनों आचार्यों (वार्षनध्य और विन्ध्यवास) के लेखों की तुलना वपस्थित की जाती है। युक्तिदीपिकाकार के उक्त सन्दर्भ के आधार पर---

"सम्बन्धादेकस्माच्छेपसिद्धिरतुमानम्"

यह अनुमान का लज्ञ्ण विन्ध्यवासी-निर्दिष्ट सिद्ध होता है। उद्योतकर ने न्यायवार्त्तिक [ शश्य ] में इस अनुमान-तज्ञ्ज्ण का प्रत्याख्यान किया है। उद्योतकर का लेख इसप्रकार है—

"ग्तेन—सम्बन्धादेकस्मत् प्रस्यक्तान्व्वेपतिद्धिरस्मानमिति लक्त्यां प्रस्युकम् ।" इस पर टोका करते हुए वाचस्पति भिन्न ने न्यायवार्त्तिकतात्पर्यटीका में लिखा है— ''सम्प्रति सोस्प्रीयमसुमानलक्त्यां दूपयित—ग्तेनिति ।"

यद्यपि वाचरपित मिभ ने यहां सामान्य सांख्य पद का प्रयोग किया है। परन्तु इससे पहले ही सूत्र [ १११४ ] पर 'श्रोत्रादिष्ट्रस्ति: प्रत्यच्या १ प्रत्यचलच्या का प्रत्याख्यान करते समय इसकी वार्षगर्यकृत वताया है। इसलिये यह अनुमानलच्या भी उद्योतकर की दृष्टि से वार्षगर्यकृत ही होना चाहिये। क्योंकि वार्षगर्य भी अति प्राचीन सांख्याचार्य है, इसलिये वाचस्पित मिश्र का साधारण रूप में 'सांख्य' पद का प्रयोग भी अनुचित या अयुक्त नहीं कहा जा सकता। तथा जाचस्पित मिश्र यह समकता है, कि उद्योतकर ने सांख्य के अन्यतम आचार्य वार्ष-गर्य के अनुमानलच्या का ही खरडन किया है।

इसके अतिरिक्त एक और स्थल में भी इसी से भिलते जुनने अनुमान लच्च्या का विन्ध्यवासी के नाम से उन्लेख किया गया है।

ंप्तरूच ययोग्तं—प्रश्यस्रद्रपमभ्यम्भानुमानं विशेषतीद्रप्रमनुमानं—इत्येषं विन्ध्यवासिना गिरतम् १)?

यशिष इस लज्ञ्य के पदों की श्रानुपूर्वी में कुछ भेद है, परन्तु श्रर्थ में कोई विशेष श्रम्तर नहीं श्राता। युक्तिदीषिका-निर्दिष्ट लज्ञ्य में 'प्रश्यक्त' पद नहीं है, न्यायवात्तिक में प्रस्यक्त पद है, श्रीर पिक्तिका में भी। इससे भी अर्थ में कोई भेद नहीं श्राता। फलतः यह निश्चित होजाता है, कि विन्ध्यवास ने वाप्रायय के श्रातुमानलक्त्य को भी स्वीकार किया है। ईर्यरकृष्ण का श्रमुमानलक्त्य [सांख्यकारिका ४], विन्ध्यवासी के श्रमुमानलक्त्य से भिन्न है।

शान्वरचिवकृत तत्त्वसंग्रह की टीका पश्चिका (गायकवाइ श्रोरियय्टल संस्कृत संरित्—वदीदा), पृष् ४२२, पंष्ट २२। 'वियेषतीरप्रमयुमानम्' की तुलना कीनियेः इलोकवार्त्तिक श्रीपपत्तिक सूत्र के श्रनुमान परिष्वेद का १४२वां रलोक— "सन्वर्धमानसद्भाववस्तुगोषात् प्रमाणतः । विरोपहृष्टमेतन्त्व जिल्लितं विन्ध्यवासिना ॥"

इन भेटों के ख्रांतिरकत ईरवरकृष्ण और विरूपवासी का प्रसिद्ध मतभेर, ख्रांतिवाहिक शरीर (खन्तराभव देह = मूहन शरीर) के सम्बन्ध में हैं। विन्ध्यवासी ख्रांतिवाहिक शरीर नहीं मानता।

श्चन्तराभवदेहस्तु नैष्यतं विन्ध्यवामिना । [ श्लोकवार्त्तिक ]

विन्ध्यवासिनस्तु.... नास्ति सूच्मशरीरम् । [ युक्तिदीपिका पृ० १४४]

इसके विपरीत ईरवरकृष्ण मृह्मशारीर को स्वीकार करता है। देखें, कारिका ३६-४०। इन भेदमूलक प्रमाणों के आधार पर यह निरिचत होता है, कि ईरवरकृष्ण, विस्ध्ययासी से सर्वधा भिन्न व्यक्ति था। इसलिये डॉ॰ तकाकुसु और लोकमान्य वाल गंगाधर तिलक के का यह मत, कि ईरवरकृष्ण और विस्थ्यवासी एक ही न्यक्ति के नाम हैं, सर्वधा ग्रसंगत है।

इसके अतिरिक्त उक्त प्रमाणों के आधार पर हमने यह भी रिधर किया है, कि आवार विन्ध्यवास, सांख्यान्तर्गत वार्षगण्य सम्प्रदाय का अनुयायी था। ऐसी रिधित मे वाषगण्य, विन्ध्यवास का साम्प्रदायिक गृह निश्चित है। इसी आधार पर परमार्थ का लेख संभव हो सकता है। श्री ग्रुत डा० तकाकुसु ने जो वार्षगण्य को विन्ध्यवास का अध्यापक बताया है, वह सर्वथा असंगत और ऐतिहासिक आधार से हीन है। इसीप्रकार श्रीयुत डा० तकाकुसु की आनित के आधार पर जो श्रीयुत डा० श्रीपाद कृष्ण वेल्वलकर महोदय ने वार्षगण्य को विन्ध्यवास का अध्यापक समम्क कर उसको ईश्वरकृष्ण से अर्थाचीन माना है, वह भी असंगत है। वार्षगण्य, ईश्वरकृष्ण से पर्योक्त प्राचीन आवार्य है। इसका काल, महाभारत युद्ध काल के आस पास में निश्चित के आधार पर अपनी कारिकाओं की रचना की है, उस पण्टितन्त्र का रचित्रता वार्षगण्य नहीं हो सकता। इसका उल्लेख हम 'कवित्रव्रिणीत पण्टितन्त्र' नामक प्रकरण में भी कर आये है।

. ईश्वरकृष्ण की सांख्यमप्तित के ही अपर नाम 'कनकसप्तित' 'सुवर्णसप्तित' आदि हैं—

श्रीयुत डा॰ श्रीपाद कृष्ण चैल्वलकर महोदय ने एक बात और लिली है, कि "ईरनरकृष्ण रचित 'सांख्यसप्तित' का हिर्ण्यसप्तित' अथवा 'कनकसप्तित' नाम नहीं हो सकता। क्योंकि ऐसा मानने में कोई प्रवज्ञ प्रमाण नहीं है। चीनी यात्रियों के वर्णन इस सम्बन्ध में किसी विश्वद्ध सत्य को उपस्तित नहीं करिते, उनमें किस्से कहानियों का पर्याप्त पुट है। इसिलये यही ठीक है कि 'सांख्यसप्तित' से 'हिर्ण्यसप्तित' पृथक् रचना है। भोजकृत राजमार्तण्ड नामक योगसृत्रग्रुत्ति

प्रेलिये—गीतारहस्त, 'विश्वको रचना और संहार' नामक प्रकरण, सन् १६२८ ई० के पाठ संस्करण के १८६ पुष्ठ की टिप्पणी।

Clearly therefore Vindhyavasa and his teacher Vrisa or Varsaganya have to be ranked amongst the successors of IsvaraKrisna'.

<sup>[</sup> Bhandar, Com. Vol. P.177] 2 इसी प्रम्थ के 'सांस्य के आचीन प्राचार्य' नामक प्रकरण में धार्य गयंद का जिरचत किया गया है।

में ४१२२ सूत्र पर विन्ध्यवास के दो वाक्य उद्घृत हैं, जिनकी रचना से प्रतीत होता है, कि वह ज्याख्यामन्य होगा। इसिलये यह अधिक सम्भव है, कि ईश्वरकृष्ण की क्रारिकाओं पर विन्ध्यवास ने 'हिरण्यसप्तिति' नामक व्याख्या लिखी हो। प्रत्यों की सूची चनाने वाले अथवा अन्य लेखकों के प्रमाद के कारण मूलप्रन्थ पर टीकाकार का नाम और टीका प्रन्थ पर मूल प्रन्थकार का नाम लिखे जोने से ही इन प्रन्थों की एक समस्ते जाने का श्रम हो गया। ।"

श्री डा० वेल्वलकर महोदय के इन विचारों के सम्बन्ध में हमारा निवेदन है, कि उक्त श्रतुमानों के स्राधार पर सांख्यसप्तति श्रीर हिरख्यसप्तति को पृथक् व्रन्थ नहीं माना जासकता। यह संभव है, कि चोनी यात्रियों के वर्णनों में कुछ कुड़ा कर्कट भी हो, पर अनुसन्धानकर्त्ता का यह फर्च व्य है, कि उसे साफ कर के उसमें से सत्य तत्त्व को छांट ले। छुछ किस्से कहानियों के कारण, उन वर्णनों की सत्य वातों को भी उपेत्तित नहीं किया जासकता । कई-ची [ Kuei chi ] ने यदि यह वर्णन किया है, कि इस प्रन्थ के रचित्रता को तीन लाख स्वर्ण, पारितोपिक श्रथवा भेंट रूप में प्राप्त हुआ था, इसलिए इस प्रन्थ का नाम 'हिरएयसप्तति' होगया, इस बात की प्कट करता है, कि इस भेंट के मिलने से पूर्व उस प्रन्थ का बारतविक नाम उसके विषय के श्रदुसार श्रवश्य श्रौर कुछ होगा, तब यह घटना ईरवरकृष्ण की सांख्यसप्तति के सम्बन्ध में संभव कही जासकती है। श्रीयत डा॰ वैल्यलकर महोदय का यह कथन, कि साख्य के मौलिक सिद्धान्तों में से एक 'हिरएय' श्रथवा 'हिरएयगर्भ' के श्राधार पर इस अन्य का नाम 'हिरएयस-प्तिति' कहा जासकता है, असंगत है। क्योंकि सांख्य में इसप्रकार का कोई भी सिद्धान्त श्रथवा प्रतिपाद्य विषय नहीं है। फिर इस नाम के लिये वह आधार कैसा ? इसलिये क़ई-ची का वर्एन अधिक संभव है, और यह अनुमान ठीक होसकना है, कि 'सांख्यसप्तिव' के रचियता को स्वर्श भेंट प्राप्ति का साधन होने के कारण इसी प्रन्थ के 'हिरण्यसप्तति' 'कनकसप्तित' श्रमवा 'स्वर्णसप्ति' श्रादि नाम भी पड़गये हों। इन नामों के होने में एक श्रीर भी कारण संभावना किया जासकता है। और यह यह है, कि इस सबति में किपल के ही मतों का प्रतिपादन किया गया है, कपित पद उस वर्ण की भी प्रकट करता है, जी स्वर्ण में है। इस साम्य से संभव है. इसका नाम कनकसप्तिति होगया हो, और फिर कनक के पर्याययाची पदों का दौर होजाना साधारण बात है, स्वर्ण, सुवर्ण, हिरएय, हेम जो जिसकी अच्छा लगा, जोड़ दिया। परन्त सर्वप्रथम कनक पर का सप्तति से सम्बन्ध, कपिल के सम्बन्ध पर ही आधारित प्रतीत होता है। सांख्यसप्तित के ही कनकसप्तिति आदि नाम हैं , इसके लिये और साज्ञात् प्रमाण भी हम उपस्थित करते हैं।

(क) अभीतक विन्ध्यवास का कोई प्रन्थ उपलब्ध नहीं हुआ हैं, उसके नाम से जो वाक्य या सन्दर्भ जहां तहां दार्शनिक प्रन्थों में विखरे हुए मिलते हैं, वे सन गया रूप हैं। योग

Bhandarkar, Com Vol., PP.176-177,

सूत्रपृत्ति के जिस उद्धरण ' का पीछे उरलेस किया गया है, उसका व्याख्याकार की भाषा वताकर श्रीपुत डा० वेल्वलकर महोदय ने यह प्रकट किया है, कि विन्ध्यवास का मन्य' सांख्यसप्तति' की व्याख्या होगा। पर वस्तुतः इन वाक्यों से, तथा हमने जो ' सन्दर्भ विन्ध्यवास के संगृहीत किये हैं, उनसे भी वलात् इसप्रकार को कोई भावना नहीं वनती, कि विन्ध्यवास का प्रन्थ व्याख्या-प्रन्थ होगा, और वह भी सांख्यसप्तित का। कोई भी स्वतन्त्र प्रम्थकार इसी प्रकार की रचना कर सकता है। हमें तो यही स्पष्ट प्रतीत होता है, कि उसने प्रपने विचारों के अनुसार सांख्य पर स्वतन्त्र प्रन्थ की रचना की। यद्यपि उसके प्रन्थ का नाम हमें आज भी माल्स नहीं है। यह निश्चत है, कि उसका नाम 'हिरएयसप्तित' आदि अवस्थ नहीं था।

- (म्)—चिंद यह साम भी लिया जाय, कि विन्ध्यवास का प्रन्थ, सांख्यसप्तित की व्याख्या था, तव यह तो श्रीयुत डा॰ पेंट्वलकर महोदय को भी मानता होगा, कि वह व्याख्या गर्च में लिखी गई थी, क्योंकि राजमार्वण्ड से विन्ध्यवास के जो वाक्य प्रवृश्ति किये गये हैं, वे गण रूप हैं ! ऐसी थिति में उस प्रन्थ के 'हिर्एयसप्तित' नाम का श्रासामञ्जस्य श्रवरय विचारणीय होगा। यदि यह कहा जाय, कि 'सप्तित' की व्याप्या होने के कारण इसके साथ भी 'सप्तित' पद लगा दिया गया, तो स्वर्ण भेंट-प्राप्ति निमत्तक 'हिर्एय' पद के साथ 'सप्तिते' पंद का सम्बन्ध स्थापित करना अराक्य हो जायगा, और नाम का श्रासामञ्जस्य उसी तरह चिन्ध्य होगा। ऐसी थिति में यदि नाम सामञ्जस्य के लिये विन्ध्यवास के व्याख्यायन्य के सप्ति श्रायों में माना जाय, तब इस बात का निरुप्य ऐसे प्रन्थ [ श्रथवा उसके कुछ श्रंश ] के उपलब्ध हो जाने पर हो हो सकता है। क्योंकि श्रभी तक जितने भी वाक्य विन्ध्यवास के नाम ' से उपलब्ध हुए हैं. वे सब गणहप हैं।
  - (ग)—चसुबन्धु का समय श्रीयुत 'डा० वेल्यलकर महोदय ने ईसा के तृताय शतक का अन्त ? [ ३०० Å. D. ] माना है। विन्ध्यवास उसका वृद्धसमकालिक था। ऐसी स्थिति में विन्ध्यवास का काल ईसा के तृतीय शतक के पूर्वार्क [ २४० Å. D. ] के समीप माना जा सकता है, इसमें और अधिक पूर्व नहीं। जैन मन्य अनुयोगद्वार सूत्र का समय आधुनिक विद्धानों ने ईसा का प्रथम शतक [ १०० Å. D. ] माना है, अर्थात् इस समय के अनन्तर इस प्रन्थ की रचना नहीं भानी जा सकती। अब इम देखते हैं, कि विन्ध्यवास और अनुयोगद्वार सूत्र के काल में १४० वर्ष का अन्तर हैं। अर्थात् उक सूत्रों की रचना के इतने वर्ष धाद विन्ध्यदास हुआ। इस प्रन्थ के ४१ वें सूत्र में कुळ जैनेतर प्रन्थों के नामों का उल्लेख हैं। उनमें एक नाम 'कनगसत्तरी' भी है,

 <sup>&</sup>quot;सच्चतप्यत्वमेव पुरुपतप्यत्वम् । विम्त्रे प्रतिविम्बमानच्छायासदशब्द्वायान्वरोद्भवः प्रतिविम्बर ब्देनो-च्यते ।" [योगस्त्र, शास्त्र ।

इसी प्रत्य के 'सांख्य के प्राचीन धावारी' नामक प्रकरण के बन्त में विज्यवास का वर्धन किया गया है। उसी प्रसंग में उसके नाम से उपलब्ध सन्दर्भों का यथाश्चय संग्रह कर दिया है।

Bhandarkar, Com. Vol., P.178.

जिलका संस्कृत रूप 'कनकसप्तिवि' है, 'फनकसप्तिवे' ध्वर्णकप्तिवे' श्रथया 'हिर्द्ययसध्तिवे' ये एक ही मन्य के नाम हैं, और बद्द म य ईरवरकृष्ण का 'सांख्यसप्तिवे' है। विन्ध्यवास तो उस समय तक परवन्न ही नहीं हुआ था। ऐसी स्थिति में उसके मन्य का यहां उरुतेल होना असंभव है। क्या ईरवरकृष्ण, विन्ध्यवास से परचाहर्त्ती आचार्य था—

(घ) 'जर्नल श्रॉफ् इरिडयन हिर्सू?' भाग ६ प्र ३६ पर, श्रीयुत वितयतीय भट्टाचार्य हो जा अधिनिक संस्करण के श्रमुसार B, भट्टाचार्य के नाम से प्रसिद्ध हैं ] का एक लेख प्रकाशित हुआ है। आपने भी अपने लेख में प्रांतक प्रभाणों के आधार पर ईरवरकृष्ण और विरुध्यवासी की पृथक् व्यक्ति सिद्ध किया है। परन्तु इसके साथ ही ईरवरकृष्ण को विरुध्यतासी का परचाद्यन्ती आवार्य माना है। इसमें प्रमाण यह उपस्थित किया गया है, कि 'ईरवरकृष्ण ने सम्पूर्ण सांस्य अधीं को प्रसुत करने के लिये केचल ७२ आर्थाओं की संस्थित पुस्तक में तीन आर्था स्माणायह उपस्थित किया गया है, कि 'ईरवरकृष्ण ने सम्पूर्ण सांस्य अधीं को प्रसुत करने के लिये केचल ७२ आर्थाओं की संस्थित पुस्तक में तीन आर्था स्माणायह है। किया के मत्र का संद्यन करना पाहता है। क्यों कि असने अपना मध्य प्रांचीन पिछतन्त्र के अनुसार ही लिया है, खेते: विरुध्यवास ईरवरकृष्ण से प्राचीन होना चाहिये। उसने विरुध्यवास का नाम या उसपर बालोचना इसलिये नहीं लिखी, कि वह परधारी का वन्नोख नहीं करता।

अंगुन भट्टाप्यर्थ के इस विचार से हम सर्वातना सहमत हैं, कि ईश्वरकृष्ण और विनन्धवास पृथक् २ व्यक्ति हैं। परन्तु विनन्धवास की व्यक्ति ईश्वरकृष्ण को व्यविति मानता संग । नहीं कहा जासकता। पर्ते तो यही है, कि सन्पूर्ण तेन [ १६-४६ ] व्यविद्यों में केवल स्ट्रासारीर का उल्लेख नहीं किया गया। उनमें व्यव्य शरीमें को अन्तेल है। सुन्धरारोर का स्थल्क केवल एक (१०) व्यावों में चर्णन किया गया है। व्यक्त, मान भी तिवा नाग, कि तीन व्यविद्यों में स्ट्रासारोर का उल्लेख है, हसमें विपयमतिपादन की पूर्णता ही कारण कही जासकती है, त्यव्यत की मावना नहीं। इस प्रसंग में कोई भी ऐसा वलपूर्वक वल्लेख नहीं है जिससे लच्छन की मावना नहीं। इस प्रसंग में कोई भी ऐसा वलपूर्वक वल्लेख नहीं है जिससे लच्छन की मावना न्याविद्यों का है। वहां तो साधारण एप में केवल विपय का प्रतिपादन है, जैसे कि अन्वत क्षय विपयों का।

इसके लिये भट्टाचार्य महोरय ने जो युक्ति उपस्थित को है, कि 'ईरवरकृष्ण ने विन्ध्यवास का नाम या उसपर खालोचना इसलिये नहीं लियी, कि यह परवारों का उस्लेख नहीं करता? बहुत ही अनुप्युक्त है। ईरवरकृष्ण ने परेबी आर्या में परवारों के उस्लेख न किये जाते का जो निर्देश किया है, वह उन्हीं परवादों के लिये है, जो 'पष्टितन्त्र' में वर्णत किये गये हैं। ईरवरकृष्ण ने उन्हीं परवादों को अपने अन्ध में छोड़ देने का उरलेख किया है। यदि अद्रावार्थ महोत्य की उस्त युक्ति को इस प्रसाम में ठीक माना जाय, तो इसका अभिशय यह निकलता है, कि 'पष्टितन्त्र' में भी विन्ध्यवास के मतका खबड़न होना चाहिये, जो सर्वया असम्भय है। श्रीयुत महायार्थ ने ईरवर-कृष्ण के उन्ता लेख का अनुचित लाग उठाकर उसका अस्थानमें प्रयोग किया है। स्वींकि वह उन्हीं परवारों को अपने मन्य में छोड़ने का निर्देश कर रहा है, जो पष्टितन्त्र में प्रतिपादित हैं। इसलिये यस्तुस्थिति यही कही जासकती हैं, कि ईश्यरकृष्ण के सुद्मशरीरसम्बन्धी वर्णन में किसी के भी खब्डन की भावना नहीं हैं, यहां कैयल साथारण रूप में विषय का ही प्रतिपादन है।

इसके खितिरिक्त यह भी हैं, कि भट्टाचार्य महोदय की यह युक्ति स्वतन्त्र रूप में खपने खर्थ को सिद्ध नहीं करती, और खरपष्ट भो हैं। जब कि इसके विपरीत खनेक प्रमाणों से ईरवर्र कृष्ण की प्राचीनता सिद्ध हैं. और विन्ध्यवासी की खुपेता तो ईश्वरकृष्ण का ज्याख्याकार माठर भी प्राचीन हैं।

वत्त्यसंप्रह की भूमिका में ईश्वरकृष्ण का वर्णन करते हुए श्रीगुत भट्टाचार्य महोदय ने किखा है, 'क्योंकि माठरने सांख्याचार्यों की मूची में वृपगण श्रयवा धार्यगरण का उन्होदा नहीं किया है, केवल इसी श्राधार पर ईश्वरकृष्ण को वापगरण से प्राचीन नहीं माना जासकता। श्रौर माठर के भिष्ठित पद से वापगरण का मह्ण किया जासकता है, श्रौर उसके शिष्य विन्ध्यवास का मी। इसिलये केवल इस श्राधार पर ईश्वरकृष्ण को इंतना प्राचीन नहीं माना जासकता, कि वह श्रीस्ट हितीय शतक में हो।

श्रीयुत भट्टाचार्य महोदय के इस लेख के सम्यन्य में हमारा नियंदन है, कि जहां तक ईरवरकृष्ण और वार्यगण्य की पूर्वापरता का सम्यन्य है, यह ठीक है, कि माठर की सूची में वार्यगण्य का नाम न होने से वार्यगण्य, ईरवरकृष्ण की अपेचा श्रवांचीन नहीं कहा जासकता। हम इस वात का पूर्व भी निर्देश कर आये हैं, कि अन्य व्याख्यकारों ने इस शिष्यपरम्परा की सूची में वार्यगण्य का भी उच्लेख किया है। परन्तु माठर के 'श्रश्ले' पद से विन्ध्यवासी, का भी बहुण किये जाने का जो उल्लेख भट्टाचार्य महोदय ने किया है, वह एक श्रान्ति के उपर ही आधारित हैं। और वह आन्ति के इस समान्वायं का साचात् गुरू अर्थान् अध्यापक सममते हैं। और इसी कारण उन्होंने ईश्वरकृष्ण को विन्ध्य वासी के भी पीछे ला पसीटा है।

कहा बासकता है, कि विन्ध्यवासी ने ही वसुवन्धु के गुरू सुद्धमित्र को सास्त्रार्थ में परास्त किया या। त्रपने गुरू के उस त्रपमान से प्रेरित होकर त्रसने विन्ध्यवासी का सम्बन्धन हैं। केवल इतने त्राधार पर ईश्वरकृष्ण के प्रन्थ वा उस समय विद्यमान न होना सिद्ध नहीं किया जासकता।

वया ईश्वरकृष्ण के काल-निर्णय के लिये, तिव्यती श्राधार पर्याप्त हैं ?--

थीयुन सनीशचन्त्र विद्याभूगण् के 'इषिडयन लॉनिक' नामक प्रन्य के दृष्ठ २०४-५ के आधार पर श्रीयुत महाचार्य महोदय ने लिखा है, कि ।तुन्यती लेखों के आधार पर ईश्वरकृष्ण और दिड्नाम समकालिक सिद्ध होते हैं। निक्यती लेखों में उनके शास्त्रार्थ चौर ईश्वरकृष्ण के मितिकाभंग की नथा है।

इस सम्बन्ध में हमारा नियेदन हैं, कि ये सब इसप्रकार के तिब्बती लेख, इसी ढंग के कहे जा सकते हैं, जैसे बल्ताल के भोजप्रवन्त में, भोज के दरवार में उन सब कवियों को उकड़ा कर दिया गया है, जिनमें सम्बन्ध में बल्ताल जानकारी रखते थे। चाहे वे कि भोज से कितने ही पूर्व हुए हों अथवा परवात्। वस्तुत: उनमें ऐतिहासिक तथ्य नहीं है। विन्य्यास ने जब शास्त्राओं में प्रसिद्ध बीडिविद्यान् बुद्धिम्त्र को परास्त कर दिया, उसके जननत उस पराज्य जन्म प्रतिक्रिया से प्रयावित होकर पोंद्ध दनकथाओं में न मालूम कितने शास्त्राओं की करणना कर छाती । इंद्यानी । जीर न मालूम कितने वैद्या विद्यानों को प्रतिक्रा सम्मान होगी। जीर न मालूम कितने वैद्या विद्यानों को प्रतिक्रा मम का होपी ठहराया गृथा होगा। इन लचन ज्यापों पर इतिहास का शोधन नहीं किया का मालना। उक्त तिब्बती लेलों की तथ्या हो कोई भी प्रसायित अपार्य नहीं हैं। क्या ज्यापुतिक विचारक, भारतीय सम्पूर्ण संस्कृत केयों को असी क्ष्म में ऐतिहासिक तथ्यता स्वीकार कर सकते हैं १ दूर के ढोल हमेशा ही मुहामने लगा करते हैं। विन्य्यवास के निरिचत काला [२४० A. D.] से ईरवर्ज्य की प्राचीतता ज्यन्य अने क्षायारों पर प्रमाणित की जा मुको है, और विन्य्यवासी से तो ईरवर्ज्य की प्रचीतता ज्ञान सांस्थाति का व्याव्यारों पर प्रमाणित की जा मुको है, और विन्यवासी से तो ईरवर्ज्य की प्रचीतता ज्ञान सांस्थाति का व्याव्यारों पर प्रमाणित की जा मुको है, और विन्य्यवासी से तो ईरवर्ज्य की प्राचीतता ज्ञान

विनध्यवासी और व्याडि-

यहां विन्ध्यवासी के प्रसग से हम ज्यांडि के सम्बन्ध में भी कुछ निवेदन कर देना चाहते हैं। होशकारों ने ज्यांडि को विन्ध्यवासी लिखा है। इससे आधुनिफ अनेक विद्वानों को यह श्रम हो गया दें, कि सांख्याचार्य विन्ध्यवासी और ज्यांडि एक १ ही ज्यक्ति थे।

श्रीयुन महाचार्य महोदय के इस विचार से इस सर्वेवा सहमत हैं, जो उन्होंने अपने क्षेत्र में क्यांडि और सांस्थाचार्य विन्ध्यवासी को पृषक् व्यक्ति माना है। उन्होंने अपने विचार का ज्याचार कुमारजीव और परमार्थ के लेखें [वसुबन्धुचरित] को माना है, और उनके मुख्ययक्षे

चीलाना संस्कृत संग्रीत् बनारस से मकाशिव नाजस्यति को भूमिका, श्री धतुसुबरस्म शर्मा लिखित, पृष्ट ३, ४ पर ।

में कोशों को अप्रामाणिक तथा असंगत बताया है।

हमारा इस सम्मन्य में विचार है, कि इन दोनों आचार्यों को पृथक् मानने पर भी फोशकारों का कथन असंगत नहीं है। वस्तुस्थिति यह है. कि सांख्याचार्य विम्ध्यपासं का वास्तविक नाम रुद्रिल 'था। इस सम्बन्य में श्रीयुत भट्टाचार्य महोदय ने भी अपने लेख में अच्छा प्रकाश डाला है। यह सांख्याचार्य रुद्रिल, विम्ध्य में निवास करने के कारण ही विम्ध्यवास अथवा विम्ध्यवासी नाम से प्रसिद्ध था। इसांप्रकार व्याहि नामक आचार्य भी अपने समय में विमध्य पर निवास करने के कारण विम्ध्यवासी नाम से प्रसिद्ध होगा। यह व्याहि व्यावरण शास्त्र का आचार्य था, सांख्य का नहीं। कोशकारों ने व्याहि को विमध्यवासी, विमध्य में निवास करने के कारण ही लिखा है। कोशों के लेखों से यह बात सर्वेथा रुपष्ट हो जाती है। उनके लेख हैं-

(१)—'श्रथ व्याडिविंन्ध्यस्थो'

त्रिकाण्डशेष २।३।२४-४।

(२)—'श्रथ व्याहिर्विभ्यवासी २'

श्रमिधानचिन्तामणि, हेमचन्द्रकृत, ३।४।६

(३)—'श्रय ब्लार्डिक्थिनियास्याप' 'केशाय-कलपत्रु म' गायकवाड़ संस्करण पृष्ठ दशे इन कोशों में पृथक् २ 'विन्ध्यस्य' 'विन्ध्यवासी' और 'विन्ध्यनिवासी' इन तीन परों का निर्देश किया गया है। जिनसे केवल एक अर्थ को ही प्रधानता द्योतित होती है। संभव है, विन्ध्य में कोई ऐसा आश्रम अथवा स्थान [नगर आदि] होगा, जढां पर प्राय: चिरकाल तक विद्वानों का निवास रहा होगा। और जो विद्वान वहां का निवास काता में अधिक प्रसिद्धि प्राप्त कर सका, लोक में उसका उस नाम से भी ज्यवहार होता रहा होगा। इसी आधार पर कोशकारों ने ज्यांडि को विन्ध्यवासी लिख दिया है। इससे प्रदूत के विन्ध्यवासी होने का निर्धे अथवा विरोध नहीं होता। ज्यांडि के साथ पठित विन्यक्षसी पद से, ब्रह्म को समकता आसंगत है। कोशों में इस प्रकार को कोई ध्वान नहीं है। यदि कोशकार ज्यांडि को प्रहिल, अथवा ब्रह्म को ज्यांडि वतांव वह कथन अवश्य असंगत होगा। परन्तु कोश के उक्त स्थलों में ऐसा नहीं है। इसिव्य हम इससे यही परिणाम निकाल सकते हैं, कि विन्ध्य में निवास करने के कारण अपने र समय में अनेक विद्वान विन्ध्यवासी पद के प्रसिद्ध होते रहे हैं। उनमें से कुळ का उल्लेख प्रयों में मिलता है। जिनमें ये हो विन्ध्यवासी वि प्रसिद्ध ही हैं। उनमें से कुळ का उल्लेख प्रयों में मिलता है। जिनमें ये हो विन्ध्यवासी वी प्रसिद्ध ही हैं—

(१)—व्यांडि, विन्ध्यवासी, व्याकरण शास्त्र का आचार्ये, स्नीस्ट से अनेक शतक पूर्व इसका प्राहुर्भाव हुआ था।

(२)-- रुद्रिल विन्ध्यवासी, वार्षगण्य सम्प्रदायका सांख्याचार्य, ख्रीस्ट २५० के लगभग

यदेव दिव तस्त्रीरं परन्तीरं तद्वधीवि च । बदता रुद्रिक्षेनैव ख्यापिता विन्ध्यवासिता ॥

तावसंब्रह, विकास टीका, पृष्ट २२ \* अभिभागचिन्तामणि को टीका में 'विन्ध्यवासी' पद का वर्ष 'विन्ध्ये वसति विन्ध्यासी' किया हुआ है। जिससे हमारे अभिमाय की पृष्टि होती है।

(३)—एक और तीसरे विन्ध्यवासी का उल्लेख वाचस्पति मिश्र ने न्यूंगसभाष्य की व्याख्या तत्त्ववैदाारदी में कैवल्यपाद के प्रथम सूत्र पर किया है। इसी जन्म में रसायन के प्रयोग से सिद्धि प्राप्त कर लेने के प्रसंग में लिया है—

'इहेंन वा रसायनोपयोगेन । यथा मागड्डयो मुनिः रसोपयोगाद् विन्ध्यवासी इति ।'

इससे स्पष्ट प्रतीत होंता है, कि मार्यडंच्य नामक मुनि ने, जो चिन्ध्यवासी कहलाता या, रसायन के उपयोग से सिद्धि को प्राप्त किया। इससे तीसरे मार्यडंच्य विन्ध्यवासी का पता लगता है। इसप्रकार ज्वाकरण के आचार्य ज्यांडि को चिन्ध्यवासी विशेषण के आधार पर सांख्याचार्य रुद्रिल समफता सर्वेधा असंगत है।

सन्मतितर्भ के विद्वान् सम्पादक महोदय ने पृष्ठ ४३३ पर टिप्पणा में तिस्ता है---

धौर इसके आगे कोर्यों के पूर्वोक्त सन्दर्भ उद्घृत किये हुए हैं। आपने भी कोर्यों का यहीं अभिप्राय समक्ता है, कि सांख्याचार्य विन्ध्यवासी को 'व्याडि' नाम से कहा गया है। परन्तु उपर्युक्त विवेचन से इस आन्ति का स्पष्टीकरण हमने कर दिया है।

'सांख्यमप्तति' 'सुवर्शसप्तति' ख्रादि नाम एक ग्रन्थ के होने पर मी, ईश्वरकृष्ण और विन्ध्यवास एक नहीं होसकते---

इसप्रकार सांख्यसप्तित और हिरएयसप्तित के एक प्रन्थ होने का निरचय होजाने पर मी ईरवरकृष्ण और विन्ध्यवास का एक होना सिद्ध नहीं होसकता। क्योंकि इनके समय में वहुत अन्तर हैं, और इनकी रचना सर्वथा पृथक् २ हैं। आज तक भिन्न २ मन्यों में विन्ध्यवासी के ताम से जो उद्धरण और मत हमें उपलब्ध हुए हैं, उनमें से एक भी ईरवरकृष्ण के प्रन्थ में नहीं है। इतना ही नहीं, प्रत्युत दोनों के मतों में परस्पर विरोध ' पाया जाता है। यदि ये दोनों पक ही व्यक्ति होते, तो देसा होना असंभव था। इसलिये जिस किसी व्यक्ति ने भी ऐसा लिखा है, कि वार्थगण्य के शिष्य ने 'हिरस्यसप्तित' नामक प्रन्थ की रचना की, वह अवस्य अविरवस्तीय है, जैसा कि प्रीयुत डा० वैरचलकर महोदय ने भी लिखा है। वस्तुतः प्रतीत यह होता है, कि वसुवन्धुंचरित का लेखक परमार्थ इस बात का विवेचन न कर सका, कि 'हिरस्यसप्तित' का रचिता वार्ष गण्य का शिष्य था, अथवा कपिल का। संभवतः वार्ष गण्य के भी प्राचीन सांख्याचार्य होने के कारण उसने पेसा लिख दिया हो, उसके इस अविवेक के कारण प्रवादती विद्यतों को यह अम होगया, कि 'हिरस्यसप्तित' का रचिता वार्षगण्य का भिक्त कराचित कोई अस्य व्यक्ति हो। अथवा यह भी संभव है, कि परमार्थ के प्रत्य के

दिल्ली, इसी प्रकरण का पिछला प्रसंग, जिसमें विरुप्तवास के मर्वो का उल्लेख किया गया है, ये सब ही मत, इरवरहुप्य के मत से विरुद्ध हैं।

Bhandarkar Com Vol P 175

888

समझने में उन आधुनिक विद्वानों ने भूल की हो, जिन्होंने 'हिरएयसप्तिन' के रचियता को वार्ष गण्य का शिष्य बताया है। ऐसी स्थिति में 'सांख्यसप्तिन' तथा 'हिरएयसप्तित' के एक होने पर भी ईरवरकृष्ण और विन्ध्ययास को एक व्यक्ति नहीं कहा जासकता।

ईश्वरकृष्ण का काल, ख़ीस्ट शतक प्रारम्भ होने से कहीं पूर्व है-

श्रीयुत डा॰ श्रीपादकृष्ण वैल्वलकर महोदय के लेखानुसार विन्ध्यवास का समय ईसा की तृतीय शताब्दी का पूर्वाद्ध (२४० A.D.) स्थिर किया गया है। इसमें कोई सन्देह नहीं, कि श्रपने समय में विन्ध्यवास सांख्य श्रौर श्रन्य दार्शनिक सम्प्रदायों का प्रकारह तथा उद्भट विद्वान् था, वह सांख्यसिद्धान्तों का ऋनुयायी था, उसने स्वसामयिक बौद्धश्चादि विद्वानों से शास्त्रार्थ करके उनको पराजित किया, श्रौर सांख्यसिद्धान्तों की श्रेष्ठता को स्थापित किया। यह कहना श्रत्युक्ति न होगा, कि वेदान्त के लिये जो कार्य अपने समय में आदि शंकराचार्य ने किया. वहीं कार्य सांख्य के लिये विन्ध्यवास ने श्रपने समय में किया। विनध्यवास के इस प्रवल संघर्ष श्रीर श्राधात के कारण, प्रतीत होता है, विद्वानों में सांख्य की चर्चा ने धीरे २ प्रसार पाया, और सांख्य के श्रध्ययनाध्यापन की प्रवृत्ति में उन्नति होने के कारण समय पाकर उसके श्रवान्तर सम्प्रदायों में एक विशेष जागति उत्पन्न हो गई। श्रमुमानतः विन्ध्यवास की मृत्यु के लगभग दो शतक श्रनन्तर यह श्रवस्था वन चुकी होगी। यह समय वह था, जब कि ईश्वरकृष्ण की सांख्यसप्तति पर 'युक्ति-वीपिका' जैसी व्याख्या लिखी गई। जिसमे सांख्य सम्प्रदाय के अनेक आचार्यों के मतों का उल्लेख किया गया है। उस समय इनकी चर्चा का विशेष प्रावच्य होगा। इसलिये 'युक्तिदीपिका' जैसी न्याख्या में इनका समावेश तथा विचार करना स्वाभाविक था । माठर के समय में यह सब बात न होने हे प्रतीत होता है. कि माठर अवश्य विन्ध्यवास से प्राचीन होगा । उसका मन्ध सांख्य-्सप्तित की केवल व्याख्या है, जब कि युक्तिदीपिका में सांख्य के अवान्तर संप्रदायों का विशद विवेचन उपलब्ध होता है।

ं यह कहना तो युक्त न होगा, कि माठर का समय युक्तिदीपिका से पर्यात श्रवीचीन क्यों न मान लिया जाय, जब कि सांख्य के श्रवान्तर समप्रदायों के विषय में, पठन-पाठन प्रणाली के पुतः नष्टप्राय हो जाने के कारण, लोग प्राय सब कुछ भूल चुके थे। क्योंकि युक्तिदर्शिकाकार ने स्वयं श्रमेक स्थलों पर माठर के मतों का उक्लेख किया है, श्रीर कहीं र उनका खरडन भी किया है। दूसलिये विन्ध्यवास की श्रपेक्षा माठर का प्राचीन होना ही श्रिषक युक्ति-युक्त प्रतीव होता है। इस स्रोत से भी माठर का लगभग वही समय श्राता है, जो हम दन्हीं पूष्ठों में पूर्व निरचय वर आये हैं, श्रयांत् देसा की प्रथम राताब्दी का प्रारम्भ। ए सी स्थिति में ईश्वरकृष्ण का समय ईसवी शतक के प्रारम्भ होने से कहीं पूर्व चला जाता है।

र श्लीयुत डा॰ वैद्यत्वकर मदोद्य ने इंश्वरकृष्ण का समय ईसा के प्रथम शतक के बागभग खतुमान किया है। Bhandarkar Com. Vol., P. 178

माठर का उक्त समय माने जाने के लिये अन्य आधार--

एक खौर स्रोत से भी माठर का समय ख़ीस्ट शतक के खारम्भ होने के खास पास ही सिद्ध होता है । यास्कीय निरुक्त पर दुर्गाचार्य की यृत्ति है । दुर्गाचार्य ने श्रपनी यृत्ति में साख्यों •

का एक सन्दर्भ इसप्रकार उद्धृत किया है -"साख्यास्तु तम शब्देन प्रधान साम्यापन्न गुण्ययमुच्यमानमिन्छन्ति । ते हि पारमपै सूनमधोयते-'तम एव खलिग्दमम स्त्रासीत्तिसमस्तमसि द्येत्रज्ञ एव प्रथमोऽध्यवर्त्तत'इति ।' [७१३] ँ यहा पर जो पिक्त दुर्गने पारमर्प सूत्र के नाम से उद्धत की हे, वह नाठरवृत्ति में उक्त पाठ की अत्यधिक समानता के साथ अनुद्धृत रूप में ही उल्लिखित है। उरवीं आर्या की अव-तरिएका में माठर इसप्रकार पाठ श्रारम्भ करता है--

"तन्त्रमिति च्यास्यायत । तम एव स्तित्वदमन्न कासीत् ।" तस्मिस्तमिति स्रोत्रज्ञोऽभ्यवत्तेत

प्रथमम् । तम इत्युच्यते प्रकृति । पुरुप त्तेत्रज्ञ ।" माठर कें लेख से प्रतीत होता है, कि यह इन पक्तियों के द्वारा 'तन्त्र' पद का व्या-ख्यान कर रहा है। 'तमस्' ही यह पहले था, तमस् की विद्यमानता में चेत्रज्ञ प्रथम वर्त्त मान था। 'तमस्' प्रकृति कही जाती हैं, पुरुष चेत्रज्ञ । इन वाक्यों से माठरने 'तन्त्र' पद का ज्याख्यान किया हे। इस लेख से 'तन्त्र' पद के निवंचन का एक विशेष प्रकार ध्वनित होता है। 'तमस्' शब्द का (तम) और 'त्रेप्रज्ञ' शब्द का 'त्र' वर्षो लेकर 'तन्त्र' पद पूरा होता हे, तथा इससे यह अर्थप्रकट होजाता है, कि जिसमें मुख्यतया प्रकृति स्त्रीर पुरुप के स्वरूप का विवेचन हो, यह 'तन्त्र' है। इस प्रकार और भी अनेक पदों के निर्वचन माठर ने अपनी व्याख्या में किये हैं।

हुर्ग ने अपनी व्याख्या में उक्त पारमर्प सूत्र को यह प्रकट करने के लिये उद्घृत किया हे, कि 'तमस्' शब्द प्रकृति अथवा प्रधान का पर्याय है। जितना सूत्र दुर्ग ने उद्घृत किया है, उस e, क्ष्म वनस् राज्य नपूर्व है, कि 'तमस्' शब्द प्रधानपर्याय है, परन्तु दुर्ग इस बात को अवस्य ा नवा नव अपना प्राप्त के तिये ही प्रयुक्त हुआ है। यह बात माठर जानता है, कि इस पक्ति में 'तमस' शब्द, प्रकृति के लिये ही प्रयुक्त हुआ है। यह बात माठर जानवा ६, १७ २५ नार । वृत्ति म ज़क्त प,क्त के अनन्तर ही लिखी हुई है। साल्यशास्त्र में साधारण तीर पर तमस् । पद,

तुल्लन करें — तमो वा इटमम आसोदेकमः मैतायणो उपनिषद्, शरा। मोर 'तम् आसीत् तमसाः

र यह पाठ सुवर्णसम्बतियास्त्र' नाम से मुद्रित चीनी अनुवाद के संस्कृत रूपान्तर के बाधार पर दिया गया यह पाठ पुण्या । माठावृत्ति की मुद्रित पुस्तक में 'अभिवर्षते प्रथमम्' पाठ है।

<sup>- |</sup> दूल प्रवेष, १८०व में स्वाहकार और भगवान् पर्दों का निवंचन । पुन कारिका ७० में वृक्षिये २० कारिका की स्वाहमा में "यहकार और भगवान् पर्दों का निवंचन । पुन कारिका ७० में दाखय २ - ७०११५० । ११वित्र' स्रोतान्, पदो का निर्वचन। २३ कारिका की ब्यारया म 'त्रह्मचारी' पदका निर्वचन। २२ 'गावज' आर नाज्य प्रसमकार के मिर्वचनी की प्रामाणिक चतलाने के लिये निरन्त का एक वास्य भी कारिका की ब्याख्या प इसमकार के मिर्वचनी की प्रामाणिक चतलाने के लिये निरन्त का एक वास्य भी उद्घृत किया गया है।

्र इसके श्रांतिरिक्त यह बात भी है, कि संश्कृत साहित्य में कोई उद्धरण, उस विषय के मृत श्राम्य के नाम पर भी उद्भुत किये जाते रहे हैं, पाहे वे उद्भुत वाक्य, उस श्रामार्थ के श्रुत्यायी किसी भी विद्वान् के लिखे हुए हों। ऐसे श्र्मेक उद्धरणों का समह हम पूर्व प्रकरण ' में कह चुके हैं। ऐसी स्थिति में यह भी संभव है, कि दुर्गद्वारा उधुद्त वाक्य, माठर की मृत रचना हो; श्रीर उसी को 'परमर्थि' के नाम पर उद्भुत कर दिया गया हो। क्योंकि वह वाक्य, परमर्थि के सिद्धान्तों पर लिखे गये प्रन्थ से ही किया गया है। यह एक विरोप व्यान देने की वाव है, कि दुर्ग ने जिस उद्देश [ 'तनस्र' पद, प्रधान प्रथवा प्रकृति का पर्याय है ] से इस वाक्य को श्रुप्त प्रम्य में उद्दुत किया है, वह माठर को व्याधार माने जाने पर ही संगत हो सकता है। पर वस्तुतः दुर्ग के 'सुत्रमधीयते' पद इस विचार के स्पष्ट वाक्क हैं। इसित्वचे यह श्रविक संभ र है, कि इसप्रकार को श्रानुपूर्वी का कोई सूत्र पञ्चतिश्व का रहा हो। माठर हिन श्रीर दुर्ग के इस प्रसंग से सुत्र के वास्तिवक कलेवर का पता लग जाता है '।

उस सुत्र का प्रथम अर्द्ध भाग—'तम एव खिलवर्मम आसीत्' कुछ खर्यन्त साधारण पाठभेर के साथ मैत्रायणी दर्गनिषद् में भिलता है। वहां पाठ है—'तमो वा इर्मम आर्तादे क्रमें [१८१२], इस अर्थ का मूल आधार उपनेव का [१०। १२६१३] मन्त्र कहा जातकता है। मैत्रायणी उपनिषद के उक्त सक्त का पूर्व नर प्रसंग वेद्यने से यह श्रष्ट होजाता है, कि उपनिषद का ने इन अर्थों को सांख्य के आधार पर लिखा है। हमारा अभिप्राय यह है, कि पारमपे सूत्र के प्रथम अर्द्ध भाग की आनुपूर्वी, भैत्रायणी की रचना से पूर्व ही। सांख्यम्य में विद्यमान थी। जिसका मूल आधार उपनेव वा उक्त मन्त्र कहा जासकता है। तीनों गुणों की सास्यावस्था के लिये 'तमस्' शब्द का प्रयोग, मैत्रायणी के प्रसन से में ध्वतिना होता है, परन्तु सांख्य के स्वयत्वस्थान व्याख्याम्यों में सर्वप्रथम माठर ने ही इस अर्थ ['तमस्' एद प्रकृति अथवा प्रधान का पर्याय है। का स्वष्ट उत्तेव किया है। जिसके आधार पर हुने का लेख समझत कहा जासकता है। सेमय है, दुने के समय इत आतुर्गी के मूल लेखक पञ्चिता का प्रस्थ भाव है।

माठरवृत्ति में वर्णित उद्धरणों के श्राधार पर उसके काल का निर्णय—

ें. किसी भी:प्रम्थ में श्राये हुए उद्धरखों के आधार पर भी उस प्रम्था के काल का निर्णय करने में बड़ी सहायता मिलती है। परन्तु ऐसा विवेचन उन्हीं प्रम्यों के सम्बन्य में अधिक

देखिये-इसी प्रन्थ के द्वितीय प्रकरण का श्रन्तिस भाग।

<sup>\*</sup> इस प्रत्यके शन्तिम प्रवस्या का 'वन्त्रदि ख' प्रसंग देखें।

प्रामाणिक होसकता है, जिनके विशुद्ध संस्करण प्रकाशित होचुके हैं। माठरवृत्ति का व्यभीवृक् ऐसा कोई संस्करण प्रकाशित नहीं हुव्या है। फिरभी इस सम्बन्ध में हम कुद्ध प्रकाश डालने का यत्न करेंगे।

माउरवृत्ति में छुल ६२ के लगभग उद्धरण उपलब्ध होते हैं। हमने यह गखना चौरम्बा संस्कृत सीरीज वनारस से प्रकाशित संस्करण के आधार पर की है। इस प्रम्थ के धन्मादक महोदयने प्रन्थ में उद्भुव सन्दर्भों की जो सूची दी है, उसमें केवल १४ उद्धरण शानाये गये हैं। यह सुची अपूर्ण है। युवर्णनानियास्व के विद्वान् सन्यादक महोदयने माउरवृत्ति के उद्धरणों की संख्या ४१ लिखी ' है। परन्तु यह सुची भी परिमाजित नहीं है। इस सम्बन्ध में हम प्रभी अभी 'माउरवृत्ति की उद्धरण, और उनके आधार पर माउर के काल के सम्बन्ध में क्या प्रकाश पद सकता है, इसका विवेचन करना चाहते हैं।

माठ वृत्ति के सम्भीर अध्ययन से यह वात प्रकट हो जाती है, कि बनारस के विद्यमान. संस्करण में बहुत से ऐसे सन्दर्भ हैं, जो समय २ पर अध्येताओं या अध्यापकों के द्वारा उन की हस्तरी जिस्कित प्रतियों के हाशिये (प्रान्त) पर जिसे गये होंगे, और किर उन हस्तिजितिन प्रतियों से अन्य प्रितिशिष करने वाले लेखकों ने उन सन्दर्भों को जहां नहां मूल पाठ में मिलाकर जिस्के दिया। 'इसप्रकार अन्य का वास्त्रविक माग न होते हुए भी आज वे सन्दर्भ अध्य का भाग समसे जारहे हैं, किसी भी विद्यान ने आज नक मन्त्रीरतापूर्वक इस बात पर ध्यान नहीं दिया। इसका परिणाम यह हुआ, कि हम कीम सन्देहपूर्ण अपरी वालों को लेकर वहस में पड़ जाते हैं, और वास्तिवकता से दूर हो जाते हैं। जहां तक 'प्रांत' के पाठों का मूल अन्य में समयिष्ट होजाने का मन्दित्वा से दूर हो जाते हैं। जहां तक 'प्रांत' के पाठों का मूल अन्य में समयिष्ट होजाने का मन्दित्वा से दूर हो जाते हैं। जहां तक 'प्रांत' के पाठों का मूल अन्य में समयिष्ट होजाने का सम्बन्ध है, इसको वे विद्वात अन्दी तरह ममकते हैं, जिन्होंने प्राचीन हस्तिज्ञित अन्यों का समाजोचनावृत्रक सम्पादन किया है।

माठरपृत्ति में ब्रानेक प्रच पों की संमावना तथा उनका सकारण उद्भावन-

माठरवृत्ति के इसप्रकार के द्रो एक सन्दर्भों का इसी प्रकरण में हम पहले उन्होंस के प्रभाव हैं; और इस सन्दर्भका भी उन्होंस कर आये हैं, ओ हरिमद्र सृश्कित पह्दर्शनममुख्वयकी ज्याख्यामें गुण्यस्त्र सृश्चि 'तदुक्त गाठरप्रान्ते' कहकर एक पद्यका उन्होंस किया है। गुण्यस्त्र स्वि इतने ज्यवस्थित रूपसे अपने उद्धरणका निर्देश किया है, कि उससे एक बढ़ी मुख्डी खुल जाठी है, और उसी से एक विशेष दिशाकी स्वना वाकर हम माठरवृत्ति के वास्तिविक पाठों को समक लेने में पर्व्याप्त सीमा नक स्मर्थ हो जाते हैं। अब हम उन सन्दर्भों का निर्देश करते हैं, जिनको हमने माठरवृत्ति की पूर्वापर

सवर्णमप्तितिशस्य, नूमिका, पृ० ३० पर ।

हम यहाँ केवल उन हरूमों का निर्देश हो करेंगे। जो बिहात हनकी परीचा करना चाहें, मूलप्रस्थ से
कर सकते हैं। प्रन्थ के मनावश्यक विस्वार भय से इसने वन सब यूल पाठों को यहां उद्युत नहीं किया है।

सामव्यस्य की श्रान्तरिक सान्ती पर 'प्रान्त' का सममा है-

- (१) प्रारम्भ का ही 'स्थानं निमित्त' इत्यादि श्लोक।
- (२) 'किञ्च 'इहोपपत्तिर्मम०' इत्यादि श्लोक।
- (३) 'मवन्ति चात्र रत्नोका.' यहां से लेकर 'कृतान्तः सुखमेघते' यहां तक सम्पूर्ण सन्दर्भ । ये सब पाठ पहली कारिका की व्याख्या में दिये गये हैं। इन सन्दर्भों के पूर्वापर प्रसंगों को मिलाकर गम्भीरत पूर्वक उदने से यह स्पष्ट हो जाता है, कि यह रचना ऊपर से इसके बीच में खा पड़ी हैं। इन सन्दर्भों के हटा देने से शेष पाठ अधिक सगत ख़ौर समझ्बम प्रवीत होते हैं!
- (४) 'किञ्च-यथा पट्टीन पट्टानमः' यहां से लेकर 'नरक: केन गम्यते' यहां तक का संपूण सन्दर्भ। यह द्वितय कारिका की व्याख्या में है। यहां प्रध्यकार ने पहले ही, उद्धरणों की समाध्य कर दी है। यदि ये यगले उद्धरण भो अन्यकार के ही होते, तो वह एक रलोक लिखकर किर श्रुति का उन्नेख न करता, पहली श्रुति के साथ ही अगली श्रुति को भी कह देता। यह उद्धरणीं का कम दृट जाने से प्रतात होता है, कि 'इत्यादि श्रवणात्' के आगे की रचना अन्य किसी की है। किर ये उद्धरण पूर्व प्रमण के माथ मेन भानहीं खाते, प्रकारान्तर से सम्बन्य भने ही औड़ा जासके।

(४)—इसके जागे हिनीय वारिका की व्याख्या में ही एक गशसन्वर्भ हैं, जो प्रान्त-पाठ प्रतीत होता है, परन्तु इस समय प्रस्थ का ही भाग कावाग जाकर मुद्रित हु वा है। कारिका के 'क्यस्ताव्यक्त विद्यानात्।' इस भाग की व्याख्या में 'भवति हामी अवश्य' यहां से प्रारम्भ कर 'निर्दात्यायक्त मित वाक्यशेषः' यहां तेक का सन्दर्भ प्रत्तित प्रतीत होता है। इतना पाठ बीच में से अलग कर देने पर हो पूर्वार पाठ का सामखस्य सम्भव हो सकता है। स्वयं यह सन्दर्भ भी इस स्थल पर पूर्वार पाठ के साथ मेल नहीं खाता। इस आर्या के व्याख्यान के अन्त में जोड़ने पर इस सन्दर्भ ना अर्थसामख्य यो हो जाता है, परन्तु पाठ की रचना का दक्ष, अवस्य प्रमुक्त पर हम सन्दर्भ ना अर्थसामख्य यो हो जाता है, परन्तु पाठ की रचना का दक्ष, अवस्य प्रमुक्त पर हम सन्दर्भ ना अर्थसामख्य यो हो जाता है, परन्तु पाठ की रचना का दक्ष, अवस्य प्रमुक्त पर हम सन्दर्भ ना अर्थसामख्य स्थान की हो जाता है, परन्तु पाठ की रचना का दक्ष, अवस्य

अत्रहम ऐसे सन्दर्भों की केवल एक सूची नीचे देते हैं, जिनको हमने निश्चित रूप से

प्रन्थ का भाग नहीं समका है।

(६)—'नामतो निवतं भानो नाडमात्रो निवतं मतः। शत गीतासु।

'सदेव मोभ्येदमय ऋासीत्। इति श्रुतेश्च।' काः १४, पर, ए० २७

· (७)—उদ্ব**—** 

1

उत्पत्ति प्रलयं चै र भूतानामागित गतिम् । वेत्ति विद्यामविद्यां च स वान्त्री भगतानिति॥

१ १२वीं बार्यों का स्माव्यान 'सत्वस्त्रह्न' क न्याव्याकार कमल्यीक ने पूष्ट २१ पर । गायक्वाह ब्रोतिकटलं सीरीज्-सस्काय], चीर 'सन्मतिककं क नाव्याकार ब्रम्भवदेव स्ति (गुजरात पुरवादमान्द्रामन्यायकी संस्क्राय] प्रवह्म पर किया है। ये न्याव्यान माठावृत्ति से सवधा सम नता रणते हैं। जिनसे प्रव होटा है, कि से माठा पूर्ति के बतुसार कथवा उसके हो बाजार पर लिखे गये हैं। माठावृत्ति में उनकी मुखना करने पर यह साथ हो जाता है, कि स्वया ह पर जो सन्द्रभ हम दे रहे हैं, बह माठावृत्ति का गूलमाग नहीं हा तकता।

श्रीविष्युरुराणे पष्टें ऽसे पगशरवचः। का॰ २२, पृ० ३७

(=)-१८भी आर्था पर एक गद्यसन्दर्भ ख्रीर है- 'ख्रपरे पुनिरित्यंकार' वर्णवन्ति' इत्यादि । इसका उल्लेख हम पूर्व कर आये हैं।

(E)—3市和一

हस पिथ लल मोद नित्यं विषयानुषमुः कुरु च मा शङ्क म् । यदि गिदितं ते कपिलमतं तत्राप्स्यसे मो ससीस्यं च ॥ का० ३७ पर ए० ५३

(१०)--पुराखोप्यपि--

सोमवृष्टचनरेतासि पुरुपस्तन्न पञ्चमः। स जीवत्यग्नये पश्चाद्धरन्त्यः मायनो ऽभवत् ॥ इति । का० ३६ पर, पृ० ४६

(११) उक्तब्र—

'देहे मोहाश्रये भग्ने युक्तः स परमात्मित । कुम्माकाश इवाकाशे लभते चैकरूपताम् ॥' 'यथा दर्पगाभाग श्राभासहानी' इत्यादि । का० ३६ पर ए० ४०

एप श्रातुरचित्तानां मा गस्पर्शेच्छया भिमुः । भवतिन्धुप्तवो दृष्टो यदाचार्यानुपर्तनम् ॥ (१२)—उक्तघ— ये सब मन्दर्भ, प्रन्थ के भाग नहीं हैं. इसके निर्णय के लिये हमने ये श्राधार माने हैं।

(क) –पूर्वापर प्रंथ के साथ सामञ्जस्य न होना।

(ख)—प्रसङ्घ में उद्धरण की योजनान होना। अर्थात् उद्धरण का उस स्थल में अप्रा-

(ग)—एक जगह उद्धरणों की समाप्ति हो हर पुनः उद्धरणों का प्रारम्भ किया जाना ।

(घ)- जद्धरण के साथ प्रनथ का नाम होना। माठर ग्रांत्त में हम गृह देखते हैं, कि एक ही मंथ के उद्धरण होने पर एक जगह मंथ का नाम निर्दिष्ट किया है, दूसरी जगह नशी। माठर के उस पुराने काल में सब ही प्रथकारों की यह समान प्रश्ति देखी जातो है, कि वे द्रद्धरण के साथ प्रय या प्रन्थकार के नाम का निर्देश नहीं करते। माठर भी इस प्रवृत्ति का अववाद नहीं है। इससे श्रानायास ही इस समक्ष पाते हैं, कि माठरपृत्ति में जिन उद्धरणां के साथ प्रंथों के नाम हैं, ये खबरय माठर के नहीं हैं। यह बात उस समय खरवन्त स्पष्ट हो जाती है, जब हम माठर-पुत्ति में एक ही मन्य के अनेक उद्धर्शों में से किसी जगह मन्ये का नाम देखते हैं अन्यत्र नहीं। मुद्रित माठरवृत्ति में भागवत का एक रत्नोक दूसरी आर्थों की व्याख्या में उद्घृत है।

अन्य पर वी आर्था की व्याख्या में बद्धन है, जो भागयत के एक श्लोक के साथ पर्याप्त प्रत्यान का न्याप न्याप

१ कारिका २३ पर मोता क उद्धरण, कारिका ६८ पर भी, यहा प्रत्य का नाम नहीं है। कारिका १४ के उद्धरण भी है, ब्रतः ११ का उदर्य माटर जिल्लित नहीं होना चाहिये ।

माठरपुत्ति में ३६ वी खार्या की न्याख्या में उपलब्ध होता है। ये सव अहरण् या सन्दर्भ इसी प्रकार के हैं, जिनको प्रस्थ का भाग नहीं कहा जासकता। ऐसे उद्धरणों के खाधार पर माठर के काल का निरुचय किया जाना खशक्य है। इसिलये जिन विद्वानों ने इन उद्धरणों के खाधार पर माठर का समय खीस्ट एकादश शतक के खास पास निर्णय करने का यव्य किया है, वह सर्वथा निराधार कहा जासकता है। क्योंकि अन्य खनेक खाधारों पर माठर का इस समय से खरविषक शाचीन होना निरिचत है, जिनको खन्यथा नहीं किया जासकता। इनके खातिरिक्त, कोई भी उद्धरण माठरपूर्ण में ऐसे नहीं हैं, जो माठर का वह समय माने जाने में वाधक हों, जिसका निर्देश हमपूर्व कर चुके हैं, खर्यात खीस्ट प्रथम शतक का प्रारम्भिक भाग।

जिन सन्दर्भों की हमने माठा बुलि में प्रतिप्त बताया है, सभव है, उनसे अतिरिक्त और भी कोई ऐसे सन्दर्भ हों, परन्तु इस तरह के सिन्दग्व स्थलों को हमने इस सूची में स्थान नहीं दिया है। यदि संभव होसफा, तो माठा बुलि के समाजी बतातमक संस्करण में हम उन सब स्थलों का विस्तार्प्वक तिईंग कर सकेंगे। यहां छेबळ माठर के काल का निश्चय करते में उपयोगी उद्धार्णों का ही विवेचन किया है।

माठर के प्रसंग सें जो विवेचन हमने किया है, इसका निरहर्ष यह है-

(१)-माउर, युक्तिदीपिकाकार से प्राचीन श्राचार्य है।

- (२)—माठर का समय खोस्ट शताबदी का प्रारम्भ होने के साथ २ ही स्थिर किया जासकवा है।
- (३)—'सांस्यसप्तिंत' और 'हिरवयसप्तित' एक ही प्रन्य के नाम हैं, इसका रचयिता ईरवाकृष्ण हैं।
- (४)-ईरवरकृष्ण श्रीर विन्ध्यवास एक व्यक्तिनहीं होसकते।
- (४)-ईरवरकृष्ण का समय ईसवी सन् प्रारम्भ होने से कहीं पहले हैं।
- (६)—विन्ध्यवास द्या समय ईसा के तृतीय शतक का पूर्वार्क [२४० A. D. ] निश्चय किया गया है।
- (७)—परकार्य ने ईश्वरकृष्ण्रस्तित सांविश्कारिकाओं की जिस टीका का चीनी आण में ऋनुवाद किया था, वह वर्चमान माठरपृत्ति ही है।

## माठरवृत्ति श्रीर सुवर्णसप्तति शास्त्र

पिछन्ने पुर्लो में इम इस बात का वर्षीन कर चुके हैं, कि सीग्ट के झठे शतक में परमार्थ परिहत ने भारतीय साहित्य के स्वनेक सस्कृत मन्यों का चीनी भाषा में श्रानुवाद किया था। उन मन्यों में क्रूवरकृष्णराचित सांस्यकारिका स्त्रीर तसकी एक टे.का भी थी। स्वभी तक इस बात का निरुषय नहीं हो पाया है, कि सांस्यकारिका स्त्री जिस टीका का परमार्थ ने चीनी भाषा में श्रानुवाद किया था, वह कौन सी टीझ है। कुछ विद्वानी का विचार हैं, कि वह टीसा, गौडपादकृत सादय-कारिकाओं का भाष्य हैं। इस तरह का विचार रत्ननेवाले निद्वानों में हम एक नम लोकमान्य स्वर्गीय वाल गगाघर विलक का ले सफते हैं। दूसरे कुळ विद्वाना का यह विचार हैं, कि यह ोका, माठरपृत्ति है। यह भिचार रातने वाले विद्वाना में भोयुन बाद प्रापादकृष्ण वैरूपण्यार महोदय का नाम उक्तेखनीय है।

चीनी अनुवाद को ही, 'सुवर्षासप्तति शास्त्र' नाम दिया गया हैं--

श्रभी तक ये सब श्रनुमान उन तुलनात्मक लेखों के श्राधार पर होते रहे हैं जो समय २ पर जापान चीन और योरप के विद्वानों ने उक्त चीनी अनुगद के सम्बन्ध में प्रकाशित किये हैं। परन्तु अब हमारे सीभाग्य से पहाड़ की आट करने वाला वह तिल भी दूर होंगया है, और वह चीनी अनुवाद पुन संस्कृत भाषा में स्पान्तर होकर हमार सन्मुख उपस्थित हैं। इसी रूपान्तर को 'सुत्रर्शसप्तिक शास्त्र" नाम दिया गया है। आ वे कटेश्वर ख्रीरियण्टल इन्स्टिटयूट, विस्पति मद्रास के सवालकों ने इस प्रन्थ का प्रकाशन कर विद्वत्समात्र का महान उपकार किया हैं। श्रीयुत न॰ खरुयारतामी शास्त्रा ऋत्यत प्रशसा के पात्र हैं जिन्होंने इस प्रन्थ को च नी भाषा से सस्कृत मं रूपान्तर किया, इसका सम्मादन किया, भूमिका लिखी, पाद टिप्त्णी और सब सूचिया तज्यार भी। अत्र इतनी अधिक सामग्रा हमारे सन्मुल है, कि हम चहुत स्पष्ट रूप में इस यात को जानने का यत्न कर सकते हैं, कि यह अनुगद किस ट का का हो सकता है। माठरवृत्ति के प्रत्येक पद की अब हम इसस तुलना कर सकते हैं, और तच्य का प्रकाश में ला सकते हैं। श्रीयुत श्रय्यास्मामी का प्रशॅसनीय कार्य-

इस दिशा में श्रीयुत अध्याखामी शास्त्री महोदय का प्रयस्त न्यस्यन्त रलाघनीय है। श्रापने माठरपृत्ति स्रोर गाडगद भाष्य की, चीनी श्रनुवाद के साथ गम्भीरवापूर्वक तुलना की ह, तथा उनकी परस्वर समानतात्रा और असमानतात्रों की सूचिया तथार कर प्रन्थ के साथ जोड़ ती हैं। यथावसर जयमगला (साख्यकारिकाश्रों की एक क्याख्या), साख्यतस्वकौसुरी और चिन्द्रका टीका को भी तुलना के लिये उप मेग म लाया गया है। हमें यह देखकर आश्चर्य हुआ है, कि श्री शास्त्री महोदय ने खपने तुलनात्मक विचारों में साख्यकारिकाओं की अन्यतम न्याख्या या प्राप्त प्राप्त । वर्षे किया। इतनी महत्त्वपूर्ण क्यांच्या के उपयोग की उपेता का कारण हम नहीं समक्त सके।

श्रीयुत अन्यास्तामी का मत-माठस्यृत्ति, चीनी श्रनुवाद का आधार नही-हुम इस प्रसंग में देवल चीनी श्रमुवाद के साथ माठरवृत्ति के सम्बन्य पर प्रकाश डासना

<sup>ा</sup> यद प्रथ कलकता से 'कन्नकता संस्कृत सीरीज की २३ सम्यापर सन् १६३८ इसवी से प्रकाशित होचुका है।

चाहते हैं। श्रीयुत श्रव्याखामी शास्त्री ने माठरष्ट्रित की रचना का काल मुवर्णसमिति की मूमिका में खीर्ट १००० के श्रमन्तर विदाय है, श्रीर इसप्रभार माठरप्र्य की चीनी अनुवार का श्राचार नहीं माना। गौडपार भाष्य की यद्यि माठरप्रित से उन्होंने प्राचीन माना है, परन्यु चीनी अनुवार का श्राचार कीई पुराना प्रन्य माठरभाष्य होगा, वे जिसका जैनवस्थों में उन्लेख हैं। जो वर्तमान माठरप्रित से मिन्न है। परन्तु इसप्रभार के अनुमान आशार में डचडा चलाने के समान निर्धक है। गुण्यत्तसूरि के 'प्रान्त' पर का अर्थन सममने के श्राचिरक इन श्रमुमानों के श्रसंगत होने भाष्त और मार्थक है। के श्रमुन स्थान सहीर्य ने श्रमन नुलनात्मक विवेचनों में युक्तिश्चित्व को स्थान नहीं दिया।

मूल और अनुराद की तुलना के लिये अरेचित, कुछ आरश्यक मौलिक आधार ...

इस सम्बन्ध सं हम श्रपना धन्तन्य प्रकाशित कर चुके हैं, कि वर्तमान माठरशृत्ति का ही परमार्थ ने चीनी भाषा में श्रमुवाद किया। जैनश्रन्थों में इसी को 'माठरभाष्य' कहा गया है। इस विचार की पुष्टि के लिये इनकी जुलनात्मक विवेचना से पूर्व हम उन साधारण नियमों का निर्देश कर देना चाहते हैं, जिनको इस विवेचना के समय सदा ध्यान में रचना चाहिये।

- (१) चीनी अनुराद दो बार रूपान्तर हो चुका है। एक बार संस्कृत से चीनी भाषा में, पुन चीनी भाषा से संस्कृत में। यह निश्चित बात हैं, कि चीनी से संस्कृत में हुआ अनुवाद, मूल संस्कृत रूप के सार सर था मिल नहीं सकता। उसमें अनेक प्रकार के भेदों का होजाना सभय और स्रभाविक है।
- (२) डघर चोनी अनुवाद रूप में भी, लगभग १४०० वर्ष के लम्ने काल में, परिवर्तनो का होना सर्वाया सभव है, और पाठों के कुछ परिवर्त्तन होना तो साधारण बात है।
- (३) इपर मूल संस्कृत रूप में भी, इतने लम्ये काल में परिवर्त्तनों और न्यूनाधिकताओं का होना अरयन्त संभन हैं।
- (४) अनुपाद करते समय भी मृत और अनुपाद में छुत्र भेद तथा न्यूनाधिकतार्ये संभव द्दोसकती हैं। अनुपादक मृत्यमध्य के आशय को स्पष्ट करने के लिये अनेक बार छुछ अधिक कथन कर देता है। अथवा किसी अंग की, अपने विचारों से प्रभावित द्दोकर उपेशा भी कर देता है।

<sup>े</sup> इस प्रकरण में चीनी ध्युनाद क पुन सरहतरूपान्तर का इमने इपी नाम से उन्होद्ध क्रिया है। वर्णीके इसक समादक धाँर सरहतरूपान्तरकर्चा महोदय ने इसकी सुवर्धासप्तति र १९४४ नाम से ही उत्तिविद्य किया है।

सुवर्णमध्वित भूमिका, पुट्ट ३१ पर ।

सुदर्शतप्ति भामका पु॰ ४२ पर।

- (४)—गृल और श्रमुवाद की धाराओं का लेग, भिन्न हो जाने से भी बन दोनों मं भेदों का होना संभव है। मृल पन्य भारत में रहा, और श्रमुवाद बीन में। इतने लम्मे कल वक दोनों के संसुवन का कोई श्रमकारा ही नहीं श्राया।
- (६)—वर्त्तमान संस्कृतरूपान्तरकर्ता के दृष्टिकोण का भी इस दिशा में प्रमाव होसकता है। इन सब बातों को ध्वान में रखते हुए अब हमें माठरवृत्ति और योनी अनुवाद की परस्पर नुसना करनी चाहिये।

माठरष्टति श्रौर चीनी श्रनुवाद की साधारण श्रसमानताएँ—

भीयुत अप्यास्त्रामी शास्त्री महोजय ने सुवर्णसंप्ति की भूमिना के साथ दुछ ऐसी स्पियां दी हैं, जिनमें माठरपृष्ति और पीनी अञ्चाद की समानताओं तथा असमानताओं ना निर्देश किया गया है। इन के सम्बन्ध में अपना विचार आपने यह तरुट किया है, कि असमानताओं ना नारण इन दोनों प्रम्थों का भिन्म होना है, और समानताओं का कारण हैं, एक के द्वारा दूसरे का अनुकरण किया जाना। क्योंकि पीनी अनुवाद जीस्ट पष्ठ शवक के मध्य में किया गया था, इसीलिये उपलब्धमान माठरपृष्ति की स्थित को आपने उससे पूर्व अथवा उस समय क्योंकार तहीं किया है। आपने इसका समय कीस्ट एकादश शवक बवाया है। परन्तु सांस्थ-कारिना की उपलब्धमान सब व्याख्याओं की परस्य तुत्र होतासक दृष्टि से देखने पर इस बात का निष्यय होजाता है, कि गाठरपृष्ति इस सब व्याख्याओं में प्राप्तित है। इस मत की अनेक अमाणों के आधार पर इस प्रमा का उपलब्ध को इस सब व्याख्याओं में प्राप्तित है। इस मत की अनेक अमाणों के आधार पर इस प्रमा के मूल आधार पर इस प्रमा का अनुकरण कि कहा जास रुत्ता, कि माठरपृष्ति के निष्या प्रमानीनता सित्र होजाने पर, यही कहा जासकता है। के पीनी अनुवाद इसी माठर कृत्याख्या का, किया गया है। इसप्रकार इन दोनों प्रमाण है। के स्थानाता, वेचल एक के द्वारा दूसरे का अनुकरण करने पर ही आधारित नहीं है, प्रस्तुव वे दोनों एक ही प्रस्थ हैं, एक मूल और दूसरा अनुताह करने पर सावताता का आधार यहा है।

इत दोनों प्रत्यों में उपलस्यमान असमानवाओं के कारणों के सम्बन्ध में इस कुछ साधारण निवम ऊपर निर्दिष्ट कर चुके हैं। इन नियमों के साथ उन स्थळों को भी ध्यान में रखना चाहिये, जिनको अभी विद्यले हुम्हों में प्रतिपत कहा गया है, मूल अन्य का भाग नहीं माना गया। किर इस देखेंगे, कि इन दोनों मन्यों में असमानवाओं को कहां तन अवकारा रह जाता है। अधुव शाखी महोदय ने अपनी स्चियों में जिन असमानवाओं का निर्देश किया है, उनमें से बहुत अधिक का समायान इन आधारों पर हो जाता है। हम इस समय प्रत्येक असमानवा के सम्बन्ध में विवेचन करने के लिये तथ्यार नहीं हैं, और इसकी उत्तरी आवश्यकता भी नहीं है, कुछ देखी साधारण असमानवाओं का, मूल और अनुवाद में हो जाना कोई असम्भय यात नहीं है। परन्तु ग्रहां पर उन मेदों का विशेष रूप से दिवचन कर देना चाहते हैं, जिनको अपनी

मूर्मिका म श्रीयुत शास्त्री महोदय ने महत्त्वपूर्ण स्थान दिया है। श्रात्तवेरुनी के ग्रन्थ के श्राधार पर, माठरवृत्ति श्रीर चीनी श्रानुवाद् की श्रासमानतात्र्यों का निर्देश, तथा उनका विवेचन—

उनमें से कुछ स्थल अलयेह्नी के भारतयाना सम्बन्धी प्रन्थके आधार पर विथे गये हैं हाँ विकास के सार स्वाद के साथ समित के अनुमार इस बात को मान लिया गया है, कि अल्नेम्नी के सास्य सम्बन्धा उल्लेख चीनी अनुमार के साथ मिलते हैं, गौडपार भाष्य के साथ नहीं। परन्तु माठर पृत्ति के साथ मी उनकी अल्पधिक ममानता है और एक उल्लेख—सार्थि से आधिष्ठत स्थ कां— तो ऐसा है, जो चीनी अनुवार में नहीं, माठरपृत्ति में है, जिसके आधार पर यह स्थीकार किया जाना चाहिये, कि अल्पेस्नी के साख्यसम्प्रम्थी उल्लेखों का आधार माठरच्याख्यान हा होगा। परन्तु श्रीयुत शाखी महोदय ने इस सम्बन्ध में कह दिया है कि यह तो एक परम्परामात उनाहरण है, सम्भव है अल्पेस्नी ने और कहीं से इसे ले लिया होगा। परन्तु श्रीयुत शाखी महोदय का यह समाधान कहा तक ठीक हो सकता है, हम कह नहीं सकते। साख्य के प्रकरण में अल्पोस्नी ने यही उद्दाहरण और कहीं से लेकर रंख दिया होगा, इसमें क्या प्रमाण है ? वस्तुस्थित यही होना चाहिये, कि अल्पस्की ने यहा इसको किसी साख्य प्रम्य के ही आधार पर लिखा है, और किस अथ्या जिन साख्यप्रम्यों के साथ उन उल्लेखों की अत्यधिक समानता हो, ने ही श्रम्थ अनेक्सन के लेख के आधार कहे जा सकते हैं।

(१)—एक और स्थल अलवेरूनी ने मन्य से इसप्रकार बताया गया है। अलवेरूनीने आठ देवयानियों की दो स्थलों पर सूचा दी है। कल्या चार पर पहनी सूची में 'सोम' और दूसरा सूची में 'सिम' की दूसरा सूची में 'पितर' का निर्देश हैं। गौडपाद भाष्य में दोनों स्थलों पर 'सोम' का ही निर्देश हैं। चीनी अञ्चलाद में दथाकम 'चम' और 'पिक्य' का निर्देश हैं। चीनी अञ्चलाद में दथाकम 'चम' और 'असुर' का निर्देश हैं। गोडुव शाखों महोदय ने इसका परिखाम यह प्रस्ट किया है, कि अलवेरूनी के लेख का आधार माठग्युचि नहीं हो सकती। परन्तु ऊपर निर्दिष्ट प्रन्थों में से कौनसा प्रन्थ आधार हो सकता है, इसका आपने उरलेख नहीं किया। वथापि हम यह स्पष्ट देखते हैं, कि अलवेरूनी कर लेख, माठर और गौडपाद के लेखें के साथ समानता रखता है। इससे यह स्पष्ट प्रवात होता है, कि वे होती कर्य साथ से साथ सामानता रखता है। इससे यह स्पष्ट प्रवात होता है,

श्रलवेरूनी वे प्रन्य के साथ इसकी तुलना करन से इस विचार की पुष्टि होजाती है। श्रलवेरूनी का लेख उसी समय संगत होसकता है, जब कि यह खीकार किया जाय, कि उरू लेख के समय दोनों प्रन्थ उनके सन्मुख थे। उसका लेख इसप्रकार हैं।

> "पहले सांख्य नामक पुस्तक का सार देते हैं— जिल्लाम कोला-'शाणियों की कितनी जातिया हैं ?

भुषर्वसप्तिवि भूमिका, ५० ३१-३३।

ंग्रिंचि ने उत्तर दिया--'उनकी तीन श्रेखियां हैं, श्रर्थात् श्राध्यात्मिक लोग ऊपर, मनुष्य मध्य में, और पशु नीचे । उनकी चौरह जातियां हैं, जिनमें से आठ-यहा, इन्द्र, प्रजापित, सौम्य, गन्वव, यत्त, रात्तस श्रौर पिशाच श्राध्यात्मिक हैं। पांच पशु जातियां हैं, श्रर्थात् गृह पशु,वन पशु, पद्मी, रंगनेवाले श्रौर उगनेवाले (यथा गृज्)। एक जाति मनुष्य हें ।'

उसी पुस्तक के लेखक ने श्रन्यत्र भिन्त नामों वाली यह सूची दी है- नता, इन्द्र, प्रजा-

पति, गन्धर्वं, यंज्ञ, राज्ञस, पितर, विशाय' ।'' ः हमःदेवते हैं कि जो सूची दो स्थानों से श्रातबेहती ने दी हैं, वह नाख्य की किसी एक पुस्तक में नहीं है। ये दोनों सृचियां सांख्यसप्तति की ४४वीं श्रीर ४३वीं श्रार्याश्रों के ज्याख्याश्रन्थों 'में दी गई हैं। श्रतवेरूनी की दी। हुई सूचियों में पहला सूची गौडपाद की श्रौर दूसरी माठर की है। प्रत्येक व्याख्या में दोनों स्थलों (४४ तथा ४३ आर्था) पर अपने पा> एक समान हैं। अभिप्राय यह है, कि गौडपाद में जो सूची ४४वीं भाषीं पर है, वही ४३वीं पर, उसमें परस्पर . कोई भेर नहीं। इसीप्रकार माठर की ब्याख्या में भी दोनों आर्थाओं पर समान ही सूची है। पर ं इन दोनों न्याख्याओं में एक दूसरे से थोड़ा अन्तर है, खीर वह यही। है, कि माठर की सूची में 'पितर' के स्थान पर गीडपाद में 'सौम्य' का उल्लेख किया है। इसप्रकार श्रववेरूनी की ं दी हुई सृचियों में पहली गौडपाद की तथा दूसरी माठर की है। श्रालवेरूनो को यह भ्रान्ति हुई है, कि उसी पुस्तक के लेग्यक ने अन्यत्र भिन्न नामों वाली सूची दी है। सभवतः उसने साख्यसप्ततिकी े इन होतों ब्याख्याओं के भेरों को न जाता हो। यह निश्चित है, कि वर्त्तमान बीनी अनुवाद के संस्कृत रूपान्तर में जो सूची दी गई है, वह अलवेहनी की दी हुई सुचियों में से किसी के साथ भी समानता नहीं रखती। फिर भी इमसे यह अनुमान नहीं किया जासकता, कि चीनी अनुवाद का आधार माठरवृत्ति से भिन्त होगा, प्रत्युत यही अधिक संभव है, कि अनुवादक ने माठर के एक शब्द के स्थान पर अनुवाद में अन्य शब्द बदल दिया है। बस्तुतः इन प्रन्थों में जो भेद दें, यह केवल शब्द का है। जो विद्वान् वैदिक साहित्य

श्रीर श्रार्थ परन्यराश्रों से परिचित हैं, वे जानते हैं. कि 'पितर' श्रीर 'सोम' में कोई अन्तर नहीं जार जान कर रहे । इसकी परंसर प्रतिष्ठ सम्बन्ध है। व ऐसी स्थिति में माठर के 'पितर' पद के स्थान पर यदि ्र । इसका नरप्प नाम अयोग कर दिया, तो इसमें कोई आपत्ति नहीं, न इससे कोई अधभेट ः गाडपाद न साम पर अपनित्र है, कि अलवेरूनी इस पाठभेद की विशेषवा की न समझ सका हो, हाता है। यह आवर के सामज्जस्य के लिये एक सूची में माठर का और दूसरी सूची में गीड-

इसने यह पाठ 'खंखनेसनी का भारत' नामक हिन्दी खनुवाद से जिया है। खाठवे परिच्छेद का प्रारम्भिक हमन यह पार अर्था हस प्रत्य के अनुवादक पंठ सन्तराम बीर्ट एठ। स्त्रीर प्रकारक हपिडयन प्रेस प्रयाग भाग, पुछ ११३॥ इस प्रत्य के अनुवादक पंठ सन्तराम बीर्ट एठ। स्त्रीर प्रकारक हपिडयन प्रेस प्रयाग ६। १९७७ नुद्धनाकीजिये - श्रायन्तु नः पित्तरः सोम्यासः यजुव दं, १६१० मा पितृमान् तैत्तिः नाः शहराम्याः ।

पुष्णपा नाम विद्याले, मन्त्रज्ञाक्षण २१३१३॥ सोमायं वा विद्याले, रास्त्र हो। २१६१३१॥।

पाद का पाठ दे दिया हो। यह निश्चिन है, कि चीनी अनुवाद के समय अनुवाद के ने इस राब्द में विपर्यं य कर दिया है, इसका कारण बाठ तकाइन के कथनानुसार चाहे चौद्ध प्रभाव हो, अथवा अन्य कुछ। परन्तु हमारा विचार इम मन्यन्ध में यह है, कि जिसप्रकार 'वितर' और 'सोम' पद एक अर्थ के साथ सम्बद्ध हैं, इसोप्रकार 'पितर' के साथ 'यम' पद का सम्बन्ध भी साहित्य में इम देखते हैं। दससे यह अनुमान किया जासकता है, कि अनुवाद के एक स्थान पर अनुवाद में माठर के 'पितर' पद के लिये चीनी भाग के किसी ऐसे पद का प्रभोग किया हो, जिसका संस्कृत रूपान्तर 'यम' किया गया है। इसमें कोई सन्देह नहीं, कि 'पितर' और 'यम' पदा का प्रकृत अर्थ के प्रकट करने में परस्पर सन्वन्ध है। परन्तु दूसरी सूचो में 'असर' पद का प्रयोग, संभव है बौद्ध प्रभाव के कारण किया गया हो। ऐसी रिधति में अलयेक्नो के लेख का, भाउरष्टिच को आधार मानने को उपेद्या नहीं की जासकती।

(२) दूसरा एक और स्थल 'स्थासादर्शन' का दिया गया है। प्रत्यवसर्ग के चार भेद-विपर्यय अशक्ति तृष्टि श्रीर सिद्धि: इनका स्वरूप समकाने के लिये एक उदाहरण दिया गया है। एक ब्राह्मण चार शिष्यों के साथ प्रात-काल अधेरे में ही चल पहता है, मार्ग में एक शिष्य अन्धेरा रहने के कारण सामने अस्पष्ट दृष्टिगोचर होती हुई बस्तु के मम्बन्ध में गुरु को कहता है, सन्मुख इस वस्तु को देख रहा हूँ, पर नहीं जानता, यह स्थाग्र है अथवा पुरुष ? इसप्रकार शिष्य को स्थारम के सम्बन्ध में संशय हुआ, यह विषयंथ हैं। गुरु ने दूसरे शिष्य को कहा जाकर इसे देखी। उसने दर से ही देखा. उसके समीप न जासका. और श्राचार्य से कहा, में उसके समीप नहीं जासकता। यह अशक्ति है। त्राचार्य ने तीसरे शिष्य को कहा। वह देखकर श्राचार्य से बोला, इसके देखने से हमे क्या प्रयोजन ? चित्रये श्रपना रास्ता लें। इस तीसरे को स्थागा पुरुष हे श्रविवेक से हो तुष्टि होगई, रझ्मीका नाम तुष्टि है। तब श्राचार्य ने चौथे से कहा. उसने श्राख साफ करके देखा, उसे मालूम होगया, इस पर वेल लिपटी हैं श्रीर ऊपर पत्ती बैठे हैं. उसने जाकर वमे छूजिया, और वापस आकर गुरु से कहा, यह स्थाएए है। इस चौथे पुरुष ने सिद्धि की प्राप्त किया। यह सब बल्लेख चोनी अनुगत में ४६वीं आर्या को व्याख्या में उपलब्ध होता है। श्रीयुर अय्यात्वामी शास्त्री महोदय के अनुसार यह सिद्धि अत्वेरुनी के प्रनथ में चौथे शिष्य की नहीं, प्रत्युत गुरु को बतलाई गई है। श्रीयुत शास्त्री महोदय के विचार से अलवेरूनी ने नक्त वर्णन में पहले की अपेतायह एक सुधार कर दिया है। अन्यथा गुरु का इस प्रसंग में कोई सम्बन्ध ही प्रकट नहीं होता।

हमने खलबेरूनीके प्रस्थ और चीनी खनुवाद, दोनोंको मिलाकर पढ़ा है। यह ठीक है, कि खलवेरूनी के प्रस्य में चीथे शिष्य के द्वारा गुरु को भी क्षानप्राप्ति का चल्लेख किया है, फिर भी

<sup>°</sup> वितुबोको नमः, कीरी मा० १६।⊏॥ पूर्व वैयमी विद्यः विदरः, द्य॰ मा॰ ०।१।१।४॥ यमी वैवस्वजे सजा इस्याद तस्य स्विरो विद्यः। द्य॰ मा० १६।४॥६।६।

इस बात से नकार नहीं किया जासकता, कि चौधे शिष्य को भी, सन्मुख वस्तु का यथार्थ ज्ञान प्राप्त हो चुका है। जिस वस्तु के जानने में पहले तीन शिष्य श्राप्तल रहे हैं, उसीमें चौथे शिष्य ने सफलता प्राप्त की है। पहले तीन शिष्यों की स्थिति अथवा प्रवृत्ति से यथाक्रम विपर्यय अशक्ति श्रीर तुष्टि के स्वरूप का बोध कराया गया है, श्रीर चौथे शिष्य की सफलता से सिद्धि का। ऐसी रियति में अलवेरूनी के प्रन्थ के आधार पर भी हम यह नहीं कह सकते, कि चौथे शिष्य को सिद्धि मास नहीं हुई। वस्तुस्थित तो यही है, कि सिद्धि चौथे शिष्य को ही प्राप्त होती है, और इसप्रकार जिन चार वस्तुश्रों का बोध कराने के लिये उक्त दृष्टान्त दिया गया है, वह चार शिष्यों की प्रमृत्ति में पर्यवसित क्षोजाता है, श्रीर इसीलिये चीनी श्रतवाद का लेख पूर्ण है। श्रर्थ का निर्देश माठरवृत्ति में भी उतना ही है। प्रकृत में उक्त दृष्टान्त के द्वारा चार भावनाओं के स्वरूप का स्पष्ट बीय हो जाने के अनन्तर हमें इस बात के जानने की आवश्यकता नहीं रहती. कि इस वात का झान गुरु को भी होना श्रावश्यक था, या वह सार्थ (काफला) कव तक वहां ठहरा, या कव भाषवा किस तरह वहां से चला, या श्रामे उसने क्या किया ? दृष्टान्त चौथे शिष्य की प्रवृत्ति तक अपने अर्थ का पूरा कर देता है। इसलिये अलबेरूनी के मन्य में शिष्य के द्वारा गुरु की यह बात कही जानी, प्रकृत अर्थ में कुछ सुधार नहीं करती, प्रत्युत यह अधिक कथन ही है। यद्यपि अप्रासंगिक नहीं। चीनी अनुवाद में भी इसका उल्लेख है । यांत्र अलवेरूनी के प्रन्थ का यही अर्थ सममा जाय, कि सिद्धि, चतुर्थ शिष्य को न होकर गुरु को होती है, तो निश्चित कहना पड़ेगा, कि या तो अलवेरूनी ने पकृत अर्थ को सममते में मूल की है या उसके मन्य का वैसा अर्थ सम्मने वाले ने ।

हम देखते हैं, कि माठर शिक्ष में संचेप से यह सब वर्षान है। यद्याप उसमें यह गुरु-शिष्य के संवाद रूप में नहीं है। हम माठर की उन पक्तियों को यहां वद्शुत कर देना उपयुक्त सममते हैं।

- (१) हंश्ययुद्धिविषयंगः स्थाणुरयं पुरुषो वेति ।
- (२) मुयोऽपि स्थाणु प्रसमीदन न शक्नोध्यन्तरं गन्तु एवमस्याशक्तिरुत्यन्ता ।
- (३) ततस्तृतीयः तमेव स्थाणुं ज्ञातुं संश्यितुं वा नेच्छति किमने नास्माकं इस्येपा तुष्टिः।
- (४) भूयधतुर्था दृष्ट्वा यतस्तिसम् स्थाप्वादिरुद्धां वल्ली' पश्यति राकुर्ति चा, ततीऽस्य निश्चय स्त्रयति स्थापुर्यं इत्येपा तिविः ।

माठर के इस लेख से यह बाव स्पष्ट होजाती है, कि प्रत्ययसमें के इत ज़ार भेदों को बह प्रथक् र चार व्यक्तियों के द्वारा प्रकट करना ज़ाहता है। तृष्टि झौर सिद्धि के कथन में स्तीय 'नतुर्ध' पदों का प्रयोग इस बाव को सन्देहरहित कर देवा है। यथि यहाँ पर गुरू और शिक्ष्य का उल्लेख नहीं है, किर भी माठर की भावना इस ढग की प्रवीत होतो है, कि यह निर्देश निहास द्वारा है होना चाहिये। इससे हमें एक यह सनुमान होता है, कि प्रस सम्य

की पठन पाठन प्रणाली में माठर की इन पेंकियों को उसी रूप में खुलासा कर के पढ़ाया जाता । होगा, जो रूप चीनी अनुवाद म आज हमें उपलब्ध हैं। यही परम्परा अववेरूनी के समय तक भी होगी। इसी आधार पर उसने अपने प्रन्थ में इस असग को लिखा है। अलवेरूनी ने चतुर्थ प्रत्यवसर्ग ⇒सिद्धि को गुरू के नाम पर जो निर्देश किया है, वह मौखिक व्याख्यानके आधार पर हुआ कहा जासकता है, क्योंकि यह निर्देश न चीनी अध्युगाद में है, और न उसके मूल रूप में। यदि अववेरूनी का लेख, किसी लेख के आधार पर ही माना जाय, तो यह निर्देश है, कि वह लेख चीनी अध्युवाद और माठरवृत्ति के विकृद्ध होगा। हमारे सामने यह स्पष्ट है, कि प्रकृत प्रसा, माठरवृत्ति और चीनी अध्युवाद दोनों में ही, अर्थ प्रतिपादन में अव्यधिक समानता रखता है, जबकि अववेरूनी के वर्धन में 'सिद्धि' के निर्देश में भेद हैं। हमारे विचार से यह भेद नहीं, प्रस्तुत इसे अधिक निर्देश ही कहना चाहिये।

! '(३)—तीसरा एक और भेद-स्थल, खलवेरूनी के ब्रत्य से उपिथत किया जाता है। आर्या १६ की व्याख्या में वर्धन है, कि वर्ष का सपुर, जल १९ थिया पर, खाकर नाना रसों में परिखत होजाता है। यदि सुवर्धभाजन में रहता है तो वह उसीतरह मधुर रहता है। यदि पृथ्वी विर गिर जाता है, तो पृथिवी के गन्य के खनुसार नाना रसों में परिखत हो जाता है। यह वर्खन विसी खनुवाद में है। कहा जाता है, कि इस प्रसाग में खलवेरूनी ने भी सुवर्धभाजन का उत्लेख किया है। परन्तु माठरतृत्ति में सुवर्धभाजन का उत्लेख नहीं है। परन्तु माठरतृत्ति में सुवर्धभाजन का उत्लेख नहीं है। इससे परिखाम निकाला गया है, कि चीनी खनुवाद का खावार माठरतृत्ति नहीं होसक्ती।

इसके सम्बन्ध में कुछ भी कहने से यहले हम माठरवृत्ति और चीनी अनुवाद कें सम्कृत रूपान्वर को तुलनकी सुविधा के लिये यहा उद्धृत कर देना चाहते हैं।

माहर

चीनी श्रनुवाद

तद्यथा-एक्ससमन्तरिद्यात् जल पतितम्, तन्न मेदिनी प्राप्य नानारसता याति, पृथम्भाजनविशेषीत्। दिच्यमादावकरसः जलं प्राप्नोति मेदिनीम् । नानारसं परिसामति पृथकः पृथम्भाजनविशापात् ।

यदि सुवर्शभाजने वर्तृते, तद्रसोऽतिमधुर । यदि पृथिवीं प्राृप्नोति, पृथिवीगन्धमतु-सत्य रसो नाना भवति, न सम ।

ं चीनी अनुवाद का प्रथम सेन्द्रभें पर्दा सहरा प्रतीत 'होता है। सक्कृतरूपान्तरकार ने 'यहा टिप्पणी में निर्देश किया है, कि चीनी' में 'यह रत्नोक रूप में ही है।' सक्कृत रूपान्वर में प्रथम अर्ख अनुष्टुप् बर्म गया है। द्वितीय अर्द्ध में किई हिन्द नहीं है। तुलना से 'स्पष्ट' प्रतीत होता है, कि माठर के प्रन्थ को चीनी अनुवाद में 'क्रन्द का 'रूप दे दिया 'गया है। 'यह एक विचारणीय बात है, कि यहि माठर ने चीनी अनुवाद में 'क्रन्द का 'रूप दे दिया 'गया है। 'यह एक विचारणीय बात है, कि यहि माठर ने चीनी अनुवाद के मुल' का अनुकरण किया होता, और पंत

मुंब में इस रथल पर कोई रत्नोध ही होता, तो माठर उसकी वपेदा न करता, वह रत्नोक ही जिल्य देता। जब कि विद्यमान संस्कृत रूपान्वर में पद और श्रामुख्यों भी वही है, जो माठर की है। माठरवृत्ति में यदि इस अर्थ का कुछ विश्वदीकरण होता, वंब भी हम यह कहपता कर सकते थे, कि उसने रत्नोक का विवरण कर दिया है, परन्तु ऐसा भी नहीं है। इसने यह स्पष्ट परिणाम निख्यता है, कि माठर के सन्दर्भ को चीनी अनुवाद के समय चीनी पदों में छुन्दोरूप देने का युन्त किया गया है। यदापि संस्कृत रूपान्वर में यह छुन्द नहीं वन श्रामा है।

अब चीनी अनुवाद के दूसरे सन्दर्भपर आईवें। इस सन्दर्भ के 'दो भाग हैं, जो दोनों। 'यदि' पद के प्रयोगों से प्रारम्भ होते हैं। इनमें से दूसरा माग, श्लोक के प्रथम तीन चरणों का व्याख्यान मात्र है, श्रीर प्रथम भाग, रत्नोक के श्रन्तिम चरण का। इसके श्रतिरिक्त द्वितीय सन्दर्भ को लिखकर किसी भी नवीन अर्थ का उद्भावन नहीं किया गया। इससे वह स्पष्ट हैं, कि यह मूल का न्यास्थान मात्र है। जूल में 'भाजनविशेष' पद् है, उसी को 'स्पष्ट करने के लिये सुवर्णभाजन श्रीर पृथियीभाजन का निर्देश किया गया है। यह वस्तु वस्तु वस्तु का स्त्री नहीं, श्रीर जैसा कि सभी हम निर्देश कर त्राये हैं, इस समय की त्रध्ययनाध्यापन, परम्परा में माठर के उक्त पर्दों की ब्याख्या इसी रूप में होती थी, उसी को चाना प्रतुवादक ने अर्थ. की स्पष्टः करने के लिये अपने प्रस्थ में रख दिया है। अनुवादक चीन में अवस्य जिला गया था, परन्तु उस व्यथ्यापन परम्परा को व्यपने साथ नहीं लेगया था, यह भारत में भी रही, व्यौर इसी मौसिक् व्याख्या परस्परा के आधार पर अलबेकती ने अर्थ की स्पष्टः प्रतिपत्तिः के लिये अपने नमन्धः में इसे स्थान दिया। आज भी वह परम्परा समाप्त नहीं होगई। माठर की उक्त पंक्ति का. यदि, इस् । समय भी हम विवरण करेंगे, तो उसी रूप में कर सकते हैं, उससे अतिरिक्त और कोई मार्ग ही. नहीं । सुवर्ण का नाम भी भाजन के साथ इसीजिये जोड़ा गया है, कि वह सब धातुःशीं, में स्बच्छ और निर्दोष है। परन्तु अलवेरुनी ने और भी बहुत, सी धातुओं का नाम, ले दिया है। वह सोना, चांदी; फांच, मिट्टी, विकनी सिट्टी, खारी मिट्टी आदि का स्पष्ट उल्लेख करता है, चीनी अनुवाद में केवल सुवर्ण का उरलेख है, आदि पदका भी प्रयोग नहीं है, इससे स्पष्ट है, कि अरोबेहती के लेख और चीनी अनुवाद में अनुकरण की धोतक समानता नहीं है। नुल ज्याच्या के पदीं का ही दानों जगह न्याख्यान होने के कारण समानवा नहीं, जानकती है।, इसप्रकार : यह परलेख इस बात की और भी पुष्टि करता है, कि बीनी अतुवाद का मूल, माठर्ष्ट्री ही है ।

श्रीयुत बच्यास्तामी सास्त्री महोत्य ने इस प्रसंत में पुत्र बहुत,ही श्रहुत पूरियान निकाला है । आपने जिल्ला है, ' ''चीती श्रयुत्रादः और बलपेल्ली के हुजरूती के हुत्त्रेन समीप

From such close coincidences between Albertine's quotations, and CHC, we may say that the Spikhya book which Albertine proports to have been composed by the sage Kapila and quotes in his Indien, seems to

सन्तुलत के आधार पर हम कह सकते हैं, कि ऋलवेरूनी ने किम साख्यमन्य का वर्णन किया है, यह महर्षि कपिल की रचना है, श्रीर उसी को 'इरिडका' [Indica ऋलवेरूनी के यात्रा वर्णन मन्यका नाम] में उद्देशत किया है, जो चीनी अनुवाद का मुल प्रतीत होता है।"

श्रुलवेरूनी के उद्धरण श्रौर चीनी अनुवाद के उपर्युक्त सन्तुलनों के श्राघार पर यह परिएग्राम निकालना वस्तुत साहसपूर्ण है। यह बात हमारे सामने स्पष्ट है, कि चीनी अनुवाद ईश्वरज्ञ्ज्य रचित साल्यकारिकाओं की न्याख्या ही है। फलत वह अनुवाद, साल्यकारिकाओं के किसी न्याख्या प्रमथ का ही होगा। क्या श्रीशुत श्रव्याखामी शास्त्री महोदय यह सममते हैं, कि साल्यकारिकाओं के उस न्याख्या प्रमथ की रचना कपिल ने की थी १ यदि नहीं, तो चीनी अनुवाद का आधार, कपिल की रचना को कैसे कहा जासकता है १ यदि हा, तव तो अनुसन्धान की यह पराकाच्या है, श्रेवरकृष्ण की कारिकाओं पर महर्षि कपिल ने ज्याख्याप्रम्थ लिखा, इस कयन पर विचार करना ही निर्श्वक है।

श्लोकवाचिक के आधार पर भेदनिर्देश, तथा उसका विवेचन-

া প্রীপ্তর রাজ্যী महोदय ने अपने विचारों की पुष्टि के लिये एक और श्रमाण इतप्रकार खपस्थित किया है।

कारिल मह ने क्षेत्रवात्तिक [अनुमान १०४] मे हैत्वामासों का क्यम करते हुए 'शयनादि' उदाहरण दिया है, जो पुरुष की तिद्धि के लिये 'सपावपरार्थत्वात्' । साठ काठ १७) इस हेतु पर उदाहरण रूप में साहयों के द्वारा निर्देश किया जाता है। शान्तरिज्ञत ने 'तत्त्वसम्ब' [३०० काठ] में इसी उदाहरण को 'शव्यासनादि' रूप में दिया है। अब यह उदाहरण केवल वीनी अनुवाद में मिलता है। माठरहात्ति और गौडपादमाध्य में इसके स्थान पर 'पर्यद्वादि' उदाहरण दिया गया है। '

ं इस सम्बन्ध में हमारा कथन है, कि इन पदों के द्वारा मेद का निरूपण ! कैसे किया जा सकता है ? 'रायन' 'राय्या' अथवा 'पर्येक्क' पद एक ही अर्थ को कहते हैं। परमार्थ ने माठर के 'पर्येक्क' पद का चीनी में जो अनुवाद किया होगा, आपने अब सस्कृत रूपान्तर करते समय उसके लिये 'रायन' पद का प्रयोग कर दिया है। यह आपको कैसे प्रतीत हो गया, कि उस चीनी पद का मूर्ल रूप 'रायन' ही था 'पर्येक्क' नहीं था, जब कि दोनों पद किमी रूप में पर्यायवाची हैं, एव समान ही अर्थ को कहते हैं। इसीलिये इन पदों के प्रयोग पर मूल और आनुवाद अर्थोन माठर- हित्त और जीनी अनुवाद के भेद को आधारित करना सवया निर्यंक है।

कमलशील के आधार पर भेदनिर्देश, तथा उसका विवेचन ।

इसके थागे श्रीयुत शास्त्री महोदय ने तत्त्वसमद्द की कमलशीलकृत पश्चिका ज्याख्या से

represent the original of the Chinese translation मुदर्शसञ्जीत शास्त्र, मृतिका, पुरु १३,

६,१०,११,१४¹ साख्यकारिकात्र्यों के विवरख की चीनी श्र्यतुवाद के साथ तुलना करके यह परिखाम निकाला है, कि पश्चिका के विवरण चीनी श्रमुवाद से श्रपिक मिलते हैं, माठरवृत्ति से नहीं।

परन्तु हमने स्वयं इन सब सन्दर्भों की परस्पर तुलना की है, खौर हम सर्वथा विपरीत परिसाम पर पहुचे हैं। इन तीनों प्रन्थों में प्रस्तुत प्रसद्ग की समानताओं का हम यहा उल्लेख नहीं करते, प्रत्युत हम कुछ विभेदों की दिखलाते हैं, जिससे यह स्पष्ट हो जायगा, कि पश्चिका में कमलशील का विवरण माठरवृत्ति के साथ अधिक अनुकूलता रायता है, श्रोर माठरवृत्ति से चीनी श्रतुवाद का ऐसे स्थलों में निमेद, श्रतुवाद के समय न्यूनाधिकताश्रो के कारण ही हुआ है। परन्तु कमलशील के विवरण मूल ब्याख्या माठरवृत्ति पर आधारित हैं, चीनी अनुवाद पर नहीं।

पिल्लका में १०वीं आर्या का विवरण करते हुए, महत्त् का हेतु प्रधान, श्रहहुार का हेतु महत्, इन्द्रियों और तन्मात्रों का हेतु अहङ्कार और पद्म महाभूतों का हेतु तन्मात्रों को फहा है। यह क्थन इसी आर्या के चीनी अनुवाद के अनुकूल नहीं है। चीनी अनुवाद में अहङ्कार की केवल पख्रतन्मात्र का हेतु कहा है, और इन्द्रियादि सोलह [११ इन्द्रिय ४ स्यूलभूत ] पदार्थों का हेतु पञ्चतन्मात्रों को बताया है। पिद्धका का विवरण माठरवृत्ति के अनुसार है।

इसीप्रकार १४वीं आर्या के विवरण में कमलशील पाच स्यूलभूतों का पद्मतन्मात्रों मे श्रीर पद्मतन्मात्रों तथा एकादश इन्द्रियों का अहङ्कार में लय होना बतलाता है। परन्तु चीनी अतुवाद, में इसके विपरीत पांच स्थूलभूतों और एकादश इन्द्रियों का लय पद्धतन्मात्रों में ही र वताया गया है। पश्चिका का विवरण माठरवृत्ति का अनुकरण करता है। ऐसी स्थितिम माठरवृत्ति, चीनी अनुवाद और पश्चिका इन तीनों की परस्पर तुलना के आधार पर यह परिखाम निकालना, कि फमलरील के लेख और चीनी श्रनुवाद का श्राधार, बोई माठरवृत्ति से श्रतिरिक्त व्याख्याप्रव्य था, श्रसङ्गत होगा।

मन की सकल्प युत्ति को (२७वीं आर्या के विवरण में ) स्पष्ट करने के लिये जो उदा-हरण, क्मलशील (तरवसंग्रह पिलका पृ०१६) श्रीर गुणरन सूरि (पड्वरानसमुच्चय सटीक पृ• १०१) ने अपने प्रन्थों में दिया है, कहा जाता है, कि उसका मृत माठर में नहीं है, चीनी अनुवाद में है। इसीप्रकार ध्वीं आर्था में 'उपादानग्रहण' हेतु का विवश्ण करते हुए एक उदाहरण

१ कारिका, तत्त्वसमद के प्रवोद्ध प्रिकाच पर, १० ग्रीर ११ कारिका, तत्त्वसमह के व्यवस्थित इ कारका, तत्त्वलभइ क नज तत्त्वलाक हुट र ना जर, र आर १३ कारका, तत्त्वल पुरु १७] पर, १२ कारिका, तत्त्वलमह के १४ रखीक पुरु २०-२१] पर ब्याख्यात है।

थि प्राप्त पर कारणा करेंगे, िक यह मत चीनी शतुवाद में श्रतुवादक के द्वारा ही उद्मावन अभा आग ६० २० वा अभा अभी प्रत्य में इस का उल्लेख नहीं पाया जाता । यदि कमलरील के किया गया है, सांख्य के किसी भी प्रत्य में इस का उल्लेख नहीं पाया जाता । यदि कमलरील के १७५१ गया क, पार्ट प्रस्ति के आधार पर होते, जो चीनी अनुवाद के आधार होने क साथ २ माठर-विषय प्राप्त होने के लाग र मार्टर वृत्ति से सतिरिक्त था, तो कमलशील के विवरण में चीना अनुवाद के साथ उक्त सिद्धान्त सम्पन्भी

मीबिक भेद न प्रापाता । उ देखिये, सुवर्णसप्तिविशास्त्र की मूमिका, पृ० ३६ ।

पैमेन्नी हो देता है, 'बसफा मूल भी, माठर में नहीं, 'बीनी खेतुवार' में हैं।' इसीनिये बीनी अतुवार का मूल वही प्रन्य होना बाहिये, जो कमलेशीलके विवरण का खाधार है,' खीर वह प्रन्य माठरिक्ति नहीं होसंबता। विवाकि उसमें उक्त उदाहरेखों का मुल नहीं मिलता।

इस सम्बन्ध में हमारी कथा है, कि वस्तुत ये उदाहरण मूल ज्याख्या के अंदा मिर्टी हैं।
मूल ज्याख्या के उन रेपदों का स्वष्ट विवरण करने के लिये ही 'अध्ययन अधि के समय ये
उदाहरण उपिक्षत किये जाते रहे हैं। आगे अनुवाद के ने अपने अनुवाद में सभा अन्य लेखकों ने
जन रे प्रसान के अवसर पर अपने अभी में अप की स्वष्ट प्रीचारिक के लिये उनकों
उन्नेत कर दिया है। माउरखीन और चीना अनुवाद के मूल का असुकरण किया गया है,
तो हम इस बात का कोई कारण नहीं पीते, कि ये उदाहरण माउरखीन में क्यों नहीं हैं ? यह
कहा जाय, कि माउर अपनी इन्जानुकार इन्हें छोड़ सकता है, तो यह भी कहा जासकता है, कि
बाती अनुवाद के अपने इन्जानुकार अनुवाद में जीड़ भी सकता है, जो भा कहा जासकता है, कि
विवार से अधिक समें हैं। इतिलिय वस्तुस्थिति यह है, कि ये माउरखीन की रचना के बाद
की विचार से अधिक समें हैं। इतिलिय वस्तुस्थिति यह है, कि ये माउरखीन की रचना के बाद
की विचार से अधिक समें हैं। इतिलिय वस्तुस्थिति यह है, कि ये माउरखीन की रचना की बाद

ये उदाहरण मूल ज्योख्या के भाग नहीं हैं, इसके लिये हम इसप्रकार नके कर सकते हैं।
सनकी नृत्ति संकल्प कही गई है, अहंड्रारंकी अभिमान और युंद्धिकी अध्यवसाय । युद्धि और अहंड्रारंकी अभिमान और युंद्धिकी अध्यवसाय । युद्धि और अहंड्रारं की नृत्ति का यथांकम दे और परिदेश का जान । सिक्सण किया गया है। इसके विवरेण के लिये किया में कोई उदाहरण कहीं है। सेकंड्यप्रीत्त के लिये भा मूलिक्यांक्यों में उदाहरण कहीं होगा, सांवर्ष्य किया । ठोक इस्तीमकार देवी आयों में भी उत्पादन किया, और जानि केसकों ने इसका प्रथम कर दिया। ठोक इस्तीमकार देवी आयों में भी जिस्तीक सीध कीई उदाहरण नहीं है। वैसे हैं हिंची की विवरण के लिये प्रथम है हैं की विवरण के लिये प्रथम है हैं की विवरण के लिये प्रथम है हैं की विवरण के लिये प्रथम के लिये हैं के विवरण के लिये प्रथम है हैं की विवरण के लिये प्रथम है हैं की विवरण के लिये के लिये के लिये के लिये के लिये हैं के विवरण के लिये प्रथम के लिये के लिये

प्रमुद्ध कथन के लिये हमारा कि विश्व नहीं हैं। पर इतना निव्य हैं, कि विदेशन महित्य हैं, कि विदेशन महित्य के विद्या कि विदेशन महित्य के स्वाप के कि विदेश कि

समान्ता प्रतिनिधिकी स्वित् तक पहुच जाती है। इस वात को हम निश्चय रूप से जानते हैं, कि चीनी श्रान्त हम अनुवाद है, वह प्रतिनिधि के ही समान ह उसका मूळ व्यवश्य कोई सस्कृत धन्य हैं, और वह ईश्वरकृष्ण की सार श्राहित को जी न्याख्या है। किमी श्रान्त हैं की स्वित म माठा उत्ति ही चीनी श्रान्त हो के मूलभूत व्यारया है। इतना निश्चय होजान पर हम वर्तमान माठरपृत्ति श्रीर चीनी श्रान्त के श्रानेक पाठों को एक दूसरे की सहायता पर श्राद्ध वर सनते हैं, और व्यिक से श्रास्क मूल वास्तिक पाठों तक पहुच सनते हैं। इसिलय उन्त प्रस्तुत उन्त हरणों के सम्बन्ध में यह भी श्रान्त माठरपृत्ति श्री हम चोनी श्रान्त का सकता है, कि उन्न पता सकते हैं।

माठरवृत्ति और चीनी अनुवाद की याश्चर्यजनक ममानता-

उस बात का हम् आगे निर्देश करेंगे. कि चीनी अनुतान मृश्रुनक मन्दर्भ ऐसे हें, जी अनुवादक ने स्त्य जुसमें मिलाये हैं, वे मूल के प्रश्न करापि नहीं होसकते । परन्तु इससे पूर्व प्रस्तावश्न इस दोनो प्रन्तों (मूल माउरवृत्ति श्रोर चीनी अनुवाद ) की उन दो एक समातवाश्रों का अने कर देना चाहते हैं, जो एक अन्यकार के द्वारा दूसरे अन्य का अनुकरण करने म सभव नहीं होसकुती केवुल प्रतिविधि अथया अनुवाद में ही उनकी स मावना होसकता है।

(क).माठ्रवृत्ति में १-वीं आर्या के अगुगपश्यवृत्ते रच' इस हेतुपद का व्याप्यान नहीं है। यह हम नहीं कह सकते, कि इस पद का व्याख्यान, व्याख्यानार ने किया ही नहीं, अथवा किसी समयमें प्रायुक्त होगया। यहा विशेष ध्यान देने योग्य यह वात है, कि चीची अनुवादम भी इस हेतुपद का व्याख्यान नहीं है। अप वृद्धि हम इस जात को स्त्रीतार करे, कि माठर ने चीनी अनुवाद के मृत्त को आनुकरण करने वाने लेखक के मृत्त को आनुकरण करने वाने लेखक के सम्बन्ध म्य मुद्द नहीं माना जासकता, कि यदि किसी पत्य का अगुकरण करने वाने लेखक के सम्बन्ध म्य मुद्द नहीं माना जासकता, कि यदि किसी पत्य के अथ प्रथम प्रथम प्रवा नहीं हैं, तो अगुक्त भी हम वर्तक आव के स्वा है, तो किया हो की किसी पत्त के अथ प्रथम प्रथम प्रवा कर रहा है वह स्त्र्य भी उन पत्रोक्त आय कर सकता है, अर्थ न किये जानेना नारण, उसका अयोग्यता को भीनित कहीं जासकता। परन्तु प्रतिविधि करने वाले के लिये यह सर्वथा स भग और युक्त है, न्योंकि यह नहीं द्वा का की अनुवाद करेगा, यदि किसी वर्द अनुवाद म भा यह वात स भन है। अगुवादक मृत्वम्थ का हो अनुवाद करेगा, यदि किसी वहां क्याप्यान मृत्वम्थ म नहीं है, तो जह पर ही स्था स्वृद्धा है, वह प्रको वसी तरह जीव देगा, स्योंकि वह अनुवादक है। यह एक वहुत ही स्वामास्त्र हो वह प्रको वसी तरह जीव देगा, स्योंकि वह अनुवादक है। यह एक वहुत ही स्वामास्त्र है, कि माठरपृत्ति म उसते हेतुपक का व्याप्यान नहीं है और इसीलिये चानी म उसका स्वा है, की नाई इसा। यह समानता निश्चय करती है कि यह अनुवाद माठरपृत्ति म तसते हो। ' ' (खा) शर्वी आर्यो की व्याप्या म खठे हेतु रा व्याप्यान करते हुए कमलशील ' त प्रधान

श्रीर ज्यक्त दोनों की इक्ट्रा ही प्रसवधर्मी कहा है, और उसी कम से उदाहरण दिया है, श्रार्थात्

<sup>--</sup> सरवसंप्रह, ज्यो स्लोक-पूच्छ-१०-पर ।---

प्रधान से बुद्धि की उरपित होती है, और बुद्धि से अहद्क्षार की । चीनी अनुवाद में इस उदीहरण में विपर्यय है। अर्थात पहले ज्यस्त का उदाहरण दिया है—चुद्धि से अहंकार उरपन्न होता
है, और अहङ्कार से तन्मात्रा आदि । इसके अनन्तर लिया है. प्रधान महृत् को उदपन्न करता है।
चीनी अनुवाद का यह कम, माठरएति के सर्वया अनुकृत है, यद्यपि अपने लेख से उसका असीमञ्जस्य होजाता है। तात्पर्य यह है कि उदाहरण का कम उसने अपने मूलमन्य के अनुसार हो
रहने दिया है, जो अनुवादक के लिये उपगुक्त कहा जासकता है। केवल अर्थ का अनुकरण
करनेवाला उससे वाधित नहीं होता, जैसे कमलरील ने ही किया है। इसलिये स्थिर होता है, कि
येसी समानताण देवल अनुकरण में संभव नहीं होसकतीं अनुवाद में अवस्य इनको ममावना
होसकती है।

अलवेरूनी, कमलशील और गुण्रत्न के लेखों का आधार, माठरवृत्ति...

पिछले एन्डों में हमने चीनी अनुवार के ऐसे सन्दर्भों के सम्बन्य में आलोचना की है, जिसकी समानता सुवर्णसप्ति के विद्वार सम्यादक महोदय ने अलवेहनी, कमलरील और गुण रक्त सिर के लेकों के साथ प्रदर्शित की है, और माठरहित्त के साथ उसकी असमानता बतलाई है। अब हम अलवेहनी कमलरील और गुणरत्नस्रि के मन्यों से ऐसे उदाहरण भी उपस्थित कर सकते हैं, जिनको माठरवृत्ति के साथ अरविधक समानता है, चीनी अनुवाद के साथ नहीं । यथि चीनी अनुवाद में ऐसा विपर्यय अनुवाद होने के कारण ही होगया है। इससे यह परिणाम स्पष्ट सामने आजाता है, कि अलवेहनी आदि के सन्भुख माठरवृत्ति अवस्थ थी, जिसके आधार पर उन्होंने अपने प्रन्थों में सांख्यविचारों का उन्लेस किया है, और यह चीनी अनुवाद भी इसीलिये उसी वृत्ति का अनुवाद कहा जासकता है।

'त्रलवेरूनी का भारत' हिन्दी त्रातुवाद पृष्ठ ६१ के प्रारम्भ में साख्यप्रम्थ से एक दृष्टान्त उद्भुत किया है। इसका त्रातुपूर्वी तथा रचनाप्रसग, माठरपृत्ति में २० वीं त्रायों के क्याख्यान में उपजेट्य दृष्टान्त के साथ अत्यधिक समानता रखता है, चीभी त्रतुवाद की त्रातुपूर्वी में पर्याप्त जन्तर है। गौडपाद माध्य में भी वह त्रातुपूर्वी नहीं है।

इसीत्रकार गुण्यस्न सृरि की पड्दर्शनसग्रुष्चय की व्याख्यों मे पृष्ठ १०२ पर श्रमुमान के कुछ उडाहरण दिये हैं, वे सर्वया माठरष्ट्रिस (आर्या ४ की व्याख्या) के आधार पर हैं।

कमलशील के लेतों के सम्बन्ध में इम पीछे भी निर्देश कर चुके हैं, कि चीनी अनुवाद में प्रतिपादित मत का उसने अनुसरण नहीं किया है। काई भी विद्वान उसकी आनुपूर्वों को माठरवृत्ति से तुलना कर मकता है। सिद्धसेन विवाकर रचित 'सन्मतिसर्क' के ज्याख्यात अभयदेव सुरि ने भी कमलशील के सन्दा सारयकारिका की कई आर्थाओं के ज्याख्यान अपने प्रन्थ में दिये हैं, जो माठरवृत्ति के साथ ही समानता रखते हैं. —।

सन्मति तर्क, पृष्ठ २८०-२८४ | गुजराबपुरातश्य मन्दिर प्रन्थावली-सस्करण ।

भेद के अन्य आधार तथा उनका विवेचन-

श्रीयुत कट्यास्वामी शास्त्री महोदय ने सुवर्णसप्ति की सूमिका में 'चीनी व्यनुवाद का रचियता' शीर्षक देकर कुछ व्यन्य ऐसे स्थल उपस्थित किये हैं, जिनके व्याधार पर माठरपृत्ति श्रीर चीनी श्रमुवाद को भिन्न र प्रत्य सिद्ध करने का यस्त किया गया है। उसके सम्बन्ध में भी हम थोड़ा चिवेचन कर देना चाहते हैं।

(१)—मूमिना के ३६ प्रष्ठ पर श्रीयुत शास्त्री महोदय ने लिखा है, कि सांक्यकारिका दे और एश्र में महत् से अबद्धार, 'अबद्धार से एकादरा इन्द्रिय और पश्च तन्मात्र, तथा पश्च तन्मात्रों से गांच स्थूलमूर्तों की उत्पत्ति होने का उत्लेख किया गया है। परन्तु ३, ८, १०, १४, ५६, ४६, और ६६ कारिकाओं की ज्याक्या के चीनी अनुवाद में अबद्धार से केवल पश्च तन्मात्रों की उत्पत्ति होना बताया है, अनन्वर पश्च तन्मात्रों से एकादश इन्द्रिय और पांच स्थूलमूर्तों की उत्पत्ति कही है। यदापि २२, २४, २४, २७ और २६ कारिकाओं के चीनी अनुवाद में उस सिद्धान्त का भी तिक्षण्य किया गया है, जो २२ और २४ कारिकाओं में निर्तिष्ठ है। इसक्रवार एकादश इन्द्रियों को उत्पत्ति के सम्बन्ध में दोनों विचार चीनो अनुवाद में विद्याना है। इतके आधार पर श्रीयुत शास्त्री महोदयने यह परिणाम तिकाला है, कि ईश्वरकृष्ण से कुछ पूर्व और कुछ अनन्वर काल तक इस सिद्धान्त के सम्बन्ध में बिद्धानों को निरचयात्मक कान नहीं था, और ३स आधार पर उन्होंने यह सिद्ध करने का यस्त्र किया है, कि जिस ब्याक्यावस्थ का चीनी में अनुवाद किया गया है, उसी प्रकार के लेख होंगे। क्योंकि वे लेख माठरपुत्ति में नहीं हैं, इसिलये चीनी अनुवाद का मृत्त, माठरपुत्ति को नहीं कहा जासकता।

इसी अर्दकी तुष्टि के लिये भूमिका में शादीन काधारों पर पदार्थों के आदुर्भाव की अन्य रीतियों का भी उल्लेख किया गया है। इससे यह परिणाम निकाला है, कि ईस्वरकृष्ण के कुछ पहले से पीछे तक पदार्थों के प्रादुर्भाव की तथा उनके क्रमकी चार पांच रीतियां थीं।

इस सम्बन्ध में सब से प्रथम हमें अपना ध्वान इस और आकृष्ट करना चाहिये, कि ईरवरकृष्ण ने पदार्थों के प्राहुर्भाव तथा उनके कम की एक ही निरंचन रीति को स्वीकार किया है, और यह भी इंस्वरकृष्ण के लेख के अनुसार निरंचन है, कि वही रीति पष्टिनन्त्र में भी स्वीकृत की पर्दे में इंस्वरकृष्ण का एक अपना विचार निरंचन है। अन्य सांख्याचार्थों ने भी इस सिद्धान्त के स्वीकार किया है। इसे अह अपना विचार निरंचन है। अन्य सांख्याचार्थों ने भी इस सिद्धान्त को स्वीकार किया है।

दुसने मितिरिक्त हम बढ़ भी देवते हैं, कि प्राचान काल से अब तक के उपलब्ध [पद्म्याधिकत्य के अतिरिक्त ] सांक्याचार्यों के लेखों में इस सिद्धान्त की सर्वसम्मत बाता गया है, कि दिन्द्रियां आहरूप्रिक हैं, भौतिक नहीं। इसके विपरीत अन्य अनेक दार्शीनक इन्द्रियों को भौतिक ही मानते हैं। न्याय वैशेषिक वीद्ध शाक्कर पेवान्ती आहि अनेक दार्शीनक सम्प्रदाय श्रौर 'माठरप्रान्त' इन दो पदींका प्रयोग किया है। सुवर्णसप्तविशास्त्र के सम्पादक श्रीयुत श्रय्यास्वामी शास्त्री महोदयने इसके श्राधारपर उक्त प्रन्थ की भूमिका में ' यह निर्धारण करने का यस्त किया हैं, कि 'माठरभाष्य' नाम का कोई प्राचीन व्याख्यापन्थ था, जिसका उल्लेख 'अनुयोगद्वारसूत्र' श्रादि जैन बन्धों में पाया जाता है। संभवतः वही माठरभाष्य चीनी श्रनुवाद का मूल श्राधार होगा। 'माठरप्रान्त' परका प्रयोग, गुर्णरत्नसूरि ने उपलभ्यमान माठरवृत्ति के लिये किया है।

'माठरप्रान्त' पद के सम्बन्ध में हम पर्याप्त विवेचन पीछे कर चुके हैं। श्रीयुतं शास्त्री महोदय की 'प्रान्त' पद का अर्थ सममते में भ्रम हुआ है। गुणरत्नसूरि ने जी श्लोक 'माठरप्रान्त' कहकर उद्घृत किया है, वह माठरमाप्य के ही हाशिये ( Margin) पर लिखा हुन्ना खीक था, उसको ठीक पते के साथ उद्भूत करने में गुणरत्नसूरि ने पूरी सावधानता निभाई है, 'चौर इसी तिये आगे ही जो ब्लोक उसने 'शास्त्रान्तर' कहकर उद्धृत किया है, वह उसने शास्त्र के मध्य में ही देखा है, संभव है वह, माठरभाष्य में ही देखा हो। परन्तु यह स्पष्ट है, कि 'प्रान्त' पद का प्रयोग यहां किसी प्रन्थान्तर का निरचायक नहीं कहा जासकता। प्रत्युत यह उसी माठर प्रन्थ के हाशिये के लिये प्रयुक्त किया गया है, जिसकी १०६ पूछ पर अन्धों की सूची में 'माठरभाष्य' नाम से उल्लेख किया है।

प्रन्थ सूची में 'माठरभाष्य' पद, उपलभ्यमान माठरष्ट्रत्ति के लिये ही प्रयुक्त हुआ है, इसकी पुष्टि के लिये इम और भी उपोद्बलक देते हैं। गुणरत्नसूरि की व्याख्या में इस देखते हैं, कि अनेक स्थलों पर प्रसंगवश उसने सांख्यसिद्धान्तों का निरूपण करने में माठरवृत्ति का ही अनुकारण किया है, गौडपादभाष्य अथवा तत्त्वकौमुदी आदि का नहीं। इससे यह स्पष्ट है कि, सांख्यसिद्धान्तों के निरूपण में वह माठरवृत्ति को अन्य न्याख्याओं की अपेता अधिक महत्त्व देता है। ऐसी श्थिति में जब वह सांख्यप्रन्थों का उल्लेख करने लगेगा, तब उस प्रन्थ का यह नाम न गिनाये, यह बात समक में नहीं श्रासकती। इसलिये यह निश्चित रूप से कहा जासकता है, कि प्रन्थों की गणना में 'माठरभाष्य' से वह उसी प्रन्थ का उल्लेख कर रहा है, जिसका उसने अपनी ब्याख्या में बहां तहां आश्रय लिया है, जो कि उन २ स्थलों की नुजना करने से माठरपृत्ति ही निश्चित होता है । इसत्रकार गुणरत्नसृरि का 'माठरभाष्य', उपलम्यमान माठरपृत्ति से भिन्न नहीं कहा जासकता। खतः माठरवृत्ति ही चीनी अनुवाद, मा मूल आधार है, यह बात सर्वथा निश्चित होजाती है।

मंरकरयां, पृष्ठ १०६ पर 'माटरभाष्य' पद है, चीर पृष्ठ ६६ पर 'माटरमान्त' ।

भ मुवर्णसप्तिशास्त्र की भूसिका, पृष्ठ ३७, ३८ और ४२। मुवर्णसप्तिशास्त्र की भूसिका, पृष्ठ ३७ श्रीर वहीं पर संक्या १ की टिप्पयूरी।

तेखें, पहुंदर्शनसमुख्यय की गुणारतसृति हत व्याख्या, पट्ट १०४, ६। और १०८। इसकी गुजना करें, सादरपुत्ति, कारिका २१, भीट १।

महामहोपाध्याय श्रीयुत हरप्रसाद शास्त्री ने प्रपने एक लेख [JBORS=त्रनीत of उपसंहार-बिहार एरड श्रोरोसा रिसर्च सोसायटी, vol ६, सन् १६२३, पृ० १४१—१६२ ] में इस बात को प्रकट किया है, कि बाईस वर्त्वसनास सुत्रों पर माठर का भाष्य होगा, सभवतः उसमें किर और किसी ने संबद्धीन किया, जो समय पाकर पष्टितन्त्र के रूप में बन गया, देश्वरकृत्णने उत्ती का संजेत किया है

प्रतीत यह होता है, कि श्रीधुत अध्यास्त्रामी शास्त्री महोदय ने अपने विचारों की संत्रेप किया है श्रीयुत हरप्रसाद शास्त्री के विचारों के आधार पर ही प्रस्तुत किया है। इतनी ही विशेषता इन े दोनों में है, कि हरप्रसाद शास्त्री ने ईश्वरकृष्ण की कारिकाओं का जो आधार वताया है, श्रीयुव अरुपास्वामी ने देसी की चीनी अनुवाद का आधार मान लिया है। परन्तु यह सब अन्धेर में लाठी चलाने के समान है। यह इन चिद्वानों ने केवल कल्पना के आधार पर मान लिया है, स्रीर शास्त्र के सामञ्जस्य का भी ध्यान नहीं रक्त्या गया।'जो प्रमाणाभास इस सम्बन्ध में उपस्थितः'' किये गये है, उनका हमने विस्तारपूर्वक विवेचन कर दिया है, और यह निश्चयपूर्वक कहा जाकसता है, कि श्रीयुत अध्यास्त्रामी शास्त्री, इस बात को सिद्ध करने में सफल नहीं होसके, कि चीनी श्रनुवाद का श्राधार माठरवृत्ति नहीं है।

इस प्रकरण में हमने सांख्यसप्तित के पांच व्याख्याकारों के सम्बन्ध में विवेचन किया

है। उनके काल सम्बन्धों निर्णेय का निष्कर्ष हम यहां पुनः निर्दिष्ट करते हैं—

ं(१)—वाचस्पति मिश्र = पश्च विक्रमी संवत्, प्रश् ईसवी सन्।

े ं ं (२)—जयमंगला ब्याख्याकार राङ्कर = विक्रमी संवत् के सप्तमशतक का श्रन्त, ६४० ई०

(३)--आचार्य गौडपाद = विक्सी संवत् के पण्ठ शक्षक का अन्त, ४४० ई० सन् के

्लगमगा। (४)—युक्तिदीपिकाकार राजा = विक्रमी संवत के पद्मम शतक का अन्त, ४४० ईसवी

सन् केलगमग। (४)—आचार्य माठर=विकमी संवत् का प्रथम शतक। इसवा सन् के प्रारम्भ होने

हुमारा इस, समय निर्देश से यही तात्पर्य है, कि उन आचार्यों का काल, निर्देश काल के अमन्तर नहीं कहा जासकता, इसमें वाचापति मिश्र का समय सर्वेषां निश्चित है। उसी को श्राधार मानकर इन व्याख्याप्रत्यों के एक दूसर में उद्धरण, मननिर्देश, प्रत्याख्यान आदि से ही हमने इस कालनिर्णय का यहन किया है। संभव है, इस में कहीं थोड़ी बहुत हेर फेर होसके, परन्तु इन व्याख्याकारों का जो क्रम हमने निर्दिष्ट किया है, वह निश्चत है, उसमें किसी परिवर्तन की अधिक सम्भावना नहीं की जासकती।

#### अप्टम प्रकरण

# अन्य प्राचीन सांख्याचार्य

साख्य के खादि प्रवर्त्तक परमिष किपल का खावश्यक वर्णन हम प्रथम प्रकरण म कर चुके हैं। खन्य प्राचीन खाचार्यों के सम्बन्ध में जो कुछ विवरण जाना जासका है, उसका निरूपण इस प्रकरण में किया जायगा।

### ?---ग्रामुरि---

परमणि कपिल का प्रथम शिष्य आसुरि था। आसुरि के शिष्य पद्मशिरा ने श्रपने एक सूत्र' म इस बात का उरलेख किया है, कि परमणि कपिल ने किस प्रकार आसुरि को साध्य, शास का उपदेश किया। इस आधुनिक पाश्यात्य विद्वान् आसुरि को भी ऐतिहासिक पुरुप नहीं भानते। परन्तु उनके ये सब कथन निराधार ही, कहे जा सकते हैं। आधुनिक पाश्यात्य विद्वानों के कुछ ऐसी मनोधृत्य नम गई है, कि वे भारतीय इतिहास और सम्झतिक अनेक आधारों को काल्पनिक वताने में ही एक अनुकूल अनुभूति का स्वाद लेते हैं। जिस उपित के जीवन के अनेक भागों का उरलेख जहां तहा साहित्य में बराबर उपलब्ध होता है, उसको यदि, ऐतिहासिक ज्यक्ति माना जाय, तब ऐतिहासिकता किस वस्तुका नाम होगा ? किर सब ही इतिहास काल्पनिक कहे जासकते हैं। इसलिये बहुत से प्राचीन वर्णनों की ऐतिहासिकता अथवा काल्पनिकता, उस जाति की परम्पराओं के आधार पर भी बहुत हुछ सीमा तक निर्णीत की जासकती हैं। इसप्रकार आसुरि सम्बन्धी वर्णनों ना आधार काल्पनिक नहीं कहा जा सकता।

माउरवृत्ति तथा खत्य साख्य प्रन्थों में खासुरि ना एक गृहस्य ब्राह्मण के रूप मा उन्नेव किया गया है, और उसका 'खासुरि' यह गोत्र नाम बताया गया है। उसका सर्बन्न यही नाम उपलब्ध होता है। उसके खन्य किसी मास्कारिक नाम के सन्द्रन्थ में हमें खभी तक भी कुछ हात नहीं है। परमिष किपल की कृषा से उसे सार्य हान प्राप्त हुखा, और उसने मोत्त मार्ग का अनुसरण किया, इसका भी उन्लेख है। महाभारत व शान्तिपर्व खभ्याय ३२६ से ३२८ तक म किपल और आसुरि के सवाद का उन्नेख है। उससे स्पष्ट होता है, कि किपल ने आसुरि को तरवहान का उपदेश किया। महाभारत म प्रसद्गवश खन्य स्थलों म भी खासुरि का उन्लेख है।

 <sup>&</sup>quot;ब्रादिविद्वान् निर्माण्चित्तमधिष्ठाय कारुण्याद् भगवान् परमिपरासुरये जिज्ञासमानाय तन्त्र प्रोवाच ।"

<sup>3</sup> Keith, Samkhya System, PP 47 48 Curbe, Samkhya und yoga PP 23

निर्वायसागर प्रेस बम्बइ में मुद्दित, १४०० ईसवी सन् का कुम्मबीय सस्करण।

४ महाभारत, उक्त संस्करण, १२।२२०।१०, १३, १४॥

शतपथ ब्राह्मण में ब्राप्तिर का उन्लेख-

शतपथ प्राह्मण में भी एक ब्रासुरि का उल्लेख खाता है। वहां वारह रथलों में इसका उल्प्रेस है। जिनमे अन्तिम तीन स्थलों में वंशावती हैं। शेष नौ में सर्वत्र आमुरि के तत्तद्विपयक मतों का उल्लेख है। ये सब गत कर्मकायड क्रयवा यज्ञादिविषयक हैं, इससे प्रतीत होता है, कि शतपथ ज्ञाह्मण्यकि रचनाकाल से बहुत पूर्व श्रासुरि नामक कोई ब्यक्ति महायाशिक हुश्रा था । वह यज्ञादि पद्धति का इतना प्रतिष्ठित श्रनुष्ठाता था, कि उसके तत्ताद्विपयक मतों का शतपथ प्राव्मण मे भो उल्लेख किया गया है। इससे उसकी प्रसिद्धि ख्रौर प्राचीनता का श्रानुमान होता है।

सांख्याचार्थे त्रासुरि, क्या शतपथवर्णित त्र्रासुरि से भिन्न है १

श्रभी तक यह एक विवादास्पद विषय है, कि साख्याचार्य त्रासुरि, शतपथ ब्राह्मण में वर्णित त्रासुरि ही है, अथवा उससे भित्र ? आधुनिक अनेक पारचात्व र तथा भारतीय विद्वानी ने इनको पृथक् व्यक्ति माना है। यद्यपि उन्होंने खपने इस मन्तव्य के तिये कोई विशेष प्रमाण आदि उपिथत नहीं किये हैं, परन्तु उनकी अन्तर्भावना यही प्रतीत होती है, कि शतपथ नासण की रचना से पूर्वकाल में सांख्यदर्शन की रचना हो चुकी होगी, इस बात को उक्त विद्वान स्वीकार करने को तण्यार नहीं । यद्यपि वे ऋपनी इस अश्त्रीकृति में भी कोई युक्तिया उपस्थित नहीं करते।

हमारा विचार इस सम्बन्ध में उक्त ब्रिडानों से बिपरीत है। शतपथ ब्राझण में वर्णित श्रासुरि ही, श्रपनी प्रत्रभ्या के श्रनन्तर साख्याचार्य श्रासुरि के रूप में प्रसिद्ध हुआ, ऐसा हमारा विचार है। शतपथ माझण के वर्णन से यह।स्पष्ट है, कि ।तह महायाह्निक था। इस बात की ध्यान में रखते हुए, जब इम माठरपुत्ति के कपिल श्रामुरि संवाद सम्बन्धी श्रारम्भिक सन्दर्भ की देखते हैं, तो उससे हम यह स्पष्ट प्रतीत हो जाता है, कि प्रवच्या से पूर्व आसुरि एक याहिक ब्राह्मण था, और गृहस्थ धर्म में रत था। किपल, आसुरिको अध्यात्म विद्या का अधिकारी समककर तीन वार उसके स्थान पर आये, और प्रश्न किया, आसुरि ' गृहस्थ धर्म में रत हो ? आसुरि ने दो बार यही उत्तर दिया, कि हा ! गृहस्थ धर्म में सत हू । परन्तु अन्तिम अयसर पर उसके भन्तरात्मा में विचेक चैराग्य की मात्रा चत्यन्त होचुकी थी । तीसरी चार में उसने ब्रह्मघर्सेब्रास और प्रमुख्या की दीज्ञा ली, स्त्रीर कपिल वा शिष्य बनगया।

माठर के वर्णन से यह सर्वेषा स्पष्ट हैं, कि जिस आमुरिने कपित से अध्यास विद्या का उपदेश लिया, वह उस दीचा और प्रवाया काल से पूर्व महायाज्ञिक और गृहस्थ शावाया था। आसुरि को यहां चर्यसहस्रयाज्ञी भी 'लिखा है । महाभारत [ १२। २२०। १०-१३' कुम्भपोस् सस्करण ] में भी इसका उल्लेख है। शतपथ श्राह्मण के आसुरि सम्बन्धी वर्णन उसी आसुरि

के होसकते हैं। इन गर्णनों के साथ साख्यसम्प्रत्यी गन्य को सूचना, और उसके श्रभाव में श्रामुदि को पृथक् व्यक्ति मानना, श्रविचारितरमणीय ही होगा, क्यों कि प्राक्षण के उक्त स्थलों में श्रामुदिसम्मन याज्ञिक विचारों का ही उल्लेख किया जानकता था, जो उस प्रसग से सम्बन्ध रखता था, नो उस प्रसग से सम्बन्ध रखता था, नो उस प्रसग से सम्बन्ध रखता था, नो उस प्रसग से सम्बन्ध रखता था, नाज्ञाण्यन्य, श्रामुदि का जीपन चित्र नहीं जिल्लाहा है, जो वह उसके जीवन की श्रन्य पटनाओं का भी उन्हें सक्ते, श्रीर विशेषकर सांख्य मम्बन्धी पटनाओं का तो श्रामुदि के उस जीपन से कोई सम्बन्ध ही नहीं।

यह बहुत अधिक सन्भव हैं, ति अपन काल के इतने प्रतिष्ठित महायाक्षिक विद्युद्धान्त करण विद्धान माझण को प्रपित्त ने अभ्याता विद्या के उपदेश द्या अधिकारी चुना हो। क्यों कि ऐमे व्यक्ति के द्वारा ही अपने विचारों के प्रसार में उसे अधिक से अधिक साहाण्य कित सकता था। आधुनिक पाश्चात्व विद्वान् जिस दृष्टिकोण से भारतीय इतिहास को उपस्थापित करते हैं, वह सर्वेथा अपूर्ण और एक्टेशी है। वस्तुत साल्यशास्त्र की रचना अप से बहुत पूर्वकाल में होचुकी थी। इमलिये शतपथ प्राह्मण में वर्णित आधुरि ही, अपनी प्रवश्या के अनन्तर कपिल का शिय आधुरि था, इनमें कोई असामञ्चस्य प्रतीव नहीं होता।

त्रासुरि का एक श्लोक—

, आसुरि के सांस्वविषयक किसी प्रत्य का अभी तक पता नहीं लग सपा है। अनेक | मन्यकारों ' ने एक रहोक आसुरि के नाम से उद्दुख्त किया है। रहोक इसप्रकार हैं—

विविक्तं हक्परिवाती बुद्धी भोगोऽम्य कथाते । प्रतिनिम्नोदय स्यम्बे १ यथा चन्द्रमसोऽम्भ्रति ॥ केवल एक रह्योक के चाधार पर यह चनुमान करना कठिन है, कि चाधुरि के उस मन्ध्र का क्लेबर क्या होगा । यह केवल प्रयम्य होगा, चायवा उसमें कुछ गय भी होगा ।

श्राप्ति के इस खोक में वर्णन किया गया है, कि पुरुष के भोग का स्तरूप क्या है?
)वित्रिक्त व्यर्था पुरुष के श्रसा रहते हुए ही, बुद्धि के न्क् रूप में परिएत होजाने पर जो स्थिति
वनती है, वही पुरुष का भोग कहा जाता है। श्रीभ्राय यह है, कि श्रपने स्थ पर्भों को लेकर
युद्धि, श्रसग पुरुष में प्रतिविध्यत होजाती है, इसी को बुद्धि का द्रक्परिएाम कहा जाता है, जैसे
कि स्वच्छ जल म चन्द्र अपने धर्मों को लेकर प्रतिविध्यत होजाता है। इसप्रकार पुरुष में प्रति
विध्यत बुद्धि ही पुरुष का भोग है। बुद्धि के सब धर्म बुद्धि म होते रहते हैं, पुरुष का भोग इतना
ही है, कि बुद्धि अपने। धर्मों को लेकर उसमें प्रतिधिध्यत होरही है। इसी अर्थ को दूसरे राव्हों में
इसप्रकार कह सकते हैं, कि श्रोत्रादि सम्पूर्ण करएा अपने २ श्रार्थ को बुद्धि में समर्पित करते हैं.

१ हरिभद्रस्थिष्ट्य पहुरुयौतसमुख्य की...गुष्पारामस्थिष्ट्य तक्षरहम्पदीषिका नामक टीका के पृष्ट १०४ पर रॉयल परिवारिक मोसापटा कलकता, तम् १६०४ का सत्करण । स्थादवादमन्ती, १४ तथा वार महार्थेष एव कान्य करेक ैन वेल् म थें मंद्रक रहोक के । द्वर्ष्ट विधारण है। १ स्थादवादम्य स्थाप परिवारिक स्थाप स्थाप स्थाप परिवारिक स्थाप परिवारिक स्थाप स्थाप परिवारिक स्थाप स्

श्चौर बुद्धि उन सबको लेकर पुरुष के सालिष्य से हक्त्प में परिणत हो उन्हें पुरुष में समर्पित करती है, अर्थात् पुरुप के भोग की सिद्ध करती है।

त्रासुरि मत की, सांख्यसूत्र तथा सांख्यकारिका से समानता...

पुरुप के भीग के सम्बन्ध में श्रासुरिका जो मत है, वही मत ईश्वरकृष्ण पा ३७वीं कारिका के आधार पर स्पष्ट होता है। सांख्यपडध्यायी के दूसरे श्रध्याय के ३४-३६ तथा ४६-४७ सुत्रों में भी इसी ऋर्य का विशद रूप में वर्शन किया गया है।

श्रामुरि से विन्ध्यवासी का मतभेद-इस सम्बन्ध में विन्ध्यवासी का मत श्रासुरि से कुन्न भिन्न है। पड्र्शनसमुक्त्यय की गुणश्रतसृष्टित ज्याख्या में कलकत्ता संस्वरण के १०४ पृ० पर विन्ध्यवासी के नाग से एक ऋोक इसप्रकार उद्घृत किया गया है-

' "विन्ध्यनामी स्वेरं भोगमाचष्टं -पुरुपोऽविकृतास्मैन स्वनिर्मातमचेतनम् ।

मनः करोति सान्निध्यादुर्वाधः स्फटिकं यथा ॥" इति ।

श्रविकृतारमा श्रर्थात श्रसंग रहता हुआ ही पुरुष, सान्तिष्य के कारण अचेतन मन (=बुद्धि) को स्विनर्भास श्रर्थान् चेतन जैसा कर देता है, जैसे उपाधि = ताल कमल, स्कटिक को सान्तिष्य से लाल जैसा यना देता है। अभिनाय यह है, कि सान्निष्य के कारण चैतन्य, बुद्धि में श्रीतफलित होजाता है, यही चैतन्य अर्थात पुरुप का भोग है। विन्ध्यवासी के मत से पुरुप सर्वेधा असंग है, भोग भी मुख्यतया बुद्धि में ही होता है, क्योंकि चैतन्य श्रर्थात् पुरुष, बुद्धि मे ं प्रतिविन्त्रित हैं, अथवा बुद्धि में पुरुष के प्रतिविन्त्रित हुए विना भोगादि हो नहीं सकते, इसलिये पुरुष में भोगादि का उपचार होता है। कषिल, श्रासुरि और ईश्वरकृष्ण, पुरुष को अर्थग मानते हुए भी श्राहार्य भोग को उसमें स्त्रीकार करते हैं। विकथ्यवासी के मत से, उपादि, स्कटिक से सर्वया असंलग्न है । सान्निध्यमात्र से अपनी विशेषता को दूसरी जगह संकान्त कर रही है। रक्त-कमल-उपाधि के संसर्ग से, श्वेत स्फटिक, रक्त जैसा प्रतीत होना है, स्फटिक के काठिन्य श्रादि गण रककमल में किसी तरह भी नहीं श्रासकते। परन्तु स्फटिक, रक्त उस समय तक हो ै ही नहीं सकता, जब तक कि उपाधि का सान्निध्य न हो । इसीप्रकार पुरुष, जब तक अचेतन बुद्धि को सान्निष्य से ध्यनिर्मास नहीं करेगा, तब तक बुद्धि में भोगादि की संभायना नहीं, विन्ध्यवासी के मत से यही पुरुष के भोग का स्वरूप है।

्रोनों प्रकार की विचारधाराओं में पुरुष श्रासंग है। उक्त श्रर्थ को संचित्र शब्दों में इस ्रप्रकार भी उपस्थित कर सकते हैं, कि स्रासुरि, पुरुष प्रतिविभिषत बुद्धि को भोग मानता हैं, स्रोर ्रिवन्ध्य आसी नुद्धिप्रतिबिन्धित चैतन्य की भीग का स्वक्ष्य बताता है। बहां तक पुरुष की अस-गता का सम्बन्ध है, मले ही दोनों विचारों का सम्मिलन एक ही केन्द्र में हो, परन्तु इतना अवश्य है, कि विन्ध्यवासी के सत से पुरुष में आहार्य भोग भी सम्पन्न नहीं होसकता। सम्भव है, के होबकते हैं। इन उर्फनों के साथ सांख्यसम्बन्धी गन्ध को सूचना, और उसके अभाव में व्यासुर्दि को प्रयम् व्यास्ति का प्रयम् विवासित सम्बन्धिय ही होगा, क्योंकि माझण, के उक्त स्थलों में व्यासुर्दिसम्मत याज्ञिक विचारों का ही उन्तेख किया जागकता था, जो उस प्रसम से सम्बन्ध रखताथा, नाझण्यम्य, व्यासुर्दि का जीवन चित्र नहीं लिखरहा है, जो वह उसके जीवन की व्यन्य पटनाओं का भी उन्तेख करे, और विशेषकर सांख्य मम्बन्धी घटनाओं का तो, व्यासुर्दि के उस जीवन से शेर्ड सम्बन्ध ही नहीं।

यह बहुत अधिक सम्भव है, कि अपने काल के इतने प्रतिष्ठित महायाज्ञिक विद्युद्धान्त-करण विद्वान प्राक्षण को किपल ने अध्यास विद्या के उपदेश, का अधिकारी चुना,हो। क्यों कि ऐमे व्यक्ति के द्वारा ही अपने विद्यारों के प्रधार में उसे अधिक से अधिक साहाय्य किल सकता था। आधुनिक पाश्चात्य विद्वान् जिस दृष्टिकोण से भारतीय इतिहास को उपस्थापित करते हैं, वह सर्वथा अपूर्ण और एक्टेशी है। वस्तुत साख्यशास्त्र की रचना अप से बहुत पूर्वकाल में होचुकी थी। इमलिये रातप्य प्राक्षण में वर्णित आधुरि थी, इमलिये रातप्य प्राक्षण में वर्णित आधुरि थी, इमलिये होई असामक्षस्य प्रतीत नहीं होता।

त्रासुरि का एक श्लोक-

त्रासुरि के साख्यविषयक किसी, प्रत्थ का स्त्रभी तक पता नहीं लग सका है। स्र्वेक मन्यकारों ने एक रह्मोक स्रासुरि के नाम से उद्दुश्व किया है। रह्मोक इसप्रकार है—

विनिक्ते हम्परिकृती बुदी भोगोऽम्य कथाते । प्रतिनिम्बोदयः स्वस्कृरे यथा चन्द्रमसोऽम्मरि ॥ केवल एक रहोक के चाधार पर यह अनुमान करना कठिन है, कि चाधुरि के उस मन्य का कुलेबर क्या होगा । वह केवल पदानय होगा, चथवा उसमें कुक्र गया भी होगा ।

ष्राधिर के इस रत्नोफ में वर्णन किया गया है, कि पुरुष के भोग का स्वरूप क्या है?
विभिक्त वर्षांग पुरुष के असग रहते हुए ही, चुद्धि के दर रूप में परिएत होजाने पर जो स्थिति
बनती है, यही पुरुष का भोग कहा जाता है। श्रीभित्राय वह है, कि अपने सब धर्मों को लेकर
पुद्धि, असग पुरुष में प्रतिविध्यत होजाती हैं, इसी को चुद्धि का दर्श्वरणाग कहा, जाता है, जैसे
कि स्वरूप जल में चन्द्र अपने धर्मों को लेकर प्रतिविध्यत होजाता है। इसप्रकार पुरुष में प्रतिविधित्त बुद्धि ही पुरुष का भोग है। चुद्धि के सब धर्म चुद्धि में होते रहते हैं, पुरुष का भोग इतना
ही है, कि चुद्धि अपने धर्मों को लेकर जनमें प्रतिविध्यत होरही हैं। इसी अर्थ को दूसरे राग्रों में
इसप्रकार कह सकते हैं, कि श्रोत्राहि सम्पूर्ण करण अपने २ अर्थों को चुद्धि संसार्थित करते हैं.

<sup>े</sup> इतिमास्तिष्ट पद्दर्शतसमुच्या का गुवास्त्रस्तिक्त तक्दहस्त्याणिका नामक रोज के पृष्ट १०४ पर रॉपल एशियादिक मोतायटी इतक्षा, सन् १६०४ का सस्करण | स्याद्वादमन्दरी, १४ तथा वार्र महार्ष्य पृष्ट काय करेक केन बंद मार्थी में इस स्कोक को रद्ध विकास तथी है। १ दिस्दी मत्त्रसम्बद्ध पाढ़ के स्थान पर कहीं र 'संबद्ध प्रमानत वाट भी उत्कर्थ होता है।

पश्चरित्व परारार गोत्रः में उत्यत्रः हुआ था। इसकी माता का नाम कविला! लिखा है। पद्धशित्व को बहुत लम्बी आयु॰ का व्यक्ति बताया गया है। महाभारत के इसी स्थल में इसके पद्धशित्व नामकरण का कारण इसप्रकार लिखा है—

'पञ्चस्रोतिस निष्णातः पञ्चरात्रविशारदः । पञ्चतः प्रकृत् पञ्चत्रणः पञ्चराणः स्ततः ॥ इसने कपित्तपणीत पष्टितन्त्रको अपने गुरु स्नासुरिसे पद्कर स्रातक शिष्यांको पदाया, स्रीर उसपर विस्तारपूर्वक न्याल्यामन्य भी लिखे ।

इस समय पश्चशिष्य का कोई भी सम्पूर्ण प्रत्य उपलब्ध नहीं होना। वह मूल पिछनत्र भन्य का रचिवत नहीं था, इसका उल्लेख हम विस्तारपूर्वक द्वितीय प्रकरण में कर आये हैं। सांह्य प्रन्थों में कुछ पेसे सन्दर्भ उद्भुव हैं, जिनको विद्वानों ने पश्चशिष्य का बनाया है। ये सन्दर्भ पावछल योगसूत्रों के व्यासमाध्य में उद्भुव हैं। व्यास ने इन सन्दर्भों के साथ किसी के नाम का उल्लेख नहीं किया। वाचस्पति मिश्र ने व्यासमाध्य की टीका तत्त्वयैशास्त्री में इन्हें पद्म-शिष्य का बताया है।

इनके त्रविदिक्त सांख्यकारिका की युक्तिदीपिका नामक व्याव्वा में भी अनेक ऐसे सन्दर्भ हैं, जिनके सम्बन्ध में हमारी यह धारणा है, कि वे पद्धशिख के होंगे। हमारी इस धारणा का त्राधार न कोई परम्परा है, त्रीर न किसी का लेख। केवल व्यासभाष्य में उद्धृत सन्दर्भों के साथ युक्तिदीपिका के सन्दर्भों की तुलना करने से हमारी यह धारणा बनी है। सांस्थ्यस्पति की अन्य व्याख्यात्रीं तथा सांख्यविपयक दूसरे प्रन्थों में भी इसप्रकार के सन्दर्भ उपलब्ध होते हैं, जिनको पद्धशिख की रचना माना जाना चाहिये। इस प्रमंग में उन सब सन्दर्भों का निर्देश कर देना उपयुक्त होगा, जिनको हमने पद्धशिख की रचना समका है।

पश्चशिख सन्दर्भी का संग्रह —

- १ मादिविद्वान् निर्माण्चित्तमधिष्ठाय कारुण्याद् भगवान् परमर्पिरासुरये जिल्लासमानाय -तन्त्रं प्रोयाच ।
- २ तन्त्रमिति व्याख्यायते, तम एय खल्तिदमम श्रासीत्, तरिमस्तमसि तेत्रज्ञ एव प्रथमोऽध्यवर्त्तत, तम इत्युच्यते प्रकृतिः पुरुषः चेत्रज्ञः।
- ३ पुरुपाधिष्ठितं प्रधानं प्रवर्त्तते ।

<sup>ै ा</sup>व भाव,शान्तिः २२०|१४-१६॥

श्रासुरेः तथमं शिव्य यमाहुश्चिरजीविनम् । पन्चकोत्तसि यः सम्रमास्ते वर्षसङ्ख्यिकम् ।।

मञ्मा स्थान्ति , २२०,५०॥.

१ पाव• यो० सू> ज्या> भाग, समाधिणद, सूत्र २१ पर ।

र माठरपुत्ति, भावीं कारिका की कवतरियका, तथा यास्कीय निरुत्त पर तुर्गवृत्ति, जहना

३ माठरवृत्ति , तथा गौडपादभाष्य, १७ कारिका पर ।

विन्ध्यवासी के ये विचार, बौद्ध विचारों के प्रभाव का परिएाम हों। यह निश्चित है, कि ईरवर-कृष्ण ने त्रासुरि के मत का अनुसरण किया है, क्योंकि वस्तुतः वह मत कपिल का ही है, स्त्रौर पडध्यायी तथा पञ्चशिख सुओं में न्डपत्तन्ध हैं। े महाभारत के संवाद, सिद्धान्त की दृष्टि से, सांख्यखत्रों के साथ समानता रखते हैं-

महाभारत के किपल-आसरि रांबाद का हमने अपर निर्देश किया है। उस संवाद में कथित अर्थों के आवार पर कुछ विद्वातों ने यह विचार उपस्थित किये हैं, कि महाभारत के तेख, वर्त्तमान अन्य सांख्य अन्थों के साथ समानता नहीं रखते । अस्तुत कपिल-आसुरि संवाद महाभारत शान्तिपर्व ३२६-३२= अध्यायों में वर्धित है। इस तरह के संवाद अथवा लेखों के सम्बन्ध में साधारण रूप से हमारा यह निवेदन है कि ये संवाद किसी ने साम्रात सुनकर नहीं लिखे हैं। इसके लिये यही कहा जासकता है, कि इन अध्यायों के लेखक ने, कपिल आसरि के सम्बन्धमें जो दुछ परम्परा से जाना होगा, अथवा उनके सिद्धान्तोंके सम्बन्धमें किन्हीं भी आधारों से जो दुछ सममा होगा, उसी का वर्णन संवाद रूप में किया है।

सवाद में हम देखते हैं, कि आस्रि की छोर से दुछ प्रश्न किये गये हैं, किपल उनका उत्तर देता है। इस उत्तर में ये वर्णन ऋत्यन्त स्पष्ट हैं---

सक्त रजस् तमस् , प्रधान अथवा प्रकृति हैं। प्रधान से महत् अर्थात् बुद्धि की उत्पत्ति होती है। बुद्धि से ऋहङ्कार उत्पन्न होता है। ऋहङ्कार से एकादश इन्द्रिय और भूत उत्पन्न होते हैं। प्रकृति वा 'त्राद्य' पद से उल्लेख किया है।

बुद्धि ऋदि तेईस तत्त्वों को 'मध्यम'-पद से कथन किया है. और इन २४ के झान से प्रकृति से स्थिति वनलाई है।

पश्चीसर्वे पुरुष का उल्लेख हैं, और पश्चीस तत्त्वों के ज्ञान से अध्यक्त के अधिष्ठातृत्व का उन्जेख किया है।

संवाद के इन सिद्धान्त सम्बन्धी निर्देशों से यह स्पष्ट हैं, कि सांख्य के स्वीकृत पदार्थी का ही इसमें उल्लेख है, श्रीर क पेल के नाम पर उपलब्ध मन्थों में इसके साथ कोई विरोध नहीं। इस संवाद का लेखक श्रपने ढङ्क से संज्ञेप में कपिल के नाम पर जो उल्लेख कर सक्ता था. यह उसने ठीक ही किया है। इससे गही प्रतीत होता है, कि इस लेख के आधार, कपिल के वर्त्तमान प्रन्थ ही कहे जा सकते हैं, और इनमें परस्पर क़िसी तरह के विरोध की कोई सम्भावना नहीं है।

#### २ पश्चशिख-

त्र्यामुरि वा मुख्य शिष्य पद्धशिख था। महाभारत के एक रत्नोक' से प्रतीत होता है, कि

१ पराश्रसमोत्रस्य ब्रद्धस्य समहासनः । भिष्ठोः परचरि खस्याहं शिष्यः परमसम्मतः ॥ ग्रान्सि० २८४।२४॥ कुम्मयोग संस्कृत्य ।

विपर्येयाख्यः, श्रशक्त्याख्यः, तुष्टचाख्यः, सिद्धचाख्यश्चः।

१४--जजमूम्योः पारिणामिकं रसादिवैश्वरूप्यं स्थावरेषु दृष्टं तथा स्थावराणां जज्ञमेषु जङ्गमानां स्थावरेषु ।

१६—एकजातिसमन्यितानामेषां धर्ममात्रं व्यावृत्तिः।

१७—तुल्यदेशश्रवणानामेकदेशश्रुतित्यं सर्वेषां भयति।

.१६—श्रयं तु खलु त्रिषु गुणेषु व कृषु श्रवःत्तीरं च पुरुषे तुल्यातुल्यज्ञातीये चतुर्थे तिकवासाचि॰ र्युपनीयमानान् सर्वभावानुपपन्नाननुपश्चन् न दर्शनमन्यच्छङ्कते ।

१६—ज्यपरिणामिनी हि भोक्तृशक्तिप्रतिसंक्षमा च परिणामिन्यर्थे प्रतिसंक्षान्तेव बद्गृत्तिम्तुप-त्ति, तस्यारच प्राप्तचितन्योपगृहरूपाया बुद्धिवृत्तेरतुकारमात्रतया बुद्धिवृत्त्वविशिष्टा हि ज्ञानवृत्तिरित्याख्यायते ।

२१—ह्पातिशया युस्यतिशयाश्च परहारेख विरुध्यन्ते, सामान्यानि स्वतिशयैः सह प्रवर्त्तन्ते। २०-एकमेव दर्शनं ख्यातिरेव दर्शनम्। एवमेते गुणा इतरेतराश्रयेणोपाजितसुखतुःसमोहप्रत्यया इति सर्वे सर्वरूपा भवन्ति, गुण-

प्रधानभावकृतस्त्वेषां विशेषः। २२—धर्मिणामनादिसंयोगात् धर्ममात्राणामप्यनादिः संयोगः ।

२३—च्यक्तमन्यक्तं वा सत्त्वमात्मत्वेनाभिष्रतीत्य तत्त्य सम्पद्मनुनन्दःयात्मसम्पदं मन्वानः, दहय न्यापद्मनुशोचस्यात्मन्यापदं मन्यमानः स सर्वोऽप्रतिगुद्धः ।

२४ - बुद्धितः पर पुरुपमाकारशीलविद्यादिभिविभक्तमपश्यन् कुर्यान् तत्रात्मबुद्धि मोहेन ।

२४--अम्भ इति गुणलिङ्ग-सन्तिचयमेवाधिषुक्ते । गुणाश्च सत्त्वरत्तस्त्रमासि लिङ्गळच महदादि श्रत्र सन्तिह्तं भवति। तिददं प्रधानमिनं भाति, श्रमितसु तिः यत इत्यम्भः।

२६--सिललं सिललिमिति वैकारिकोपनिपातमेवाधिकुहते, सित तस्मिन् लीयते जगत्।

११—पा॰ यो॰ स्॰ झ्या० भा॰, विमृतिपाद, सूत्र १४ पर । "स्त्र ४४ "। ,1 सूत्र ४१ ,,। १६--पा० साधनपाद, सूत्र १८ ,, । स्प्र २० ,, १ समाधिपाद, सूत्र ह ,, 1 विभृतिपार स्त्र १३ साधनपाद सूत्र २२

,,सूत्र र

,, सूत्र ६ २४—युक्तिवदीपिका, कलकत्ता, संश्वरण, ए० १४६, पं० ३-र।

युक ११६, पंक २७-रह्म ।

- ४ प्रधान स्थिरपेव वर्त्तमानं विकाराकर्रणाद्वयानं स्थात, तथा गरंपेत्र वर्त्तमानं विकारितस्यस्वाद-प्रधानं स्थात्, उभयथा चास्य प्रमुत्तिः प्रयानव्यवहारं लभते नान्यथा। कारणान्तरेश्विप कल्पितेरवेप समानश्चर्यः।
- ४ सत्त्वं नाम प्रसादलाघवानभिष्वंगप्रीतितित्तित्तासन्तोपादिरूपानन्तभेदं समासतः सुखात्मकम् ।
- ६ एव रजोऽपि शोकादिनानाभेदं समासतो दुःखात्मकम्।
- ७ एवं तमीपि निद्रादिनानाभेदं समासतो मोहात्मकम्।
- म सत्त्वारामः सत्त्वमिथुनश्च सदा स्यात्।
- ६ चलका गुणवृत्तम्।
- १० सत्तामात्रो महान्।
- ११ एतस्माद्धि महत आत्मन इमे त्रय आत्मान सुःग्रन्ते वैकारिक-तेजस-भूतादयोऽङ्कारलज्ञणाः । अहमित्येवैषां सामान्यं लज्ञ्य भवति, गुणप्रवृत्तौ च पुनर्षिरोपलज्ञ्यम् ।
- १२ तदेतिसम वैकारिके छदयमाण एप भूतादिस्तैजसेनोपष्टम्य एत बैकारिकमभिषायति । तथैव तिसम् भूतादी सदयमाण एप वैकारिकस्तैजसेनोपष्टम्य एतं भूतादिमभिषायति, इत्यनेन न्यायेन तैजसाद्यमयनिष्यत्तिः ।
- १३-श्राहङ्कारिकाणीन्द्रयाण्यर्थं साधियतुमईन्ति नान्यथा ।
- १४—महद्दादिचिशेषान्तः सर्ते बुद्धिपूर्वकत्वात् । उत्पन्तकार्यकरशस्तु 'माहान्त्यशरीर एकाकिन-मात्मातमवेद्याभिद्य्यौ । हन्ताह् युत्रत् सद्ये ये मे कर्म करिज्यन्ति ये मां परं चापर च ज्ञास्यन्ति । तस्याभिष्यायतः पञ्च मुख्यक्षोतस्रो देवाः प्राहुर्वभूयुः । तेपृत्यन्तेषु न दुष्टि लेभे । ततोऽन्ये तिर्वक्त्रोतसोऽष्टार्विशातः प्रज्ञित्तरे । तेष्यप्यस्य मितन्व तस्ये । ष्रथापरे नवीर्ष्यक्षेत्रस्य देवाः प्राहुर्वभूयुः । तेष्वप्युत्पन्तेषु नेय कृतार्यमात्मानं मेने । ततोऽन्येऽष्टा ' वर्याक्त्रोतस्य उत्पेदुः । एवं तस्माद् क्रम्मणोऽभिष्यानाहुर्यन्त्यस्यस्मात प्रत्ययसर्गः । स

४ पात० यो० सु० व्या० भा०, साधनपाद, सूत्र २३ पर। तुलना करें—श्रांच्यपडश्याची सूत्र ६१४२॥

४-७ विज्ञाननिष्ठ भाष्य, साय्ययद्वध्याची १११२० पर I

म युवितदीपिका, कलकत्ता संस्कारण, पूर्व १२६, पंत्र ७ म ।

र पातक योक मूठ स्थाव भाव, राश्यासाश्चाधशायाझक स्व जाठ भाव रासां। योगध्यासभाव्य पर तत्त्वविज्ञात्वी शाशा

<sup>10</sup> जुक्तिदोषिका, पूर्व 190, पंच 18 | तुद्धना करें, शोगस्यासमाप्य २११६। तथा 'वार्षेगणा-जिगमात्री महान् युक्तिजीषिका, पूर्व 18३, पंच २-६ |

११ युनितदोषिका, गु० ११४, प० १७-१३ ।

१२ युक्तिदोषिका, पृथ ११०, प० १-३।

<sup>1</sup>३ युक्तिदीविका, गू० १२३, पं० ६-१०।

६४ युक्तिदीपिका, पृ० १४२, पं६-१६ ।

पद्मविशतिवस्वज्ञो यत्र तत्राश्रमे स्थितः। जटी मुण्डी शिखी वाषि मुख्यवे,नात्र संशयः ॥

तत्त्वानि यो वेदयते यथावद् गुणुस्वरूपाण्यधिदैयतं च ।

विमुक्तपाप्ता गतदोपसद्वो गुणास्तु भुंक्ते न गुणैः स भुज्यते ॥ प्राकृतेन तु बन्धेन ठथा वैकारिकेख च । दिच्याभिस्तृतीयेन वढी जन्तुर्थिवर्चते ॥

आदौ तु मोचो ज्ञानेन द्वितायो रागसंच्यात्।

कृच्छ्रच्यात् रतीस्तु व्याख्यातं मोचलच्यम् ॥ इनके श्रविरिक कुछ निम्नविश्विव रत्नोक और हैं, जिनको हमने श्रनुमानवः पश्चितिस

का समका है।

श्वशब्दमस्पर्शमरूपमञ्चयं तथा च नित्यं रसगन्धवर्जितम् ।

थ्यनादिमध्यं महतः परं प्रु व प्रधानमेवन् प्रवदन्ति सूरयः ॥

अहं शब्दे अहं स्पर्शे अहं रूपे अहं रसे। अहं गन्धे अहं स्वामी धनवानहमीश्वरः ॥

श्चहं भोगी अहं धर्में ऽभिषिकोऽसी मया हतः। अहं हिन्हें बेलिभिः परेरित्येवमादिकः,॥

धर्माख्यं सौहित्यं वमनियमनिपेवण प्रख्यानम् ।

ज्ञानैश्वर्यविरागाः प्रकाशनमिति सारिवकी वृत्तिः॥

रागः कोघो लोभः परपरिवादोऽतिरौद्रताऽतुष्टिः ।

विकृताकृतिपारुष्य प्रख्यातेषा तु राजसी वृत्तिः ॥

प्रमादमद्विपादा नास्तिक्यं स्त्रीशस्तिता निद्रा।

श्चालस्यं नैष्टु स्यमशौचिमिति तामसी वृचि.॥

बाह्यकर्माणि सकल्प्य प्रतीतं योऽभिरत्तृति । तिल्लब्स्तस्यतिष्ठश्च पृतेरेतदि लल्ल्यम् ॥ स्वाध्यायो ब्रह्मचर्यं च यजन याजनं तयः । दानं प्रतिप्रही होमः श्रद्धाया लच्छां स्मृतम् ॥ सुखार्थं यस्तु सेवेत ब्रह्मकर्मतपासि च । प्रायश्चित्तपरो निस्यं सुखेय,परिकीर्त्तिता ॥

वकत्व च पृथक्तवं च नित्य चैवमचेतनम्।

सुद्म सत्कार्यमचोभ्य झे वा विविदिषा च सा॥ प्रायोऽपानः समानश्च उदानो ज्यान एव च । इत्येते वायवः पद्ध्य शरीरेषु शरीरिणामः॥

श्चरितत्वमेकत्यमथार्थवत्त्यं परार्थमन्यत्वमकर्तृता च।

योगो वियोगो वहव पुमास स्थितिः शरीरस्य च शेववृत्तिः ॥

ग्रखनेस्त्री ने अपने भारतयात्रा वर्णन में इस खोक को पराधरपुत्र न्यास का खिला है। देखें, 'श्रखनेस्त्रीः का भारत हिन्दी संस्करण, पृष्ठ १४-११ खीर १३२। महाभारत १२[३२८|८ के उत्तराख में इस सर्थ

र प्रतिक की योगवार्तिक २।१८ पर विज्ञानभिष्ठ ने भी। पृष्पश्चित्त का क्षिणा है। योगवार्षिक में १।२४० वर इस रलोक का सारम्मिक पार 'कार रत्तु मोचो' है। वहां दूसको 'पन्चिट साचार्यभूत्रवास्य' कहा तथा है।

२७—वृष्टिवृ ष्टिरिति श्रिय एवोपंनिपातमधिकुरुते, सा हि वृष्टिवत् सर्वमाप्याययति ।

ेर्दं – महामीहमयेनेन्द्रजालेन प्रकाशशील सत्त्यमावृत्य तदेवाकार्ये नियुड्कते ।

२६-स्वभावं मुक्त्वा दोपाद् येपां पूर्वपत्ते रुचिर्भवति, श्रहचिश्च निर्णये भवति।

३०-स्यात स्वरूपः सकरः सपरिहारः सप्रत्यवमर्शः कुशलस्य नापकर्पायालं, कस्मात् कुशलं हिं मे बह्वचन्यदस्ति, यत्रायमावापं गतः स्वर्गेऽप्यपकर्षमल्पं करिष्यति ।

"वृह-सं खल्वयं बाह्मणो यथा वया व्रतानि बहुनि समादित्सते तथा तथा प्रमादकृतेभ्यो हिंसा-निदानेभ्यो निवर्त्तमानस्तामेवावदातरूपामहिसां करोति।

३२-ये चैते मैड्यादयो ध्यायिनां विहारास्ते वाह्यसाधनितरतुप्रहात्मानः प्रकृष्टं धर्ममभिनिर्वर्त-ग्रस्ति ।

३३—तपो न परं प्राणायामात् ततो विशुद्धिर्मलानां दीव्तिश्च ज्ञानस्य ।

३४—तमगुरमात्रमारमानमनुविद्यास्मीत्येव वावत् संप्रजानीते।

<sup>1</sup>३४<u>-<sup>11</sup>तर्म्</u>संयोगहेतुविवर्जनात स्यादयमात्यन्तिको दु.खप्रतीकार:। कस्मात्। दु.खहेतोः परिहार्यस्य ं प्रतीकारदर्शनात् । तद्यथा-पादतलस्यं भेदातां, करटकस्य भेत्तुत्व, परिहारः करटकस्य पादाः नधिष्ठानं पादत्राणुव्यवहितेन वाधिष्ठानम् । एतत्त्रयं योवेद लोके सतत्र प्रतीकारमारंभमाणो भेदजं दुःसं नाष्नोति । कस्मात् । त्रिखोपलब्धिसामध्यति । [ इति ],

३६- कुंम्भवत् प्रधान पुरुषार्थं कृत्वा निवर्त्तते ।

फ़ब्र संभावित पश्चशिख-सन्दर्भ—

छुठे प्रकरण में भावागंणेश श्रीर पश्चशिख न्याख्या के प्रसंग मे भी हमने कुछ श्लोक संगृहीत किये हैं, जिनके सम्बन्य में यह कहा जासकता है, कि वे पछारित्य की रचना है। जनमें से निम्नलिखित चार रलोक ऐसे हैं, जिनको भावागरोश ने पद्मशिख के नाम पर उद्धृत -किया है। -

```
२७--युक्तिदीपिका, कडक्सा संस्करण, पु० १४८, पं० ३-४।
 २८—पा॰ यो॰ सू॰ ब्या॰ भा०, साधनपाद, सूत्र ४२ पर।
                             कैवल्यपादं सूत्र २४ ,,।
. २६—
                      11
                             साधनपाद सूत्र १६ ,,।
  10-
                      "
  *1-
                      "
                             केवस्यपाद ,, १० ,,।
  75
            **
                      33
                             साधनपाद ,, २२ ,, ३
                             समाधिपाद ,, १६ ,, ।
            ..
                      11
                             साधननाद ,, १० ,, तथा भामती, श श १०॥
  32-
  a ---संक्वकारिका क गौहपादभाष्य में १६ वीं बार्यापर 'तथा चोलम्' कह कर यह सूत्र' उद्धृत है।
```

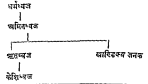
महाभारत के वे खण्याय चाहे किसी भी बिद्धान के बिस्ते हुए हों, इससे इतना अवस्य सिद्ध हो जाता है, कि इस प्रसन्ध में पद्मशिरार के मुख से जो विचार प्रकट कराये गये हैं, वे वही हैं, जो सांख्यपद्यथ्याये तस्वसमाम और पद्मशिरार के उपलब्ध सन्दर्भों में प्रतिवादित किये गये हैं। प्रस्तुत प्रकरण में उनके निरूपण का प्रकार, तेतक की शैंती और साम पर ही निर्मार करता है। इसीबिये संभय हो सकता है, कि इन प्रकरणों में कोई ऐसा भी विचार हो, जो उपलब्ध सांख्यमन्यों में न दीसे, अथवा उसके निरूपणप्रकार में इन प्रन्यों से कुछ भेद हो; परन्तु मूज-सिद्धान्यों में नोई खन्दर नहीं कहा जा सकता।

#### ३-- जनक धर्मध्वज--

पद्धशिख के शिष्यों में बतक भी एक था। युक्तिदीयिका व्याख्या में इसका उरलेस्त है। महाभारत शान्तिपये के २२०-२२२ ष्रध्यायों के वर्णन से भी यह स्वष्ट हो जाता है, कि जतक पद्ध-शिख का श्रन्यतम शिष्य था। शान्तिपये के २२४ और २२४ ष्रध्याय भी इसमें प्रमाण हैं। २२४वें ष्रध्याय के श्रद्धसार तो जनक ने स्वयं श्रेष्य से इस बात को स्वीकार किया है।

जनक नाम के राजा खनेक हुए हैं। इन राजाओं का जनक नाम, देश के नाम के कारण कहा जा सकवा है। जनक नाम 5 देशों के राजा होने के कारण वे जनक कहताने थे। संभव है, इस नामकरणुका कोई खन्य कारण हो, परन्तु चैसे उनके वैयक्तिक नाम खलग थे। जो जनक पञ्चशिख का शिष्य है, उसका व्यक्तिगत नाम महाभारत के खाधार पर धर्मध्वज है। इसम्रकार पर्मध्वज जनक, पञ्चशिख का शिष्य कहा जा सकवा है। इसम्र खपर नाम जनदेय भी था।

विच्तुपुराया में भी धर्मध्यन जनक का चल्लेख है। यहाँ कुछ जनक राजाओं की वंशपरम्परा का निर्देश इसवकार किया गया है—



<sup>।</sup> अवितरीविका स्थाल्या, शायी ७० पर ।

वेदेहो जनको राजा महिप् थेदविसमन्। पर्थेरुक्त् पञ्चित्रसं विकथमीर्यसंशयम् ॥ १२ । १२४ । ४ ॥

पराशस्त्रतीशस्य बुद्धस्य सुम्रहास्मतः । भिन्नोः पञ्चशिकस्यार्थं शिव्यः प्रमत्मेगतः ॥ १२ । १२४ । २४ ॥

मीधलो जनको नाम धर्मध्वज इति श्रुवः ॥ १२ | ३२४ | ४ ॥

न महाभावत, शास्तिपर्य, प्रध्याय २२० के ब्राधार पर |

शिक्षापुराण, श्रीस ६, सध्याय ६ ।

स्वकर्मण्यभियुक्तो यो रागद्वेपविवर्जितः। ज्ञानवान् शीलसम्पन्न श्राप्तो ज्ञेयस्तु तादशः'॥

इसप्रकार पद्धशिख के नाम पर, गद्यसन्दर्भों के खितिरक्त छुळ पद्य भी उपलब्ध होते हैं। इससे समव है, गद्यमन्धके अविरिक्त उसका कोई पद्यमय प्रन्य भी होगा। यह छुळ नहीं कहा जासकता, कि एक ही प्रन्य गद्य-पद्य उभयरूप होगा, खथवा पृथक् र। पद्धशिद्य के प्रन्य का विशेष नाम क्या था? यह भी खाज पता नहीं है। उसके प्रन्यों के लिये 'पष्टितन्त्र' पद् का प्रयोग, बिट्टतन्त्र शास्त्र के खाशार पर ही कहा जासकता है, यह उसके प्रन्यों की विशेष संज्ञा नहीं है। किपल प्रणीत प्रथम साख्यप्रन्य का ही पष्टितन्त्र नाम था। इस सम्बन्ध में हम द्वितीय तृतीय प्रकरण में विस्ताएर्वक विवेचन कर आये हैं।

महाभारत के संवादों में. पश्चशिख के उक्त मतों का सामञ्जन्य--

महाभारत में खनेक स्थलों पर पख्निशत का उन्जेख है। शान्तिपर्य के २२० खध्याय में खासुरि के शिष्यरूप से पद्धशिख का उन्जेख किया गया है। इसी पर्य के २२०-२२२ तथा २२४ खध्याचों में पद्धशिख और जनक के सवाद का वर्षन खाया है। इन संवादों में जिन सिद्धान्तों का उन्लेख किया गया है, उनसे यही प्रतीत होता है, कि यह पद्धशित उपिक वही है, जो सांख्य-शास्त्र से सम्बद्ध है। इन खन्यां में निम्नलिखित सिद्धान्तों का वर्षन पाया जाता है—

सस्य रजस् तमस् ये तीन गुण हैं।
प्रत्येक वस्तु में इन तीनों की स्थिति पाई जाती है।
सस्व के धर्म हैं, प्रीति प्रहर्ष ज्यानन्द शानित।
रजस् के धर्म ज्यथवां लिङ्ग हैं, ज्युष्टि परिवाप शोक लोम अनुमा।
तमस् के धर्म हैं, ज्यविवेक मोह प्रमाद स्वप्न तन्द्रा।
बुद्धि खहकुार और एकादश इन्द्रिय, ये तेरह करण हैं।
मन का दोनों प्रकार की इन्द्रियों के साथ सम्बन्ध होता है।
पांच भूत हैं। पांची भूतों से शरीर की वस्यित होती है।
द्वात से मुक्क का होना बताया गया है।

<sup>े</sup> इन सब रखोडों के सम्बन्ध में चिरोद स्वनाए छुटे प्रकरण के भात्रागयेत और पन्वित्रवाग्या के प्रसंत में देखें।

नुखना कीजिये, पम्चशिखसूत्र ३ के साथ ।

तुलना फीजिये, पम्चशिखसूत्र ४ फे साथ !

४ तस्त्रा की जिये. पद्मशिख स्था. २ के साथ ।

<sup>&</sup>quot; 'गुद पञ्चसमाहार. शरीरम्' स० भाव १२ । २२२ । म ॥ इसकी मुखना कीशिये, सांवयपदध्यायी ३ । १०॥

भ 'शानेन सुष्यते जन्तु ' म० मा० १२ । २२२ । ४० ॥ तुबना करें, ३२, ३३ प्रमण्डिय सूत्र, बीर 'जाना- ' न्तुदित.' [३ । २३] इस सांच्यपदण्यायी सूत्र के साथ ।

ी नामक व्यक्तियों के सम्पर्क का रामायण में उल्लेख पाया जाता है। त्रिशंकु के सदेह स्वर्ग मे जाने के लिये यह करानेकी वसिष्ठ से प्रार्थना कियेजाने का उल्लेख है, और दशरथ के अनेक यहाँ के अवसर पर भी वसिष्ठ की उपस्थितिका रामायण, में उल्लेख किया गया है। रामायण नका न अवसर पर मा वासष्ठ का उपात्यावका रामायण, न अवसर क्या नाया का रामायण के अनुसार त्रिशंकु और दशस्य के मध्यमें अहाईस राजा बताये गये हैं। ऐसी स्थिति में यह के अनुसार त्रिशंकु और दशस्य के मध्यमें अहाईस राजा बताये गये हैं। ऐसी स्थिति में यह नहीं कहा जासकता, कि जो निसन्ठ व्यक्ति त्रिशंकु के समय में था, वहीं व्यक्तित दशस्य के नहीं कहा जासकता, कि जो निसन्ठ वाम समय में भी था, इससे यह परिणाम निकलता है, कि इच्चाकु राजवंश के पुरोहित चसिण्ठ नाम ंसे कहे जाते थे, चाहे उनके वैयक्तिक नाम कोई भी हों। अभी तक इस अश के इतिहास का

महाभारत युद्धकाल के समय भी वसिष्ठ नामक व्यक्ति की विद्यमानता का उपलेख पूर्ण संशोधन नहीं किया जा सका है। आता है। क्या यह किसी तरह स्वीकार किया जासकता है, कि जो वसिष्ठ नामक व्यक्ति दशस्थ के समयमे विद्यमान था, वहीं महाभारत युद्धकाल में भी विद्यमान हो ? यदापि अभोतक दशरथ और महाभारत युद्धकाल के अन्तर का पूर्ण निरंचय नहीं, पर इतना निरंचय अवश्य है, कि वह अन्तर काल इतना अधिक था, कि उतने समय तक फोई व्यक्ति जीवित नहीं रहसकता । तब विचारखीय है, कि यह वसिष्ठ कौनसा था ?

रामायमा के वत्तरकायड [ अ० ४४-४६ ] में निमि और विसच्ठ का वल्तेस श्राता है। ये दोनों परस्पर के शाप से मृत्यु की प्राप्त होजाते हैं। इस वसिष्ठ को वहां ब्रह्म-पुत्र लिखा है। महा। के आशीर्योद से उर्वशी में मित्रावरुण के वीर्य से वसिष्ठ के पुनः चत्पन्न होने का वहां उल्लेख है। इसिलिये यह मैत्रावरुशिय विसन्द प्रसिद्ध हुआ। महाभारत के अनुसार इसी विसन्द के साथ कराल जनक का संवाद हुआ था, यह कराल जनक, निमिका ही पुत्रथा।

क का जनार ड... ... रामायस [बाल०७१]के श्रनुसार निमि, विदेहीं के जनक्यंश का प्रथम व्यक्ति था'। उसकी तेईसर्वी पीड़ी में सीता का पिता सीरध्यज हुआ। निमि के पुत्र का नाम रामायण मे मिथि उक्षका पश्चका नाम अपर नाम कराल हो, अथवा यह तिमि का अन्य पुत्र हो। श्री पंठ ाणस्या १। तनन वार्याः भारतवर्षं का इतिहासं नामक प्रन्थं में करालजनक की द्वितीय भगवहत्त्वजी बीठ एठ ने अपने 'भारतवर्षं का इतिहास' नामक प्रन्थं में करालजनक की द्वितीय सगयद्वपना वार्ण्यः है, और उसे भारतयुद्ध से ४०-४० वर्ष पूर्व का बताया है। परन्तु रामायख के ानाम का उ<sup>ज राज्या द</sup>ें प्रति के अनुसार जनकवंश के आदा पुरुष निमि के साथ ही वसिष्ठ उपर्युक्त (७, ४४-४६) प्रसंग के अनुसार जनकवंश के आदा पुरुष निमि के साथ ही वसिष्ठ जप्यु परा र प्रभाव हुआ, यही वसिष्ठ जन्मान्तर में मैत्रायरुणि वसिष्ठ हुआ। रामायण के (अक्षर्यपान का वेह छूट जाने पर अल्पकाल के उक्त वर्णन से यह प्रवीत होता है, कि निमिशाप से यसिष्ठ का देह छूट जाने पर अल्पकाल के उक्त वर्ण प्रमुख का पर वर्ण अपना कि वार्ण के इसी प्रसम में प्रथम निर्मि को ईस्त्राङ्ख अन्तर ही उसे देहान्तर की प्राप्ति होगई थी। रामायण के इसी प्रसम में प्रथम निर्मि को ईस्त्राङ्ख

शत्त्रय माझण [११४१११०-१७] के अनुतार इस प्रदेश को सर्थंत्रथम बसानेवाला व्यक्ति 'विदेश माधव' 

नानक प्रतिहास पे० भगवहत्त ची० ए० जुत, पृष्ठ ३६० । भारतवर्ष का इतिहास पे० भगवहत्त ची० ए० जुत, पृष्ठ ३६० ।

विप्णुपुराण के इस प्रसङ्ग में डल्लेख हैं, कि केशिध्वज जनक खारमविद्या में विशारद था। दसका पितृत्य [चाचा] खायिडक्य जनक कर्ममार्गी था। केशिध्वजने खायिडक्यको खारमविद्या का उपदेश किया। केशिध्वजका प्रयितामह खौर खायिडक्य जनक का,पितामह धर्मध्वज जनक था।

सुलभा के साथ इसके संवादका महाभारत [१२। २२४] में विस्तृत वर्धन है, इस प्रसङ्ग में जनक ने खपने खापको सांब्यज्ञान धौर राजनीति खादि में निपुण वतलाया. है। संवाद में दार्शानक रूप से तस्वों के विवेचन का कोई प्रसङ्ग नहीं खाया है। क्षेत्रल जनककी खपनी उन्ति से ही यह स्पष्ट है, कि वह खपने खापको सांब्य का खान्नार्य समम्रता था।

संवाद में प्रत्युत्तर के समय मुलभा ने भी इस कथन पर मीठी चुटकी ली है। उसने कहा है—यदि आपने सम्पूर्ण मोजशास्त्र को पत्र्वशिख से मुना है, तो आपको अवश्य मुक्तसङ्घ होना चाहिये। फिर इन छत्र चामर आदि राजचिन्हों के फॅक्ट में क्यों फॅसे हो ? प्रदीत यही होता, है, कि आपने मुना मुनाया छछ नहीं '। जो हो, परन्तु इन-प्रसंगों से यह निश्चय अवश्य. होजाता है, कि जनक धर्मश्वज पश्चशिख के साज्ञान् शिष्यों में एक था।

### ४—वसिष्ठ और कराजनक—

कषित खासुरि बौर पश्चरित्व इन तीन, प्राथमिक सांख्याचार्यो के खतिरिक्त प्राचीन भारतीय साहित्य में अन्य भी खनेक, सांख्याचार्यो का उच्लेख खाता है। सांख्यसप्ति कीः युक्तिदीपिका 'नामक व्याख्या के खाधार पर यह निश्चित होता है, कि पञ्चरित्व के, खमीतक, खज्ञातनामा खनेक शिष्यों में से, जनक और विसन्द भी दो शिष्य थे। जनक का उन्लेख हम. कर चुके हैं। वसिन्द्र का उन्लेख खब्त किया जाता है।

महाभारत के शान्तिपर्व में २०६ से २१४ तक सात प्रभ्याओं ? में विसिष्ठ श्रीर जनक, के संवाद का विस्तार पूर्वक वर्णन है। इस प्रसंग में वर्णित जनक, पीझे वर्णित जनक से भिन्न है। यह फराल जनक नाम से प्रसिद्ध था। पहला जनक जो पश्चशिख्य का साझात् शिष्य था, घर्मध्यज जनक नामसे विख्यात था, जैसा हम पूर्व लिए चुके हैं। महाभारत के इस प्रसंग में कराल जनक को विसप्ट ने तस्वों का उपदेश दिया है। इसीलिये यह जनक, विसप्ट का शिष्य कहा जासकता है।

विसष्ट एक ऐसा नाम है, जिसके सम्बन्ध में कोई निर्णयपूर्ण भावना उपस्थित नहीं की जासकती। प्राचीन साहित्य के श्रवतोकन से यह स्पष्ट होता है, कि वसिष्ट नाम के श्रनेक व्यक्ति हुए हैं। रामायण से झात होता है, इत्याक्त राजवशाके, क्रुला पुरोहित वसिष्ट नाम से पुकारे जाते थे, क्योंकि वस राजवंश में बहुत पीछे। होनेवाले श्रनेक राजाओं के साथ वसिष्ट

भहाभारत, शान्तिपर्यं, च॰ ३२४, रखो० १६४–६६ ॥

पुक्तिद्वीविका व्याक्या, कारिका ७० पर 'बहुन्यो जनकपसिष्टादिश्यः समावयावम् ,'

यह स्रध्याय संवया कुम्मघोष्य संस्कृत्य के अनुसार वीगई है !

ीनामक व्यक्तियों के सम्पर्क का रामायण में उल्लेख पाया जाता है। त्रिशंकु के सदेह स्वर्ग मे जाने के लिये यहा करानेकी वसिष्ठ से प्रार्थना कियेजाने का उल्लेख है, और दशरथ के श्रनेक यहाँ के अवसर पर भी वसिष्ठ की उपश्चितिका रामायण, में उन्लेख किया गया है। रामायण नका क अवसर पर मा वासष्ठ का उपात्वाचका रामायण, व उरवाद्या का रामायण के अनुसार जिरांकु और दशस्य के मध्यमं अहाईस राजा बताये गये हैं। ऐसी स्थिति में यह के अनुसार जिरांकु और दशस्य के मध्यमं अहाईस राजा बताये गये हैं। ऐसी स्थिति में यह नहीं कहा जासकता, कि जो निसन्ठ व्यक्ति जिरांकु के समय में था, वहीं व्यक्तित दशस्य के नहीं कहा जासकता, कि जो निसन्ठ व्यक्ति जिरांकु के समय में था, वहीं व्यक्तित विसन्ठ नाम समय में भी था, इससे यह परिणाम निकलता है, कि इच्चाक़ राजवश के पुरोहित विसन्ठ नाम से कहे जाते थे, चाहे उनके वेयक्तिक नाम कोई भी हों। अभी तक इस अश के इतिहास का पूर्ण संशोधन नहीं किया जा सका है।

महाभारत युद्धकाल के समय भी विसिष्ठ नामक व्यक्ति की विद्यमानता का उल्लेख आता है। क्या यह किसी तरह स्वीकार किया जासकता है, कि जो वसिष्ठ नामक व्यक्ति दशरथ के समयमे विद्यमान था, वहीं महाभारत युद्धकाल में भी विद्यमान हो ? यद्यपि प्रभोतक दशरथ स्रोर महाभारत युद्धकाल के अन्तर का पूर्ण निश्चय नहीं, पर इतना निश्चय श्रवश्य है, कि यह श्रम्तर काल इतना श्रधिक था, कि उतने समय तरु कोई व्यक्ति जीवित नहीं

रहसकता। तब विचारणीय है, कि यह विसप्ट कौनसा था ?

रामायर्थ के वसरकायड [ अ० ४४-४६ ] में निमि और वसिष्ठ का वल्लेख आवा है। ये दोनों परस्पर के शाप से मृत्यु की प्राप्त होजाते हैं। इस विसच्ठ को वहां ब्रह्म-पुत्र लिखा है। मह्मा के स्राशीर्वाद से उर्वशी में मित्रावरुण के वीर्य से विसन्त के पुन. उत्पन्न होने का वहां उल्लेख है। इसिलये यह मैत्रायरुणि वसिष्ठ प्रसिद्ध हुआ। महाभारत के अनुसार इसी वसिष्ठ के साथ फराल जनक का संवाद हुआ था, यह कराल जनक, निमिका ही पुत्र था।

क्र वर्ग पुरस्क अपने के अनुसार निमि, विदेहीं के जनकवश का प्रथम व्यक्ति था'। रामायण [बाल०७१]के अनुसार निमि, विदेहीं के जनकवश का प्रथम व्यक्ति था'। उसकी तेईसर्यी पीढ़ी में सीता का पिता सीरध्यज हुआ। निमि के पुत्र का नाम रामायण मे मिथि उचना पर्यात । इ. स्तिका अपर नाम कराल हो, अथवा यह निमि का अन्य पुत्र हो। श्री पंठ ाणला १। चनन था का अपने 'भारतवर्ष का इतिहास' नामक प्रन्थ में करालजनक की द्वितीय भगवहत्तजी बीठ एठ ने अपने 'भारतवर्ष का इतिहास' मगवद्दत्तमा वार्ण एट. ज़ौर उसे भारतयुद्ध से ४०-४० वर्ष पूर्व का बताया है। परन्तु रामायण के निर्मि का पुत्र लिखा है, और उसे भारतयुद्ध से ४०-४० वर्ष पूर्व का बताया है। परन्तु रामायण के लान का उन रहें। प्रसंग के अनुसार जनकवंश के आश पुरुष निमि के साथ ही वसिष्ठ इपर्युक्त (७, ४४-४६) प्रसंग के अनुसार जनकवंश के आश पुरुष निमि के साथ ही वसिष्ठ उपयु पत ( ४९ क्या १ जान का वास का वास कर वास का (ब्रह्मसुत ) का विगाद हुआ, यही वसिष्ठ जन्मान्तर में मैत्रावरुणि वसिष्ठ हुआ। रामायण के ( शक्ष धुव / भा .... .. अ ... । भा स्थाप के विसम्द्र का देह छूट जाने पर अल्पकाल के उक्त वर्षोन से यह प्रवीत होता है, कि निर्मिशाप से विसम्द्र का देह छूट जाने पर अल्पकाल के उक्त अथा । अर्गकाल के इसी प्रसाग में प्रथम निर्मि को ईच्याकु अन्तर ही उसे देहान्तर की प्राप्ति होगई थी। रामायण के इसी प्रसाग में प्रथम निर्मि को ईच्याकु

र शतप्र माझर्य [११४|११६०-१७] के श्रनुसार इस प्रदेश को सर्वत्रथम बसानेवाला व्यक्ति 'विदेश माधव' शतप्र शास्त्रण । देखें इसी प्रत्य का 'सहिष कपिल' नामक प्रथम प्रकरण, पूर्व १८ | मानक राज्य का इतिहास' पंत्र भगवहत्त यीव एव कृत, पृष्ठ १६०।

का बारहवां पुत्र लिखा है। रामायण तथा श्वन्य पुराणों में भी ईदबाकु के शतपुत्रों का उल्लेख है। कुच्चि से श्रयोध्या तथा निमि से मिश्यलाका राजव श चला। शेव पुत्रों में से कुछ उत्तरापथ और कुछ दिचणापथ के शासक हुए। ऐसी स्थित में मेत्रावदाण विसव्ध और करालजनक का संवाद भारतयुद्ध से केवल ४०-४० वर्ष पूर्व माना जाना कैसे संभव है ?

इसके श्रतिरिक्त महाभारत में जहां इस संवाद का उल्लेख किया गया है, वहां इसकी पुरावन इतिहास के लिखा है । यह इतिहास भीव्यित्वामह श्रानी रास्त्रज्ञत (शरराच्या) श्रवस्था में युधिष्ठिर को सुना रहे हैं। भीव्य की श्रायु उस समय दो सौ वर्ष के लगभग थी। यदि उक्तसंवाद की घटना भारतयुद्ध से ४०-५० वर्ष पूर्व की ही हो, तो यह निश्चित है, कि वह भीधम के जीवनकाल की ही घटना थी। ऐसी स्थिति में उसे भीव्यित्वामह पुरावन इतिहास कैसे कहते ?

वसिष्ठ की वंशपरम्परा इसप्रकार बताई जाती है—मझा का पुत्र वसिष्ठ, वसिष्ठका शिक्त, शिक्त का पराशर, और पराशर का न्यास। यह न्यास चही है, जो महाभारत काल में था, तथा जिसने यह [प्रसिद्ध महाभारत] प्रन्थ लिखा। इसप्रभार तथा से चौथी पीढ़ी में इसका श्रक्तिर कहा जाता है। मझा को श्रादि समें श्रथवा सरयपुग के श्रारम्भ में मानकर यह सीकार किया जाना कि महाभारत कालिक न्यास उसकी चौथी पीढ़ी में था, इतना सरय नहीं कहा जासकता।

न्यास ना पिता पराशर और पराशर का पिता शक्ति। वस्तुस्थिति यही होसकती है, कि शक्ति, वसिष्ठ के वंश में उत्पन्न हुखा होगा। अथवा उसके पिता का भी नाम वसिष्ठ रहा हो, परन्तु यह वसिष्ठ नहाा का पुत्र था, अथवा दशरथकालिक वसिष्ठ था, इतना असत्य किसी पुराण के मुद्द में ही समासकता है।

त्रिशंकुरुशिक वसिष्ठ के सौ पुत्रों का उरलेख रामायए में खाता है। विश्वामित्र के द्वारा उनके नष्ट किये जाने का भी उरलेख है। रामायए के इस प्रसंग में उक्त वसिष्ठ को दशरय-कालिक वसिष्ठ के साथ ओड़ने का यस्त किया गया है। परन्तु वहां पहले या दूसरे के किसी शक्ति नामक खतिरिन्त पुत्र का उरलेख नहीं है। यह खिषक सभव है, कि उन व्यक्तियों के नाम साम्य से तथा मध्यगत वंशपरम्परा के खजात होने से पश्चाद्वर्ची लेखकों ने उनको खस्थान में ओड़दिया है।

प्रस्तुत संवाद में वसिष्ठ भैत्रावरुषि था, यह निश्चित है, इसका समय त्रेतायुग के प्रारम्भिक भाग में माना जासरुता है, जो महाभारतयुद्ध से ऋतिप्राचीन काल में था। प्राचीन

<sup>ै</sup> रामायया, उत्तर०, य० ७६॥ विष्यु० ४(२)१३॥ महायड० ३(६)३१६-११॥

ध्रय ते वर्णयेष्यांम इतिहासं पुरातनम्। वांसप्टस्य च सवादं कराजजनकस्य च ॥...यसिष्टः धेप्टमा-सीवं...। मैप्रावहण्यिमासीवं...पप्रवर्षिवरं राजा कराजजनकः पुरा ॥ म० भां०, चानिव० ६०मा०-१०॥

इतिहास के संशोधन में हम दसी समय पधश्रष्ट हो जाते हैं, जब पुराने साहित्य में लिखे कुछ नामों को सिलसिलेवार जोड़ने का यहन करते हैं। इतिहास जितना अधिक पुराना होवा जाता है, वतना ही व्यधिक सन्तिष्त, तथा श्रीर श्रधिक पुराना होने पर वड हमारी विस्मृति का ही क्रीडा स्थल रहजाता है। ऐसी वशा में हम अपने समीप के इतिहात के समान उसको अब्यवहित क्रमानुसार कैसे जोड सकते हैं ?

कौरतीय व्यर्थशास्त्र [श ६। ६-७] में करालवेदेह का उल्लेख है। वहां ब्राह्मणक्रन्यान पहार के दोप से दागडक्यभोज स्त्रीर करालवदेह के बन्धुराष्ट्र सहित विनष्ट होजाने का निर्देश है। रामायस [ ७। ७६-२१ ] में दरड अथवा दरडक राजा के सम्पन्य की एक इसीप्रकार की घटना का वर्णन मिलता है।

यौद्ध प्रन्थ मिक्सम निकाय [ मखादेव, सुचन्त = १ ] मं बल्लेख है, कि भगवान बुद्ध ने ज्ञानन्द की कहा, 'करालजनक ने उस कल्याण मार्ग का उच्छेद कर दिया। वह प्रव्रजित नहीं हुआ'। सभारतः प्राक्षणकन्यापहरण रूप महान अधिनय के कारण ही भगरान् बुद्ध ने करालजनक के सम्बन्ध में अपना उक्त विचार प्रकट किया हो। नदन्त अश्वयोप ने भी इस घटना का अपने प्रन्थ [ बुद्धचरित ४। ८० ] में उल्लेख किया है ।

संवाद में निर्दिष्ट सिद्धान्त, सांख्यख्रों में उपलन्ध हैं—

महाभारत के विसिष्ठ करालजनक सवाद में प्रसंगवश सांख्यसिद्धान्वों का बहुत स्पष्ट उल्लेख किया गया है। इम उन सिद्धान्तों को सचेप में इसप्रकार प्रकट कर सकते हैं-

भ्रव्यक्त प्रकृति से महत्त्व व्यवन्न होता है। महत् से अहङ्गार और अहङ्गार से पद्मभूत। ये खाठ प्रकृति और खामे सोलह विकार हैं। जिनमें पाच महाभूत और पांच इन्द्रिया भी हैंर।

पुरुष प्रकृति का अधिष्ठाता है।

प्रतय काल में अन्यक्त प्रकृति एक रूप है। सगैकाल में उसका बहुरूप परिणाम

<sup>&#</sup>x27;मकुतिरित्रगुणायास्तु' शान्ति ३१०|११॥ तुखना करें, 'सत्वरजस्तमसा साम्यावस्या प्रकृति 'सां० स्० १|६१॥ 'व्रिगुयाचितनस्वादि द्वयो ' सां० स्० १११२६॥ 'श्रम्यक्त त्रिगुयाचितनात' सा० स्० १११३६॥

<sup>ा</sup>जपुथायकार्यात अर्थ । यहा पर इन्द्रिया पाच कही है, परन्तु यह शेए इन्द्रियों का भी उपख्रच्या सस-राम्पण वर्षा । अपनिक मृत में सोतह विकारों का स्पष्ट उठतेल है। महाभारत के 'पृता प्रकृतबश्चाद्यी कता बावन ( वावन पहें की तुन्नना कींश्रये, तरवसमाससून-'श्रष्टी प्रकृतय / पोडरा विकास १ के साथ धीर सा० स्० १।६१ के साथ।

अधिद्यानादिषिद्याता चेत्राणामिति न अतुम् शान्ति ३११|३७॥ तुस्त्वना क्रीनिये, 'ग्रिधिद्यानाध्येति' सां० काव वर्षा वर्षा 'तस्सन्तिषानाद्धिरहातृत्व मिष्यत्तृ' शहदः॥ एवं पत्र्चिश्व सुत्र 'पुरुपाधिष्ठिवं प्रधान' प्रवर्त्तते' ।

हो जाता है।

पुरुष और प्रकृति भिन्न २ हैं। पुरुष जब इस भेद को जान लेता है, प्रकृति से छूट जाता है।

ं साधारण रूप से ये इतने स्पष्ट सांख्यसिद्धान्त हैं, कि इनके सम्बन्ध में किसी प्रकार का सन्देह नहीं किया जासकता। महाभारत के प्रस्तुत प्रकरण के इन वर्णनों से यह खबरय स्पष्ट होजाता है, कि इन जनक खौर वसिष्ठ नामक खाचार्यों का सांख्य से खबरय सम्यन्ध हैं, और वह सांख्य यही हैं, जो हमें तत्त्वसमास, पडध्यायीस्त्र तथा पद्धशिख सुत्रों के स्त्र में उपलब्ध हैं। महाभारत के ये वर्णन सिद्धान्त रूप में, तथा खनेक स्थलों पर पद रूप में भी इन सुत्रों के साथ पर्याप्त समानता रखते हैं।

सांख्यसत्र और महाभारत में 'श्रन्धपंग' दृशन्त का श्रमाव-

महाभारतान्तर्गत शान्तिपर्व के सांख्यसम्बन्धी उल्लेखों में प्रकृति पुरुष के सम्बन्ध को स्पष्ट करने के लिये 'अन्य +पंगु' का टप्टान्त हम कहीं उपलब्ध नहीं हुआ। इसका सब से प्रथम उल्लेख सांख्यकारिका है में ही मिलता है। सांख्यपडम्पायी के साथ, महाभारत के इन उल्लेखों की यह एक आश्चर्यजनक समानता है, कि पडम्यायीसूत्रों में भी 'अन्य +पंगु' टप्टान्त का उल्लेख नहीं है।

ं महाभारत में प्रकृति + पुरुष के सम्बन्ध को स्पष्ट करने के लिये स्त्री + पुरुष के सम्बन्ध का निर्देश किया गया है। वहां लिखा है-

"श्रद्धरत्तरयोरेप द्वयोः सम्बन्ध उच्यते ।

'' े स्त्रीपु'सीश्चापि भगवन् सम्बन्धस्तद्वदुच्यते \* ॥"

् पढ़च्यायी में इसी ऋर्ष को 'रागविरागवोचींता सृष्टः' [२।६] इम सूत्र के द्वारा मौतिक रूप में निरूपण किया गया है। 'राग' और 'विराग' पदों से 'स्त्री' और 'वुरुप' की ध्वनि निकाकी जासकती हैं। यह निश्चित है, कि सूत्र में केवल साधारण ऋर्य का निर्देश है, उसके आधार पर ऋर्य को स्पष्ट करने के तिये रष्टान्त की कल्पना क्याक्याकारों का कार्य है।

¹ 'प्रकार मुख्ये पास्य बहुत्यं च यदाऽस्त्रज्ञत् शान्तिक ३११/३३॥ तुलना क्रीजिये, सांक सूक हा३२॥ तन्ना २१२७॥

भराष्ट्रेष च पेत्र' स्वादन्यः चेत्रज्ञ उच्यते । शान्ति । ११११६॥ 'ग्रहाविद्यत्तो भवति प्रष्टतेः परिवर्जनात् । अन्योऽहमन्देयमिति यदा पुष्यति युद्धिमात् ॥' शान्ति । १११२०॥ गुज्जा क्रीनिव, 'क्षमं गुज्जु नियु गुज्येषु कर्यु यक्षित् च दुरुरे गुल्यानुन्य मात्तेये च्यूपे विक्रयामाण्डिय प्रन्यशिक्षसूत्र । वधा 'त्रिद्धाः परं पुरुषमा कारशीयविधादिनिर्विभवतमप्रयम् नृष्यात् वत्राग्मवृद्धि मोदेश यन्यशिक्षसूत्र ।

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> सिंक्पकारिका, व्यामी २१ ।

४ सहाभारत, शान्तिक ३३०। १२॥ कुम्भयोग संस्करण ।

संभव यही प्रतीत होता है, महाभारत 'ग्रीर उसके श्रनन्तर भी बहुत समय तक उक्तं सूत्रामं को स्पष्ट फरने के लिये 'स्त्री- पुरुष' का दृष्टान्त ही प्रचलित रहा होगा। वार्षगण्य के ' सम्प्रदाय में भी इसी टटान्तका उल्लेख उपलब्ध होता है। यद्यपि वह दूसरे ऋप में उपस्थित किया गया है, परन्तु उसका मूल घाधार वहीं हैं। माठर ै गृति में भी इस व्यर्थ की ध्वनि मिलती हैं। इससे यह परिणाम निकलता है, कि मूल सूत्र में जो अर्थ साधारण रूप से निर्दिष्ट है, उसकी विरीप स्पष्टता के लिये व्याख्याकारों ने हुशन्त की ऊहना की । इसके लिये प्रथम विद्वानों ने 'स्त्री निपुरुष' सम्बन्ध का रष्टान्त क्लपना किया। श्रनन्तर ईश्वरकृत्यने 'श्रन्ध+पंगु' रष्टान्तकी कल्पना नी। सचमुच ही यदि पडध्यायी सूत्र, इन कारिकाओं के आधार पर बने होते, तो यह संनय नहीं था, कि इतना स्नावश्यक टप्रान्त इन सूत्रों में छोड़ दिया जाता। परन्तु कारिकान्नों की, रचना, इन सूत्रों के आधार पर ही मान जाने पर यह सर्वथा समखस है, कि मूलसूत्रार्थ की स्पष्ट करने के लिये कारिकाकार ने इस ट्रप्टान्त की यहा योजना कर दी है। इन कारिकाओं के सर्वप्राचीन व्याख्याकार माठर ने पहले दृशन्त का भी प्रसंगवश किसी रूप में उल्लेख कर ही दिया है।

इसप्रकार जनक श्रीर वसिष्ठ के संवादों में जिन सांख्यसिद्धान्तों का निरूपण है, वे रुवानगर अवन जार नार के होते हैं। इन से इस बात पर पर्याप्त प्रकाश पड़जाता सब पड़थ्यायी स्त्रादि प्रन्थों में स्पष्ट नपलब्ध होते हैं। इन से इस बात पर पर्याप्त प्रकाश पड़जाता

हैं, कि ये ब्राचार्य श्रवश्य कपिल की शिष्य परम्परा में होंगे।

इनके समय के सम्बन्ध में निश्चित रूप से कुछ नहीं कहा जासकता। इतना हम रण पण पण पण स्थाप । स्थाप हैं से जान क्षीर विसिष्ठ वें दोनों ही आचार्य महाभारत युद्ध के काल से अवस्थ कह सकते हैं, कि जनक और विसिष्ठ वें दोनों ही आचार्य महाभारत युद्ध के काल से पर्याप प्रकृति है। संभव है, इस नाम के अन्य भी अनेक व्यक्ति हुए होंगे, परन्तु उनके विवेचन

राज्य स्थाप विश्वष्ठ ने सांख्य विषय पर कुछ रचना भी की होगी, इसके लिये जनक अथवावसिष्ठ ने सांख्य विषय पर कुछ से हमें यहां कोई प्रयोजन नहीं। कहीं उद्घृत हुआ पाया है।

५ याज्ञवन्क्य ग्रीर देवरातिज्ञनक— महाभारत ख्रादि के आधार पर मैत्रावरुणि वसिष्ठ और करालजनक के संवाद का महानारा जाए का किया है। इक्षीप्रकार शान्तिपर्व के कुछ अध्यायों में याज्ञवत्कय हमन पिछले पृष्ठों में उल्लेख किया है। हुमन पिछल ४ पा न पर्या में प्राप्त का भी वर्णन है। इस वर्णन में याझवल्क्य ने दैवस्तिजनक को, आर प्रभावता । अर्थ कार्न पर तत्त्वों का उपदेश किया है। यह प्रकरण शान्तिपर्व के ३१४

 <sup>&#</sup>x27;बार्यगणात्रो तु यथा स्त्रीपु'शरीराष्णामचेतनालामुद्दिरयेवरेतरं प्रवृत्तिस्तथा प्रधानस्येथ्यय , इष्टान्तः ।

क्रार्था २१ पर।

श्रध्याय से प्रारम्भ होकर ३२३ श्रध्याय वक नौ श्रध्यायों। में समाप्त होता है।

ामायण के अनुसार विदेहों के राजवंश में सर्वश्रथम न्यक्ति निर्मिथा। निर्मिकी साववीं पीढ़ी में देवरात नामक राजा हुआ। इसीका पुत्र दैवरातिजनकथा। इसका अपना सांस्कारिक नाम रामायण में इहद्रथ लिखा है। इसके समय का ठीक निर्धारण करनेके लिये इमारे समीप पर्याप्त साचन नहीं हैं। इतना अवस्य कहा जासकता है, कि यह करालजनक से कुछ पीढ़ी पीछे हुआ होगा। इसश्रकार इसका समय त्रे तायुग के मध्यकाल से कुछ पहले कहा जासकता है।

महाभारत में यह संवाद भीष्मापितामह के द्वारा महाराजा युधिष्ठर की सुनाया गया है। भीष्म ने वहां इस संवाद की पुरातनइतिहास कहकर उल्लेख किया हैं। त्रेतायुग के मध्य के समीप होनेवाले इस संवाद को, महाभारतकाल में पुरातन इतिहास कहना समक्त्रस ही है। संवाद में निर्दिष्ट सिद्धान्तों के आधार, सांख्यसूत्र—

ं इस प्रकरण में याझवरूम्य के द्वारा तत्त्वों के सम्बन्ध का जो तपदेश दिया गया है, सांख्य के साथ उसका श्रात्यन्त सामज्जस्य हैं। ३१५ श्राच्याय के दशवें ख्लोक वें साठ प्रकृति और सोलह विकारों का स्पष्ट उदलेख हैं। श्रन्य विचारों की निम्मरीति पर प्रकट किया जासकता हैं।

अन्यक्त, महान्, अहङ्कार, और पांच सूच्म भूत ये आठ प्रकृति हैं। इनमें महत् आदि सात न्यक हैंग।

मन सिंहत एकादरा इन्द्रिय, और महामूच ये सब सोलह विकार हैं'। अञ्चक्त से महान् की उत्पत्ति होती हैं। महान् से अहङ्कार उत्पन्न होता है।' ' अहङ्कार से मन इन्द्रियां और भूत उत्पन्न होते हैं।' त्रिगुस्तमक जगत्, प्रकृति का परिस्ताम है।' सत्त्व, रजस्, तमस् इनके आनन्द दुःदा अप्रकाश आदि स्वस्त हैं।'

<sup>ै</sup> श्वय ते वर्षा विष्यामि इतिहासं पुरावनम् । याज्ञवल्यस्य संवादं जनकस्य च भारत ॥ याज्ञवल्ल्यभृषिश्रेटः दैवराविर्म हायशः । पत्रच्छु जनको राजा प्रश्मं प्रश्नविद्यं यस्स् ।। स० भा०, शान्ति० ११४ ।

<sup>े</sup> बारी प्रकृतयः प्रोक्ता विकासधापि योदरा । श्रासां तु सप्त व्यवशान प्राहुरप्यास्मिष्टवकाः ॥ इस रखेक के पूर्वार्थ को नुलना कीजिये, घरवसमास के पहले[श्रष्टी प्रकृतयः] बीर दूसरे [योदश विकासः] स्व के साथ ।

<sup>\* 18/834110-11</sup> H

<sup>1 331334133-34 11</sup> 

<sup>3 54534136-30</sup> B

१२१११६—कुलना करें सांव्ययद्वध्याची ११६१ ॥

<sup>&</sup>quot; १२।६१=।१२» तुलना करें सांख्यपढण्याथी ६।६२ II

१९१३ १६१० २६ मा सुजना करें पम्चिक्य सूत्र ४-७ [ इसी प्रकरच में निर्देष्ट सुधी के बतुसार ]

प्रकृति एक श्रीर त्रिगुणात्मक है।'

इस प्रकरण में एक और विशेष बात का निरूपण है। चौदीस जड़तत्त्व श्रीर पच्चीसर्वे पुरुष नाना हैं। चेतन पुरुपका वर्णन सर्वत्र समानरूपसे सांख्याभिमत शीतपर उपलब्ध होता है। परन्तु यहां एक बुब्बीसचें पुरुष का भी उन्लेख है। प्रकरण से यह स्पष्ट है, कि वह पुरुष, ईश्वर ही है। उसकी रियति को पच्चीसर्वा पुरुष उमी समय अतुभव कर पाता है, जब यह स्वयं केंबन्य स्थिति को प्राप्त होजाता है। याज्ञवल्क्य श्रपने उपवेश में इस रहस्य को स्पष्ट करता है, कि मूल तत्त्व एक है, अथवा दो या तीन? वह तीन मूल तत्वों की स्थिति को ठीक सममता है, एक ईश्वर दूसरा पुरुष और तीसरी प्रकृति, और इसका उल्लेख सांख्यसिद्धान्त के रूप में ही करता है।

इस प्रकरण में प्रसंगवश कुछ प्राचीन अन्य सांख्याचार्यों के नामीं का भी उल्लेख किया गया है। ये इसप्रकार हैं — जॅगीपन्य, असित देवल, पराशर, वार्षगण्य, पद्धशिख, कपिल, शुक, गौतम, आर्टिपेस, गर्ग, नारद, आसुरि, पुलस्य सनत्कुमार, शुक्र, कश्यव । इन नामों के निर्देश में किसी विशेष कम का ध्यान नहीं रक्खा गया। यह केवल गखना करदी गई है। इनमें से अनेक नामों का उज्जे ख सांख्यसप्तिति की ज्याख्यात्रोंमें भी किया गया है।

क्या यहीसांख्याचार्य याज्ञवन्क्य, शतवथ का रचिवता था ?—

शान्तिपर्य के ३२३वें श्रध्याय केप्रारन्भिक भाग से यह स्पष्ट होता है, कि यह याज्ञयन्त्रय नानाव नवा था । नवा जीर किसके बनाये हुए हैं, पर जो भी कोई इनका रचयिता था, उनका कि ये प्रस्तुत अध्याय कव श्रीर किसके बनाये हुए हैं, ्र च न १७५५ ज्या निश्चित प्रतीत होता है, कि वह इस उपदेष्टा याज्ञवरूक्य को, शतपथ ब्राह्मण इतना विचार अवश्य निश्चित प्रतीत होता है, कि वह इस उपदेष्टा याज्ञवरूक्य को, शतपथ ब्राह्मण २वना । पथार अपरा सामानिता था। यदि इस मत को हम विचारकोटि में ले आते हैं, तो यह त्त सम्प्रक साक्ष्यररण व आवश्यक होजाता है, कि शतपथ ब्राह्मण में श्राये दार्शनिक विचारों का इनसे सन्तुतन किया

१२।२२०।३, १३॥ तुलना करें पढध्याची, ६।३६॥

१२१३२०।१३॥ तुलना कर पडथ्यायी १।१४६॥६|६५॥

वता स केवलीभूतः पङ्चिंशमनुपरणित ।१२।३२३।१५॥

पर्यस्वभेव बावर्थन् वरवायन्यः सदाऽनच । पद्विंगं वश्वविंगं च चतुर्विंगं च वरवित ॥७२॥ पर्यस्त्रपथ वार्योत यश्चेममञ्जूपश्यात । पन्त्रविकोऽभिमन्येत नान्योऽस्ति परतो सम ॥७३॥ न नु पश्यति पश्येस्तु वश्चेममञ्जूपश्यात । पन्त्रविकोऽभिमन्येत नान्योऽस्ति परतो सम ॥७३॥ न तु परपात नर्गरे । यदा तु मन्यतेऽन्योऽहमन्य एप इति द्विजः । तदा स वेष्ठलोभृतः पद्विरामनुपश्यति ॥७७॥ क्रस्थरच राज्य नराजा वायपः ।।जन्म तेनैवनमामिनन्यन्ति पन्पर्विशवसम्ब्युतस् । जन्ममृत्युभयाद्दभीवा योगाः संख्याश्च कार्ररपः ।,ण्डा। हास्तिक, या १२३॥

देखिये, शान्ति० ६२३।१६-६२॥

जाय। इतना कहने में हमें कुछ संकोच नहीं, कि जिस किसी ने भी याझवल्क्य के विचारों का यहां उझे ख किया है, उसके इन उल्लेखों का श्राधार शतपथ ब्राह्मण ही रहा होगा। इसके चतुर्दश कारड में जो दार्शीनक विचार प्रस्तुत किये गये हैं, उनका ही यह विवरण समफता चाहिये।

यह निश्चित हैं, कि इसके पर्यान्त समय परचात शङ्कराचार्य ने इन विचारों की योजना अन्यथा की है। इनके युकाधुक्तव का निर्णय करना इस समय हमारा कार्य नहीं। पर हम इतना कह देना चाइते हैं, कि शङ्कराचार्य से बहुत पहले, शवपथ के चतुर्दश कायड में प्रदिश्ति दार्शनिक मतों का विवरण वही सममा जाता थो, जो महामारत के प्रस्तुत अन्यायों में विणित है।

रातपथ नाक्षण के चतुरंशकायड के द्वितीय तृतीय चतुर्थ अध्यायों के गम्भीर पर्यालोचन से यह अर्थ स्पष्ट होजाता है, कि याज्ञवल्स्य इस विश्व नक्षायड को अन्तर्यामी परमारमा से पृथ ह्मानता है। इस विश्वको अन्तर्यामी के रारीररूप में वह वर्णन करता है। जगत् शास्य और वह इसका शासिता बताया गया है। सूर्य चन्द्र अनन्त तारागण पृथिव्यादि सम्पूर्ण लोक अतीव अनगत, सब ही अनन्त आकाश में भरे हुए हैं, और आकाश समेत ये सब, उस अन्तर्यामी परमारमा में ही आधारित हैं, उसी के प्रशासन से इनकी गति और स्थिति है। इसप्रकार प्राकृत जगत् और ईश्वर सर्वथा पृथक् सत्ता हैं। यह तीसरा जीव गुक्व इस संसार में आता, जाता, तथा वर्म फलों को भोगता है।।

वस्तुतः प्राचीन सांख्यदर्शन के ये ही विचार हैं, जो पड़ध्यायी में विद्यरे हुए उपलब्ध होते हैं। इसलिये प्राचीन साहित्य में इसप्रकार के सांत्य विचारों का श्राधार, इसी मन्य [सांख्यपडध्यायी] को माना जासकता है।

यहरारत्यरु उपनिषद् में जिस जनक वैदेह का उन्होरा है। यह विदेह देशों का राजा यही देवराति नामक जनक था, जिसका याझवन्त्रय से सन्त्रन्य प्रतीत होता है। महाभारत के इस प्रसम के दारानिक विचारों का यहदारत्यक से अनेक स्थलों पर सामजस्य स्पष्ट हैं।

श्री पर भगवरूत जो बो. ए. ने ध्ववने 'भारतवर्ष का इतिहास' नामक प्रन्य में यह निर्देश किया है, 'निमि जनक ही उपनिषदों का प्रसिद्ध जनक था। याज्ञवल्क्य उसी का गुरु श्रीर मित्र था। यह याज्ञवल्क्य भारत-युद्ध-काल में वर्त्तमान था।' इत्यादि ।

महाभारत के अनुसार याज्ञबरुक्य का सवार देवराति जनक के साथ ही अनगत होता है, न कि निमि जनक के साथ । इस प्रसंग से यह भी झात होता है, कि यह याज्ञबरुक्य, प्रसिद्ध प्रन्य रातप्यभाद्धण से सम्बन्ध रखता था °। बृहदार्ययक उपनिषद् इसी आद्मण का

इस प्रशंत को स्थिक स्वष्टता सीर पृष्टि के खिब देखिये—इमार 'साव्यसिद्धान्त' नामक प्रत्य के द्वितीय प्रकास का व्यविषद्धात ।

<sup>\*</sup> देखें---म॰ भा॰, शान्ति॰ ३२३। ११, १६, २२, २३ II

ब्रह्मित्म भाग है। इसितिये उपनिषद् में वर्णित याझवल्क्य के साथ संवाद करने वाला देवराति

उपनिषद् में विदेह या वैदेह पद का ही अधिक प्रयोग है। यह वात नहीं कही जनक होना चाहिये। जासकती, कि साहित्य मात्र में इस पद का प्रयोग किसी एक ही व्यक्ति के लिये हुआ है। यद्यपि उपनिषद् में उस एक ही व्यक्ति के लिये यह प्रयुक्त हुआ है, जिसका वहां प्रसग है। इसका यह श्रमित्राय नहीं, कि सर्वत्र उक्त पद से उसी एक व्यक्ति का बोध हो। जहां जिसका प्रसंग होगा, वहा उसका प्रहण किया जासकेगा। रामायण तथा पुराण आदि में विदेह अथवा बैटेह पद उस वश के अन्य अनेक न्यक्तियों के लिये प्रयुक्त हुआ है। सीता को ही वेदेही लिखा श्रीर वहा जाता है। महाभारत स्नादि प्रन्थों में जनक वश के भिन्त २ राजाश्चों के लिये इस पद ना प्रयोग हुआ है। वस्तुतः विदेह पद, विशेष प्रदेश का ही वाचक है। इन प्रदेशों का नाम विदेह क्यों हुन्ना, इसका मृत सकेत शतपथ ब्राह्मण । में उपलब्ध होता है। इस भूभाग की सर्वप्रथम बसाने ्राजे रुवक्ति का नाम 'विदेष माधव' था, इसकारण उसी के नाम पर इस प्रदेश का नाम 'विदेघ' हुआ, जो कालास्तर मं उच्चारण विपर्यय से 'विदेह' होगया। शतपथ ब्राह्मण की रचना से पूर्व ही यह 'विदेह' होचुका था। इसका निर्देश हम इसी प्रन्थ के प्रथम प्रकरण में कर आये हैं। ऐसी स्थिति में जनकवश के किसी राजा का परमुत्रोगी होना उसके 'विदेह। नाम का कारण नहीं कहा जासकता।

वोद्ध स्रादि सांख्याचार्य, ६-१८-

हुळ सांख्याचार्यों की नाम-सूची इसप्रकार <del>उपरिधत</del> की जाती ह<del>ै ∵</del>

११---च्ल्रति १७---दत्त ६—चोढ़ १२--पुलह १८ - अत्रि ७---सनक १३—भृग ८—सनम्बन

१४—ग्रहिरस् ६--सनातन

्रायुड्य हिस्टॉरिकल क्वार्टर्ली, सितस्वर १६३२, पृष्ठ ४०১-४२० मे मुद्रित श्रीयुत कालीपद भट्टाचार्य के लेखातुसार, अध्यत्रवेद परिशिष्ट ऋषिवर्षण मन्त्र के आधार पर यह नाम-१०--सहदेव सूचा अरुपा का पर था दूसा में भी प्रथम, गुच्छपर ही हैं। अन्य अनेक नास जहां तहां पुरास आदि में भी उपलब्ध होते हैं। इन म भाअवस्थरण्यर हो छ। या प्राप्त हमें कहीं उपलब्ध नहीं हुए। इसीलिये इनके सम्बन्ध श्राचार्यों के कोई श्रम्य सांख्यसम्बद्धी वर्षोन हमें कहीं उपलब्ध नहीं हुए। इसीलिये इनके सम्बन्ध

सोऽचिरेयीय कालेन चिवेहानाससाव ह । रिचतान् धर्मराजेन जनकेन महारमना ।। शान्ति० १२०।१६ ।। काञ्चरचन अवार व्यवस्थात्रकः । स विदेशकोतसम्य । २२॥ विदेशको याज्यो मे जनको नाम विश्वतः ॥ ३३॥ १०॥

<sup>40</sup> No 1181 11 10-14 11

में कोई विशेष विवरण नहीं दिये जासकते । सम्भवतः ये सब व्याचार्य श्रति प्राचीन काल के प्रतीत होते हैं। इनकी किसी सांस्थसम्थन्धी रचना का भी श्रभी तक पता नहीं लगा है। केवल सनन्द अथवा सनन्दन के नाम पर एक श्लोक, मनुस्मृति की कुल्लूक रचित व्याख्या [१।४६] में इसप्रकार उपलब्ध है—

"तदुक्तं भनन्देन---

भृतेन्द्रियमनो बुद्धिर्वासनाकर्मेवायनः । श्रविद्या चाएक श्रोक्तं पुर्वष्टमृपिसत्तमैः ॥"

सोंख्यपड॰याथी में भी कपिल ने इसके एक मत का स्वयं डल्लेख किया है। वहाँ सूत्र है— 'लिङ्गशरीरनिमिचक इति सनन्दनाचार्यः ।' [६। ६६]

श्री पं॰ राजाराम शास्त्री ने हम से कहा था, कि उन्होंने एक ब्राह्मए के घर तत्त्वसमास सुत्रींपर सनन्दनाचार्य की ज्याख्या देखी थी। इसका उन्होंने 'सांख्य के तीन प्राचीन प्रन्य' नामक अपनी पुस्तक में भी किया है। प्रस्तुत प्रन्थकी रचना के समय हमने शास्त्री जी से उक्त ज्याख्या के समयन्य में पुनः चर्चा की। ज्ञात हुआ, वह ज्यक्ति मरणुका है, और उसके घर में ओ पुस्तक व पुराने पत्र आदि थे, नष्ट होगये हैं। यत्न करने पर भी हम उस ज्याख्या की उत्तब्ध न कर सके रे।

पुलस्त्य श्रादि सांख्याचार्य, १६-२५-

महाभारत शान्तिपर्व अध्याय ३२३ के आधार पर कुछ अन्य सांख्याचार्यों के नाम इसप्रकार उपस्थित किये जासकते हैं—

१६---पुलस्त्य

२३—नारद

२०—कश्यप

२४--श्राष्टिंपेण

२१—ग्रक

२४—शक

२२—सनत्कमार

महाभारत में खनेक स्थलों पर इनके कथनोपकथनों का उल्लेख है। उनमें कहीं २ सांख्य सम्बन्धी विचार भी प्रस्कृदित हुए हैं। एक प्रसङ्ग में यह भी खाता है कि शुक्र ने जनक के समीप जाकर खात्मद्वान की शिचा ली। महाभारत के इस प्रसङ्घ में इस जनक का नाम धर्मराज जनक व वताया गया है। पीछे भी जनक नाम के कुछ न्यक्तियोंका उल्लेख किया गया है। यह जनक उनसे भिन्न प्रतीत होता है।

इन श्राचार्यों की सांख्य सम्बन्धी किन्हीं भी रचनाओं श्रथवा सन्दर्भों का श्रभी तक

पद प्रत्य जाहीर में रहते हुए, सन् १६४० इंसची के प्रारम्न में लिखा जाचुका था। उसी वर्ष देशमें राजनीतिक क्रान्ति के कारण हमें बाहीर दोवना पदा। यभी फुल दिन हुए भी पं॰ राजराम जो का भी देहजों में देहावसान होगया है। जाहीर की सामभी वहां रहनुकी है।

महामारत १२ | ३३३ | १४ || कुम्भघीय संस्करय |

कोई झान नहीं है, इनके पृथक् २ उपलब्ध संवादोंमें जो विखरे हुए विचार पाये जाते है, उनमें सांख्य

भावनाश्रों की थोड़ी बहुत गन्ध सूंघी जासकती है।

पुलस्त्य को महाभारत [१।६६।१०] में बद्धा का मानस पुत्र, खौर भागवत [४।१] में कपित का बहनोई तिखा है। कर्दमपुत्री 'हविर्मुक्' के साथ पुलस्त्य के विवाह का उल्लेख है।

कश्यप, मरीचि ऋषि का पुत्र [म॰ भा०१।६३।३] और कषिल का भान्ताथा। भागवत [ ४। १] में लिखा है, कि इसकी माता का नाम 'कला' था, जो कर्दम की पुत्रियों में से श्चन्यतम थी।

# जैगीपच्य द्यादि सांख्याचार्य, २६-३२—

कुछ श्रन्य श्राचार्यों के नाम इसप्रकार हैं-

३०---भार्गव २६--जैगीपव्य ३१--पराशर

२७-वाल्मीकि

३२--- बलक

२८--देवल

ये सब नाम महाभारत में भिन्न २ स्थलों पर उपलब्ध होते हैं। इनमें से २६ स्रोर ३१ द६—हारीत कानाम बुद्धचरित (१२।६७) में भी आता है। शेव पांच नामों का उल्लेख सांख्यकारिका की माठरवृत्ति ( आर्था ७१ ) में भी उपलब्ध होता है। २१ संख्या पर जो शुक्त नाम दिया गया है,

े संभव है, गाठरवृत्ति में उसी को भागव पद से उल्लिखित किया गया हो ।

इन आपारों के प्रथम् २ उपलब्ध होनेवाले संवादों में श्रवश्य सांख्यसम्बन्धी एख ्व जानाना मुहन्स् से कुछ स्त्राचार्यों के सन्दर्भ भी खपलन्ध होते हैं। इतमें जैगीपन्य, देवल और हारीत का नाम विशेष उत्लेखनीय है।

जैगीपच्य-

पातञ्जल योगसूत्र (२।४४) के व्यासभाष्य मे जैगीपच्य के नाम पर एक सन्दर्भ उद्भुत

्रहुत्रा २ इसप्रकार मिलता है—

"चित्तं कामचादप्रतिपत्तिरेवेति जेगीपव्यः।" यहां पर तत्त्ववैशारदी में वाचराति मिश्र ने जैगीयव्य को परमपि लिखा है। इस बात प्रवार अवस्थित वहीं कह सकते, कि यह सन्दर्भ जैगीपन्य की अपनी रचना है, या उसके का क्या गाय करें। विद्वान् ने श्रापने शब्दों में कांच दिया है। यद्यपि न्यायवात्तिकतात्पर्य-ावचारा का जान निर्माण का कार्या के पारणाशास्त्र जैगीपक्यादिप्रोक्तम्' इत्यादि जिल्लकर इस टीका ( शराधरे ) में वाचस्पति मिश्र ने 'धारणाशास्त्र जैगीपक्यादिप्रोक्तम्' टाका र प्रस्ति हैं, कि जैतीपब्य की कोई अपनी रचना अवश्य होगी। ब्यासभाष्य (३११८) नार ने स्वाद व और जैगोपञ्च का एक संवाद दिया है, जिससे प्रकट दोता है, कि जैगोपञ्यने समाधिन सिद्धि को प्राप्त किया था।

इसके व्यविरिक्त महाभारत' में भी इस बात का उत्तेख आता है। जैगीपन्य ने स्नसित देवल के सन्मुख अपनी सिद्धि का प्रदर्शन किया था, और महादेव रुद्र तथा उमा को भी खुकाया था। कीथ ने लिखा है, कि जैगीपन्य और पद्मिराए के वर्धन के अनुसार पद्मिराख का सहाध्यायी था। ऐसी स्थिति में देवल जैगीपन्य और पद्मिराख तीनों हो समकृतिक होने चाहियें। परातु इस सम्बन्ध में एक विचार इसप्रकार प्रस्तुत किया जासकता है, कि पद्मिराख खितदीर्ध, जीवी विचार साथ स्थाप के अध्वास की साथ जैगीपन्य ने हद अभ्यास सिप्त समाधिसिद्ध को प्राप्त किया। ऐसे सिद्ध व्यक्ति की आयु भी लम्बी होनी नाहिये। मुसित देवल को जैगीपन्य के सहयोग से ही वैराग्य लाम हुआ, और उसने साथ ज्ञान को उसीसे प्राप्त किया। स भय है, जैगीपन्य के सहयोग से ही वैराग्य लाभ हुआ, और उसने साथ ज्ञान को उसीसे प्राप्त किया। स भय है, जैगीपन्य के अन्ति दिनों में ही असित देवल का उससे सम्पूर्क हुआ हो। देवल ने साख्य ज्ञान जैगीपन्य के सी ही शांत किया था, यह बात महाभारत से से स्पष्ट होजाती है।

जैगीपन्य के खपने मन्तन्यों का सकत महाभारत के उक्त प्रसाग से प्राप्त होता है। उन्नीस रक्षोकों के द्वारा बहा उसके विचारों का निर्देश किया गया है। उसका निर्फर्य यह है कि कृत्य किसी के द्वारा खपने लिये कितना भी द्वारा किये जाने पर उसके लिये स्वय सदा भला ही करो खौर भला ही सोचा। आशाओं से दूर रहो, खतीत की चिंता न करो, जो प्राप्त हो बही करों। इत्रियों को वश में करो, कोध को जीतो, ज्ञानप्राप्त के लिये प्रयत्त करो, मृत वायी कर्म से कभी किसी के प्रति खपराध न करों। जो न्यक्ति भेरी निन्दा करते हैं, खयवा प्रश्नासा करते हैं! में उससे न घटता हूँ और न बहुता, प्रस्तुत यह समम्त्रना चाहिये कि वे लोग अपना ही वर्षान करते हैं। इस रूप म जो अपना जीवन विवाते हैं, वे अपने सुख को ही बदाते हैं। इस्ती उपायों से बझ की प्राप्त होती है, जो निश्चत ही प्रकृति से पर है, उत्कृष्ट है। भगवद्गीवा के दितीय, अध्याय में 'रिश्वत्रक्ष' का जो स्वरूप उपस्थित किया गया है, जैगीपच्य उसी को प्रतिमृति प्रतीव होता है। महाभारत के ये उन्नीस रजोक 'कृत्यकल्यतक' के मोचकायड अकरण में जैगीपच्य के नाम पर उद्यत्त किये गये हैं।

भवाभारव, रावय० ४१ ।

सहाभारत गानित० २३६।

Another teacher of yoga who is mentioned in the epicis Jaigishavya, who according to the Kurma Puran, was a fellow pupil of Panchashka, The Sunkhya System P 51

४ मठ माठ, शान्तिक २२०।१०॥

म० मा०, शान्तिक २३६।२७॥

कृथकल्यतः, मीयकायक, प्रज २२म-२६, गायकवाक क्योतिययस्य संस्कृत सीतीन, मनीता ने वकाशित । गुक्ता करें—म० भार आन्त्रिक, प्रज २३६, रखेक म-२६। तुम्भयोग सम्बस्य ।

### देवल---

ं याञ्चयत्क्यस्मृति की अपरादित्य रचित व्याख्या' में देवल का एक लम्या सन्दर्भ उत्र्र्ण्य है। वह इसप्रकार हे—

तत्र देवतः—''अथातो धमैवर्जितःवात्र वियेग्योन्यां पुरुपार्थोपदेशः । देवमातुष्योद्धिषधः पुरुपार्थे। अम्युद्धयो निःश्रेयसमिति । सयोरम्युद्धयः पूर्योनः । द्वितियं नि श्रेयसं सांस्वयोगाविति । पञ्चित्रशितात्रकानि सांस्वयो (प) ने योगः । वभयत्राप्यर्गः फलम् । जन्ममस्यद्धः स्वयोरस्यन्ताऽभागेऽप्यर्गः । एतौ सांस्वयोगौ चाधिकृत्य येश्वे कितः समयतस्य पूर्वप्रणीतानि विशालानि गम्भीराश्चि तन्त्रः णीह सिच्चियोन्धः हे तातो वन्त्यन्ते ।

ं तत्र सांस्थामामेका मूलप्रकृतिः। सन्त प्रकृतिविकृतयः। पञ्च तन्मात्राणि । योडराधिकाराः
ं पञ्च वक्न्येन्द्रियाणि । अर्थाभ्य । पञ्च भूतविशेषाः। त्रयोदश करणानि । त्रीव्यन्तः करणानि ।
चतस्रभ्रतन्त्रो मानुजाः पितृजाभ्य कोराः। पञ्च वाद्यविशेषाः। त्रयो गुणाः। त्रिविधो वन्नः।
ं त्रयो वन्यहेत्वः। द्वौ बन्यरागो । त्रीणि प्रमाणानि । त्रिविध दुःखम् । चतुर्विधः प्रत्ययसर्वः ।
तथा विपर्ययः पञ्चविधः। अश्राविदारशविश्वार त्रिविधा । त्रिविधा । विद्विरष्टविधेति प्रत्ययनेदाः पञ्चाशतः।

अस्तित्वमेकत्वमथार्थवस्यं परार्थमन्यत्वमथो नियुत्तिः ।

बोगो वियोगो ग्रहवः पुर्मासः रिथतिः शरीरस्य च शेषप्रतिः ॥

''' ' इति दश मृलिकार्थाः ।

श्रथ मूलाकृतिरुवस्त । महानहङ्कारः पश्च तत्मात्राणिति प्रकृतिर्वकृतयः। राज्यतन्मात्रं स्पर्शतन्मात्रं रसतन्मात्रं रसतन्मात्रं राज्यतन्मात्रं रसतन्मात्रं रसतन्मात्रं राज्यतन्मात्रं तत्मात्राणि । द्विवशानीत्रियाणि । मूलाविशेषात्रच विकाराः। वच्चु-भोत्रप्राणिजद्वात्वये सुद्धीत्रियाणि । स्वशन्दरग्धरसस्पर्धास्त्रे पानर्थाः । वाद्यपाणिवाद्यप्राप्ताः वम्मानस्पर्धाः वम्मानस्पर्धाः अमिन्द्रयाणि । सायण किया गमनस्पर्धाः वमन्द्रपर्धाः । वेष्ठे मनोसुद्धचर्द्वकारस्वानि च करणानि । वेष्ठ मनोसुद्धचर्द्वकारस्वान्तः करणानि । दशः विद्ववस्त्राः वाद्यप्तिः याणि च । सुण्यानस्यत्वस्यम्यवस्य प्रमाः प्रकृतिविधानिभवन्यन्यान्तरम् । श्वथ्यवसायत्वस्यो महान् सुद्धिमैविहवविधानिभवन्यान्तरम् । श्वथ्यवसायत्वस्यो महान् सुद्धिमैविहवविधानिभवन्यान्तरम् । श्वथ्यवसायत्वस्यो महान् सुद्धिमैविहवविधानिभवन्यान्तरम् । श्वथ्यवसायत्वस्य।

न पूर्वपूर्विका प्रकृतिः प्रकृतिमेहानुस्पर्यते । वतोऽहक्कारः श्रद्धशान्तमात्राणीन्द्रपाणि च ।
 तम्मात्रभ्यो विशेषा इस्युस्पत्तिकमः । यो यसगङ्खरायते स विस्तर्श्वीयव इति वाऽस्ययक्रमः ।?'

इस सम्बन्ध में सांस्वपदान्यायी और वस्तसमास के अनेक सूत्र हैं। जिनका उरलेख हम प्रसंगवदा चुतुर्थ प्रकरण में कर खाये हैं। देवल की प्राचीनता के सम्बन्ध में भी चुतुर्थ प्रकरण

बाजवरनवस्मति, प्रावश्चित्राध्याय, रस्तो० १०२ पर १

प्रेतभूतकभित्तां नोपलभ्यां प्रतिह्वां गृक्षयाम् । श्रास्मनः संकृतां परवाधाकरीः वर्जयेत् । मधुमांसकुवीजविरहितां गृहीत्या तद्भैतमेकान्ततो नैवपात्रे खान्येन वा तूप्लीः भूत्वा मात्रया भुजीत । (१० ४६ )

स भिज्ञरागानुकोशप्रधानः सुष्डितकपायी त्रिद्धकमस्डलुपवित्रपात्रपादुकासनः, कन्या-मात्रो, ब्रानरितरात्महृष्टः, बन्धुभिरसंदुको, निर्पेत्तः। परातिकम्, ज्ञायविगवपापः, समयुरका-द्वानः, स्वमात्रा, स्वय्यसत्तो, मध्यस्यः, निष्परिमहो, ब्रह्मवादी, मङ्गलव्यवहारसंस्कारजीव, रिखारत्व्यनयान्यविषयोपभोगसंपर्केन्यदिक्षेत्रहमायाहर्षथिरोधविरमयविषाद्त्रप्रसविवर्षवन्द्र-रचेति विविध्योः । (हु० ५०)

त्रथातः पापदोपान् मनोवाक्यशरीरज्ञान् व्याख्यास्यामः । तत्र मोहरागद्वेपमानलोभमद-ः शोकममत्वाऽहकारभयहर्पमोषवित्ता ( मोषचिन्ता ) रचेति द्वादश मानसाः १ (पृ० ५४)

रागद्व पेमोहाः कपाया चन्यन्ते । तेषां यमनियमलन्त्योन तपसा पद्धविधेन । तत्त्वज्ञानेन 'चापकपैयाम् । कपायपाचनम् । [ पु० १६६ ]

त्रिवियः प्राणायामः <sup>3</sup>—कुम्भो रेचनं पूरण्मिति । निश्वासनिरोधः कुम्भः श्रिज्ञस्रनिश्वासो रेचनम् । निश्वासाभ्यानं पूरण्मिति । सः पुनरेकद्वित्रिभक्षद्वात्त्रम् दुर्मन्दस्त्रीच्या वा भवति । प्राणायानव्यानोदानसमानानां समुद्धद्वरामनं मूर्द्धानमाहृत्य निष्ट्रिश्चोद्वादः । तत्र उर्ध्व नाभेगैतो । रेचनोच्छ्वपासन्तरणोद्धारकर्मा प्राणः । अपोनाभेहत्सर्गानन्दकर्माऽवानः । शाखासंस्वन्धिर्द्धक्ष्याविष्टः प्रसारणावन्त्रेपणाकुञ्चनश्रमणरेचनवानगमनकर्मा क्वातः । वाहुक्रभीवाचनुः वाश्वेगतः । चेश्विक्रमवलायानकर्मोदानः । श्रोज्ञहृदयनाभिगतः सर्वकर्मा स्यन्दनावनोधनानां समायतत इति समानः । वताने विविद्यः सुपुष्पुकद्विनः चुक्किते व्याधितः श्रीतोष्ट्यादिनः संजातवेगो वा प्राणायामं न युक्कीत । [ पृक्ष १७० ]

श्रभुत्वाचापवचाल्लाघवाद्<sup>प</sup>्यलवेत्वाद्वाः योगभ्रष्टस्य मनसः युनःप्रत्यानीयार्थे योजनं श्रत्याहारः ॥[ पु० १७३

शरीरेन्द्रियमनोबुद्धचासमना घरणाद्धारणा । [ पृ० १७४ ]
े देवतायतम शून्यागारांगरिकन्दरनदीपुलिनगुहारण्यानामन्यतमे शुचौ निराबाधे विभक्ते

ये तीन सन्दर्भ 'बार्टाप्स' मकरण में उद्भुत हैं । ' वह सन्दर्भ 'कामादिवर्जन' नामक प्रकरण में उद्भुत हैं ।

यह विषय योगशाल में प्रसिद्ध है। योग, सांख्य का ही श्रद्ध है, सांख्य में भी इसका यथावर्यक वर्यन है, तलना करें, सां॰ सु० है। इस ॥

<sup>\*</sup> इस सन्दर्भ से रपष्ट होता है, कि सांस्यमध्य के किएल के समान देवल भी मन को आख मानता है। देखें—सा० स्टू ३ । १४ ॥ इसके विवरीत पातलत योगदर्शन में मन को विश्व माना गया है। देखें—पा० यो० सू० ४ । १० का व्यासमाध्य ।

ससुरस्तीर्षमानसं कृत्वा, वस्तिन् तथ्वाहारो निरामयः शुचिः शिरोभीवा वाणिवादो च समास्थाव्य, शरीरसृष्टुं समाधाय, शिर्मणूरणावपीटयन् यतिकश्चिद्दशाधित्य स्वसिकं भद्रकं मस्दकं वाडिपिट्टाय, उदङ्क्षुराः प्राष्टुद्धतो या दन्तिर्देश्वानसंस्ट्र्य, अस्त्रिध्यावन्यक्तसुन्यीक्य च सुरन्नासिकाभ्यां ऐक्यावस्त्रामस्थितदृष्टिः, धर्वेन्द्रियाणि संहृत्योप्ये प्राणासुद्दीर्ये मनसा विक्तानं प्यानम् । [ पु॰ १०१ ]

। निष्ठानिमत्त्रो निद्रावाधामयानकोत्पत्तिर्द्धानपीडा भोगाविशयः कोपनीपुरयसैश्वर्यविशेषो धर्ममहत्त्वं विद्यास्थानानि यहोत्रीतिरिति योगिनां दशोपसमीः । [ पु॰ ११२ ]

श्रिणिमा । महिमा लिपमा प्राप्तिः प्राकाम्यमीशित्व वशित्वं यत्रकामावसायित्वं चाप्रावैश्वर्यः ः गुणाः । तेवामिणमामितमालिमास्त्रयः शारीराः । प्राप्यादयः पञ्चेन्द्रियाः । तत्र स्वशरीरस्व-· मिर्मा अग्रुभावात् सुर्माएयप्याधिशवि। शरीरमहत्त्वं महिमा। महत्वात् सर्वशरीहास्याष्ट्रणोति। शरीराह्मणामित्रं विधमा । वेनातिव्रस्थानिष स्र्ऐनाऽऽछादयित । विश्वविषयावातिः प्राप्तिः। प्राप्त्या सर्वेप्रत्यच्चवर्शी भवति । वर्षेष्ठचारित्वं प्राकाभ्यम् । प्राकाम्येन सर्वभोगवरानाप्नोति । श्रप्रतिहत्तेरवर्यमीशित्वम् । ईशित्वेन दैववान्यत्यतिशेते । श्रात्मवस्यता वशित्वम् । वशित्वेना-ऽपरिमितायुर्वश्यज्ञज्ञनमा च भवति । यत्रकामात्रसायित्वं त्रिविधम्-छायावेशः श्रवध्यानावेशः । छंड्रप्रवेश इति । यत् मरस्य झायाश्वेशमात्रेण चित्रं सशीकरोति स झामावेशः । यद दुरस्थानामपि अनुष्यानेन चित्ताधिष्ठानं सोऽवध्यानावेशः । यत् सजीवस्योभिस्ते ३ (१) जीवस्य वा शरीरातुप्रवेशनं सोऽङ्गप्रवेशः । यत्र गमावसायित्वेन मूर्चंद्रव्यं चावितिष्ठतीति गेरवर्यावस्थानं तच्च प्रकृति-पुरुपोत्तरहेतोर्धर्मतेजोझानविशेषात्। साविशयेन संभूतं चैशवर्यातः भवतीति । एपमेतानैश्वर्षेमुणानधिगम्योद्भृतकलनपः च्छिन्नसंशयः प्रत्यस्तर्शी धर्मपरावरज्ञः र अक्टस्थः सर्वमिदं श्रमदनित्यमिति झात्वा स्वयमेव शान्तिमधिगन्द्रह्वीत्यैश्वयांच्याप्ति " प्रि १ २१६ ा सायुज्यं सालोक्य प्रकृतिलयो मोत्तरचेति चतुर्वियं प्रयोजनम् । तेपानैश्वर्यायाप्ययुक्तया ं · · हिर्ययगर्भनारायणशिवमहेन्द्रसोमसूर्यम्बन्द्रयेष्ठोमादेबीप्रभृतीनां रेयरामानैकजन्मः (१)

मूल से यहां 'निशासिमव,' पाट है। निष्ठा ≕मदा का घरिमध्य स्थात तिरस्कार योगियों के लिये योगानाम से विष्य हो है। जब श्रद्धा ही गर्ही, तो योग से प्रकृति कैसी ? योगसूत्र [३। ६०] में भी स्थेत्र से इनको योगमार्ग वें विष्य बदाया गया है।

च्यात में चेचात किंदिप्रसिख हैं। पिश्योग स्टब्स १ १६० में इतको बाट प्रकार का ऐस्वर्य कहा गया है। देखें—सींव स्टब्स १३—१४ ॥ सींव काव २३। यहां भी इनका उटकेस ऐस्वर्य-गर्मा केक्स किया गया है।

मूल में यह बाद अट हो नवा है। कदाचित् यहां 'सजीवस्योध्कान्तजीवस्य वा' यह पाठ होना चाहिये।

प्रत्यकरपत से दिल्लाही में इसके से पार्टमेद इसमकार दिये हैं— 'सातिशय न मूलं' 'सातिश्य नवस्तं'।
 वहां पर 'प्येरवर्शायारिता' देला पार्ट होना चाहिये। तुस्तना कीजिये, सगले सन्दर्भ के इसरे वाश्य से । यह सन्दर्भ 'बोगविस्तिः प्रकरण से 'उद्युज हैं।

सायुज्यम् । (पृ॰ ८)

स तथा निष्ठतो निर्मु णरिच्छन्नबन्धो 'जन्मजरामरणदुःखविनिर्मुकः सुर्ववत् मत्तवत् विषधूमपानवत् सत्त्व।दिहीनः तन्मात्रावस्थितः परमसुर्द्धमैकान्तिकमधिगच्छतीति सांख्यम् । (प० ७)

कृत्यकरपतर में उद्भृत देवल के गद्य सन्दर्भी का ही हमने यहां निर्देश किया है। लग-भग एक सी से कुझ कम देवल के पद्य भी भिन्न २ विषयों पर उक्त प्रन्थ में उद्गृत किये गये हैं। परन्तु सांव्यत्रतिपाद्य विषय के साथ विशेष सम्बन्ध न होने के कारण हमने यहां उनका उन्हों करा।

महाभारत (शान्ति०, २६१) में देवल-नारह संवाद का भी उल्लेख उपलब्ध होता है। भीष्मिपितामह ने इसको पुरातन इतिहास बताया है। इद्ध देवल के सन्मुख उपस्थित होकर नारह ने भूतों की उत्पत्ति और प्रलय के सम्बन्ध में जिज्ञासा प्रकट की है। इसके उत्तर में देवल ने जो विचार प्रस्तुत किये हैं, वे सांख्यसिद्धान्तों से पर्याप्त प्रभावित हैं।

महाभारत, सभापर्व, ७२।४ में देवल का उल्लेख इसप्रकार किया गया है-

त्रीषि ज्योतीपि पुरुष इति वे देवलोऽनवीत् । व्यपत्यं कर्मे विद्या च यतः सृष्टाः प्रजास्ततः ॥ वायुपुराण, [ छ० ६६, श्रोक, १४१-४२ ] मं योगी के स्वरूप को स्पष्ट करने के लिये दो श्रोक उद्दुप्त किये गये हैं ।

इमी चोदाहरन्त्यत्र ऋोकौ योगेश्वरं प्रति।

'धात्मनः प्रतिरूपाणि परेपां च सहस्रशः। क्षुर्याधोगवलं प्राप्य तैश्च सर्वे. सहाऽऽचरेत्॥ प्राप्तुयाद्विषयांरचेव तथैवोष्ठतपश्चरत्। सहरेच्च पुनः सर्वान् सुर्यतेजो गुर्णानिव ॥

ये दोनों ऋोक कृत्यकल्पतरु नामक मन्य के मोक्तकायड में २१८ पृ॰ पर देवल के नाम से उद्धृत किये गये हैं। श्रन्य स्थलों में भी देवल के प्रसंग व सन्दर्भ उपलब्ध होते हैं, हम इनका पूर्ण संप्रद करने के प्रयत्न में हैं। श्रयसर आने पर यथाशक्य उपलब्ध देवल-सन्दर्भों को पुस्तक रूप में प्रकाशित कराने का यस्त किया जायेगा।

च्हन पदों पर ब्याय्या करते हुए भट्ट श्रीलचमीघर ने लिखा है— 'कन्मजरामरखदु खिनवृत्तिरच खारवन्तिको' जन्ममरखदु ख्योरपन्ताभाषोऽपवर्ग इति पूर्वमेव देवलेनामिधानात् !' इससे स्पष्ट होता है, कि देवल ने खरने भन्द में 'कन्ममरखदु,ख्योरपन्ताभाषोऽपवर्ग' यह खपवर्ग का स्वरूप वताग है। यद्वपि यह बावय कुरवक्त्यत्वरु में उद्युप्त पेवल के सन्दर्भों में 'नहीं है, परन्तु खपरार्का टीका में उद्युप्त देवल के सन्दर्भ में यह पाठ सर्वधा इसी रूप में उपलब्ध है। इससे परिखाम निकलता है, कि इश्यकत्यवरुकार भट्ट श्री खस्तीघर के मन्युल देवल का सन्पूर्ण भन्य रहा होगा। तथा देवल के नाम से उद्युग्त सन्दर्भों को यपार्थता पर भी इससे प्रकार पर्वता है।

वे दोनों सन्दर्भ 'मोचस्वरूप' प्रसंग में उद्भुव किये गये हैं।

'हिस्ट्री खॉफ धर्मशास्त्र' नामक प्रन्थ के १२०-२१ वृष्ठ पर श्रीगुत पाण्डुरंग वामन काने महोदय ने देवल को बृहस्पति तथा कात्यायन का समकालीन बताया है, स्रोर इनका समय उन्होंने विक्रम की वीसरी शती के लगभग माना है। देवल का यह समय-निर्देश सर्वेधा अशुद्ध है। वह महाभारत युद्ध-काल से भी पर्याप्त प्राचीन है।

माठरपृत्ति में निर्दिष्ट सांख्याचार्यों की सूची में हारीत का उल्लेख है। महाभारत में भी हारीत सांख्याचार्य-इसका वर्णन अनेक स्थलों पर प्याता है। कृत्यकल्पतरु नामक प्रन्थ के मोलकायस प्रकरण में द्दारीत के नाम पर अनेक सन्दर्भ बद्दुपुत किये गर्ये उपलब्ध होते हैं। इनमें वानप्रध्य तथा यति-धर्मे आदि का वर्णन हैं। वे सन्दर्भ इसप्रकार है-

त्रेतां श्रावणकं वानितमाधाय वरुक्तशाणचर्मेचीरकुशमुब्ज्जफल्कवासा वानप्रस्थीकोन विधिना । वातप्रस्यो द्विविधो भवति—स्वानुहायिकोऽनुप्रस्थायिकश्चेति । स्वानुष्ठायिकश्चनुर्वि-ध:--एकपृत्तिः संप्रज्ञातक आत्मवृत्तिरहिंसकश्य । [पृष्ठ २२]

रथाण्वेकपाद्वेकपारवीं ध्वीवाग्मीव्मतपनवर्षाभ्रावकाशहिमजलशयनकुराप्रस्तरस्थिखलशर्कः

रोल्खलमुसलकीलकशच्याप्रभृतिभिरात्मानं चपयेत्। [पृष्ठं २६]

सांख्ययोगयोभिन्नोर्प्रदातयेच्छाप्राप्तिवधनानन्तरं हारीत —

तदेव तद्यवगिमच्छन्नात्मस्थानम्तीव हुत्वा मनौवाककमदैयद्यान् सन्यस्य भूतेभ्योऽभयं दत्त्वाऽरुपयं गस्वा न प्रत्येयादनितरिनकेतोऽस्वस्तनविधानो सुरुद्धः कपायवासाध्त्रियुरुद्धकुरिङ-काजलपवनपवित्रसूरमजन्तुनिवारखपायिः मनोवाक्कमेखां या पर्पीडाकरत्वेन द्यडरूपता तां परित्यज्याऽतपवाऽभयद्दानं भूतेभ्यो निरासार्थमरययगमनम् । [पृष्ठ ४२ ]

ससर्वेचत्तुवोद्युत्वपिपृताभिरद्भिः कार्वे कुर्योद्दिवा क्रोशावियोजनान्तं गच्छेत्। शून्य-

दुर्गवरकीम् कीशादियोजनान्तं गच्छेत्। [ पृष्ठ ४२] श्रहिसा नाम सर्वमूतेष्वनभिद्रोहः । चत्तुमैनोवाक्शरीरकर्मणां न्यासः । कर्मेन्द्रियसुद्धे-न्द्रियाणां संयमः। श्रद्दकारकामकोधलोभोपनिव तेनम्, श्राशीः प्रतिष्ठा संगापरिमहो समश्वयर्जन ा-प्रचार । ' न' कत्तद्वादकुत्द्वतोपनिवृत्ति , विनय', नित्यं प्रत्याद्दितत्वं प्राराजस्यता ब्रह्मतद्द्गतमानस्य न्व पूर्वापररात्रातुसंघानम् । प्राश्चायामसेवनम् । विवापर्यटनं नरात्रीन वर्षासु प्रकीर्यस्थाने न रपरः क्षाप्ता । त्व त्तोभणं नोत्तेपण सङ्गयो भैत्यप्रहणं सुविमृष्टभोतनं सममानायमानता ्रं समञ्ज्ञात्वीयज्ञीमता समजीष्टाश्सकाञ्चनता जन्तूनो शरीहारूडान्। यहमवामरुव्यंजन । वस्त्रा-सार्थः । तस्याद्घपत्रम् । तस्याद्घपत्रगमनासनपरिपद्देशं समदशिना मिलुणा व्यव-हर्त्तेव्यमाह् । [ पृष्ठ ४३ ]

यहां 'ध्यम्मन' के स्थान पर 'ध्युजन' पाठ शुक्त होता ।

मुद्रारुविद्तालावुपर्योपायिपात्रो वा भिद्मार्थं मामं प्रविशेत । मोच्छिष्टं द्यान्नोतस्त्रजेत । िन विकुत्सयेत् ] नाऽविमात्रमश्नीयात्। [ पृष्ठ ६० ]

संकल्पात कामः संभवति । श्राशयाच्च वर्द्धते स्तेहान्निवध्नाति स ह इच्छालत्त्रणोऽ-नेकविधः कामो येनाऽभिभूतः । श्रतुष्त इव कामानां लोको ह्यनेन जन्मसंसारकामावर्षे निमञ्जति । स एपोऽनलः कामः 'कामो हि भगवान् वैश्वानर' इति श्रुतिः । तस्याऽसंकल्पो नियमनम् । [ पुष्ठ ८१ ]

क्रोधाग्निनाऽभिभूतः, स्वेपामप्यवद्वमतो, नाधिगमनीयोऽविश्वसनीयश्च भवति । कार्याः कार्यवाच्यावाच्यानि न वितकेयति । द्वितवादिनो गुरूनप्यतिकामत्यत्याविष्टः । प्रेतलोकाया-ऽऽत्मानं नयति । तत्र घोरां निरयप्रायां यातनामनुभूय क्र्रक्रन्यादासु तिर्यग्योनिषु जायते । तत्र सर्वासा प्रजानां वध्यो भवति । कमात् मनुष्यतां प्राप्य सर्वजनविद्विष्टतामुपैति, क्रोधो हि वमोरूपस्वस्य चुमा नियमनम् । [ पृष्ठ =२ ]

मनसो धारणं अन्तः शरीरे, हृदि, क्षांताटे, परं ब्रह्मात्मज्योतिरादित्यमहीनभस्यु जलभा-जनवन्मनसस्वेकधारणाद्वारणा । विषठ १७४]

उलुक---

तत्त्वार्थरलोकवार्त्तिक नामक जैनप्रन्थ में ष्रष्टमाध्याय के प्रारम्भ में ही पृष्ठ ४७४ पर ३६३ वादों का उल्लेख है। उनका चार श्रेणियों में इसप्रकार विभाग किया गया है-

८४ कियावाड

१८० अकियाबाद

६७ आज्ञानिक

३२ वैनयिक

श्रक्तियावाद में वहां चलुक और कपिल का पृथक र निर्देश किया गया है, सांख्यकारि-काओं की माठर न्याख्या में उलक का सांख्याचार्यों में उल्लेख है। महाभारत िउद्यो॰ १८६। २६॥ कुम्भघोण संस्करण ] में, उल्लुक के आश्रम में अम्या के जाने का उन्तेख है। यद्यपि उस प्रसंग से यह स्पष्ट नहीं है, कि वह उल्लक, सांख्याचार्य था, अथवा इस नाम का अन्य कोई व्यक्ति। वार्षगएय ब्रादि सांख्याचार्य, ३३-४३-

'सांख्यकारिका की युक्तिदीपिका नामक व्याख्या में निम्न आचार्यों के नाम और उल्लिखित हैं।

३३—वार्पगण्य

3६--गर्ग

३४---पवञ्चलि

३७—बाद्धि

३४—गौतम

्र ३**५**—कैरात •

३६--पौरिक  ४१--पञ्चाधिकरण **४२—कौ**चिडन्य

४३—मूक

इनमें से अनेक आचार्यों के मतों का वल्लेख युक्तिदीपिका में आता है। उनका यथाकम निर्देश किया जायगा । आधार्यों के नामों की यह सूची उनके काल-क्रम के अनुसार नहीं दी गई है। इनके काल का निर्णय करना अत्यन्त कठिन है। परन्तु इस सूची में हमने इस बात का अवश्य ध्यान रक्ता है, कि संख्या ३२ तक के श्राचार्य महाभारत युद्धकाल से प्राचीन श्रीर श्रासपास के हैं। उनमें से कीन पूर्व और कीन अपर है, इसका निर्धारण किया जाना कठिन है, जिनकी उछ थोड़ी बहुत परम्परा का झान होसका है, उसका इमने ययास्थान निर्देश कर दिया है। सख्या ३३ से लेकर रोप आचार्य महाभारत युद्ध से पोछे और ईरवरकृष्ण से पूर्व हैं। इनकी परस्पर पूर्वापर परम्परा का निश्चय किया जाना भी कठिन है।

वार्षग्राएय---

यह गोत्र नाम प्रतीत होता है। इस व्यक्ति का मुख्य सांस्कारिक नाम क्या होगा, कुछ नहीं कहा जासकता। इसका मृतपद 'वृपगण्' है, 'वर्षागण्' अथवा अ-य छत्र नहीं। 'क्रेन साहित्य और इतिहास' पृ० ११८ पर श्रीयुत नाध्रुराम जी प्रेमी ने लिखा है, कि पाणिनि में 'वार्षेगण्य' पद की सिद्धि नहीं, पूज्यपाद देवनन्दी के प्रन्थ में हैं। परन्तु प्रेमीजी का यह कथन युक्त प्रवीत नहीं होता । पाणिनि के गर्गादि ( प्राशश्वर ) गण् में 'वृषगण्' पद का पाठ है । उससे 'वार्पगण्य' पद सिद्ध होता है।

श्चापने यह भी लिखा है, कि "वार्यगल्य, सांख्यकारिका के कत्ती ईश्वरकृष्णका दूसरा नाम है, और सुप्रसिद्ध चीनी विद्वान डा॰ टक्कुमु के मतानुसार ईश्वरकृष्ण वि० सम्बत १८०७ के लगभग विद्यमान थे। अधियुत प्रेमी जी का यह मत, कि वार्षगण्य ईश्वरकृष्ण का ही दूसरा नाम है, सर्वथा निराधार है। इसका विस्तृत विवेचन हम इसी प्रत्थ के भा रा पूजा गाम ए, जनना जाजार है। यहां हमने उन सिद्धान्तों का भी निर्देश किया है, सप्तम प्रकरण के माठर-प्रसंग में कर चुके हैं। यहां हमने उन सिद्धान्तों का भी निर्देश किया है, जान नक्ष्य प्रमाण्य तथा मार्थ । प्रमाण स्वीता प्रमाण स्वीता प्रमाण स्वीता प्रमाण स्वीता स्वीता स्वित्व स्वीता स्वीता स्वित्व स्वीता स् सर्वेथा असंभव है। ईश्वरकृष्ण का काल भी स्नीस्ट शतक प्रारम्भ होने से पूर्व ही कहीं अनुमान क्ष्मवा असमन स् । स्वर्ट स् किया जासकता है। त्रापैगस्य का समय पाखिनि से प्राचीन है, समयतः भारत सुद्र काल से भी। महाभारत शान्तिपर्व के ३२३वें अध्याय में वार्षगण्य के नाम का क्लेख हैं। परन्तु

यह एक नाम है, अथवा वो — ऋपम और इंश्वर, सिन्द्रिय है।

जीविष्यस्यासितस्य देवलस्य मया श्रुतम् । पराग्यस्य विमर्पेवोपमयस्य धीमतः ॥१६॥ जर्नेल भीफ इशिवयन हिस्ट्री, vol. ६, ।

यह निश्चयपूर्वक नहीं कहा ज़ासकता, कि महाभारत के ये प्रसंग किस समग्र ज़िखे गये। फिर भी पाणिनि ने अपस्य प्रस्यों के पदों में 'प्रयाण' पद का उल्लेख किया है। इससे स्पष्ट होजाता है, कि पाणिनि से पूर्व 'प्रयाण' और उसका वराधर 'वार्षगच्य' होचुके थे। ऐसी स्थिति में वार्षगच्य का काल पाणिनि से पूर्व किसी समग्र में माना जासकता है। यदापि, पाणिनि का समय भी सर्वधा निश्चित नहीं है, तथापि आधुनिक योर्पोय और भारतीय विद्वानों, ने साथार्ण रूप से जो समय (ईसा से ज़गभग छ सात सौ वर्ष पूर्व) पाणिनि का निर्धारित किया है, वस्तुत उससे भी अनेक शतक पूर्व पाणिनि होचुका था '।

पतछालिरचित निदानसूत्र में भी किसी वार्षगस्य के खनेक मतों का उल्लेख हैं। 'वार्षगस्य' गोत्र नाम होने के कारण निश्चित रूप से नहीं कहा जासकता, कि यह कीन व्यक्तिया। परन्तु इतना निश्चित हैं, कि निदानसूत्रके, वार्षगस्य मतींका सोरवसिद्धान्तसे कोई सम्बन्ध नहीं है।

इसके अतिरिक्त लाटवायन श्रौतसूत्र (१०)६१९) में भी एक वार्षगयन के मत का उरलेख हैं। उसका भी साइव से कोई सम्बन्ध नहीं कहा जासकता। ये दोनों सामवेदीय सूत्र हैं। यह अधिक समय होसकता है, कि निदानसूत्र और श्रौतसूत्र का वार्षगय्य एक ही व्यक्ति हो।

आपिनुक्रमणी में च्युनेद ( ६ ६७ ७-६ ) की तीन च्रुनाओं का च्छि 'युपगणी वासिन्टः' किला है। यहाँ द्वपाण को वसिन्ट का पुत्र अथवा चराज वताया गया है। यदापि आज विद्वानों का च्युनेद के च्रुपियों के सम्बन्ध में परिमाज़ित ऐक्रमत्य नहीं है, न आधुनिक विद्वानों ने इस विषय पर अधिक विचार किया है, कि इन च्रुपियों का स्वस्त क्या है। सब विद्वान अपनी रे आस्या के अनुसार अपने विचार रखते हैं। किर भी इतना अवस्य कहा जासकता है, कि 'युपगण' पर अति प्राचीन काल से ज्युवहार में आता है, तथा इस नाम का कोई ज्यक्ति भी अवस्य रहा होगा, जिसके व्यापर वार्षगर्य कहे जाते थे। इस सम्बन्ध में एक यात अधिक न्यान देने की है, कि जिन तीन च्युनों का ऋषि 'युगगण' वताया गया है, जनम से एक ( च्युन शाक क्यान देने की है,

<sup>े</sup> इसका विस्तृत विवेचन वृंतें—'सस्कृत व्यावश्यकास्त्र का इतिहास' श्री पं॰ श्रुधिष्टिर जी मीमासक रचित। नवानसूत्र, श्रीयुव केश्वाकामध्य प्रदनागर द्वारा सम्वादित। १ - १० प० ए० १० प० प० ३३ २१ ६१ १

वतुर्धमेवातुगान तृषे स्यादिति वार्षमय्य ।'
अत्र हि निधमवार्व भवति, यत्रमिति भवति, स्वरिति भवति, यङ्क्त इति भवतीति । भवतप्रस्य कल्प्यन्ति
मानासामवर्ष्वेनान्येकोऽधीयतेऽधीयते ।

१ ्ध इ सासस्त्पलं मन्युमध्हामादस्त ध्वगणा श्रवास् ।

क्षस्य विचारणीय है। 'गृपगण्' पद के भितृशचीन होने पर भी यह बाभी श्रतिर्णात है, कि इस नाम का व्यक्ति कय हुआ। युक्तिदीपिका में 'खुपगण्' के नाम से उद्धृत एक सन्दर्भ भी उपलब्ध होता है।

वार्पगण्य की सांख्यान्तर्गत, एक विशेष विचारधारा---

सांख्याचार्य वार्पगच्य,सांख्य की एक विशेष विचारधारा का श्रतुयायी था, जिसका सम्बन्ध योग से ऋथिक था। किर भी इस विचारधारा के अनेक मतों का प्रवर्त्तक स्वयं वार्षगण्य था। द्युपगण श्रथवा वार्षगण्य के अनुयायी 'वार्षगणाः' कहे जाते थे। सांख्यकारिका की युक्ति-दीपिका नाम ज्याख्या में इन तीनों ही नामों से कुछ उद्धरण उपलब्ध होते हैं। जो इसप्रकार हैं। ····· 'खार्पगणानां प्रधानात् महातुत्पद्यत इति ।' [ पृ० १०=, पं० ४ ]

"श्रोत्रादिवृत्तिरिति<sup>३</sup> वार्षगणाः ।" [पृ० ३६, पं० १८-१६ ]

'तदेतन् ॰ त्रैलो≆यं व्यक्तेरपैति, न सत्त्वात् । ऋपेतमध्यस्ति विनाशप्रतिवेधात् । संसर्गाश्वास्य सौर्म्यं सौर्म्याबातुपलिंद्यः । तस्माद् व्यवस्यप्नमो विनाशः । स तु द्विविधः — श्रासगैत्रलयात

तत्त्वानाम्, किश्चित्कालान्तरावस्थानादितरेयाम्, इति ।' [पृ० ६७, पं० १४-१७]

तथा च वार्षगणाः पठन्ति --

( )

'बुद्धियुत्त्याविष्टो हि प्रस्ययत्वेनानुवर्त्तमानामनुषाति पुरुष' इति । [पृ० ६४, पं॰ २५-२४ ]

तथा च वार्षगणाः पठन्ति—

देखिये, मातली पंक्तियों में 'धार्य गण्य' नाम पर उदधृत सन्दर्भों का संग्रह ।
 तुल्ला करें—न्यायमार्थिक [पं० ४३, पृ० १० चौलम्या संस्करण], न्यायवात्तिकतारपर्येटीका पुष्णा महत्त्वाच कारम् संस्करस्य (वापगण्यस्यापि लच्चमयुक्तमस्याद्द —श्रोत्रादिवृतिस्ति ।) थ्वि उरूर, पर १, पर ७-१२॥ सन्मवितके पर श्रमवदेवस्पिकृत ब्वाववा, ए० १३३, पर २॥ सुन्मवितके पर श्रमवदेवस्पिकृत ब्वाववा, ए० १३३, पर २॥

अध्ययम् । प्रमाणसीमांसा, पृ० ३६, पं० ५-१७ ॥ प्रमाणसीमांसा, पृ० ३६, पं० ५-१७ ॥ स्पाद्वावराताबर, पृ० ३४३, पं० १-४ ॥ प्रमाणसीमांसा, पृ० ३६, पं० ५-१७ ॥ स्माद्वावरानाकर, ३० र वर्ष, प्राप्त स्माद्वावरानाकर, १० रहा तक का पाठ योगध्यासम्राध्य [२। १३ स्व ] से विदेश पद्दी से तेकर 'सीदृश्याचानुपत्तिथा,' यहां तक का पाठ योगध्यासम्राध्य [२। १३ स्व

भी विषमान है। वहां 'न सावात्' के स्थान पर 'नित्यत्वमतिषेधात्' पाठ हैं। बीर न्यायवास्यायनभाष्य में भी [ श शह मूत्र पर ] इस सन्दर्भे का प्रथम भाग

उत्पूष हुआ वर्षण्य कार्याय वीम्मारत में बीद मत के प्रताश्यान के लिये इस सन्दर्भ को उत्पृत किया गया है। परन्तु यहा वार्ष-गणा क भाव मार्थित हो हे स्वरूप का निरूपण करना ही इस सन्दर्भ का प्रयोजन है। इससे यह हाता व, नकलता हैं, कि सन्दर्भ गुद्रकाल से पूर्व ही लिला गया था। परन्त योगसूत्रभाष्यकार व्यास वास्थान का समय तो निर्देशत हो छद्र से अवधिन है। श्रतएव इस सन्दर्भ का मृत्र लेलक वार्षगएय की माना माने जाने में कोई बाधा नहीं है।

'प्रधानप्रवृत्तिरप्रत्यया पुरुषेणापरिगृह्यभागाऽऽदिसर्गे वर्षवे' इति ।

पूर्व १०२, पं ६ २४-२४ ] .

काररां" एकावशविधमिति वार्षगणाः । पृ० १३२, प० २८]

यदि यथा वार्षगणा घाह --

'लिङ्गमात्रो महानसवेरा: कार्यकारणरूपेणाविशिष्टो विशिष्टलत्त्रणेन तथा स्वात तस्वान्तरम्।'

िप० १३३. प० ४-६ 1

साधारणो हि महान् प्रकृतित्वादिति वार्षगणानां पन्न । [ प्र० १४४, प ६ ] वार्पगणानां तु-यथा 'स्त्रीप शरीराणामचेतनानामहिश्येतरेतरं प्रवृत्तिस्तथा प्रधानस्येत्ययं िय• १७०. एं० २७-२≒ी द्यान्तः । वथा च भगवान् वार्षगएयः पठति-स्पातिशया । वृत्त्वतिशयाश्च विरुध्यन्ते, सामान्य।सि स्वतिशयै. सह वर्तन्ते। प्रिक ७२. पंक ४ -६ ] [ एकरूपाणि तन्मात्राणीत्यन्ये । ) एकोत्तराणीति व वार्षगण्यः । [ पू० १०८, पं० ६ ]

करणानां महती \* स्वभावातिष्रत्तिः प्रधानात स्वल्पा च स्वत इति वार्षगरयः।

[ ०१०=, पं०१४--१६] तथा च वृपगणवीरेणाप्यक्तं भवति ' ...... ..... ... अनागत्व्यवहितविषयज्ञानं त लिङ्गागमाभ्याम् । आह च---

विषयेन्द्रियसंयोगात् प्रत्यत्तं ज्ञानमुच्यते । बदेवातीन्द्रिय जात् पुनर्भावनया स्मृतिः ॥ इनके-श्राविरिक अन्य प्रन्थों में भी वार्षग्रय के नाम पर क्रज सन्दर्भ उद्भव हैं। वे

#### इसप्रकार हैं—

"बाइरक्रयोरेप ब्यो: सम्यन्ध उच्यते । स्त्रीपु सोश्वापि भगवन् सम्बन्धस्तद्वदुच्यते ॥" तथा माठरवृत्ति, कारिका २१॥

मुखना करें, महाभारत, शान्तिपर्व, घ० ३१०, रखो० १२॥

योगसूत्रस्यासभाष्य [ ३। १३ ] में भी यह सूत्र उद्भुत है। यहां वाचस्पति निश्न ने इसकी पण्चशिक्ष का सूत्र जिला है। इन दोनों स्थवों में सूत्र का परस्पर नगपव सा पाठमेद है। संभव है, पम्चशिख क सुत्र की वार्ष गयय ने अपना खिया हो । इसका विवेचन इस पीछे विस्तारपूर्वक कर लुक हैं ।

संबन करें-माउरवृत्ति, कारिका २२ तथा ३८ ॥ योगसवस्यासभाष्य २। १६॥

युक्तिदीपिका के १४८-४६ पट पर इसी मत को बाचार्य पत्र से निर्दिष्ट किया गया है। वहां पाठहै-'पूर्व विविधभाषपरिमहातु स्याचार्यस्य न सर्वे स्थतः पतन्त्रज्ञितृ, न सर्वे परतः पन्त्राधिकस्यवन्, कि-वहि ? महत्वे स्वभावाविवृत्तिः मक्रविवोऽस्पा स्ववो विकृतियः ।'

इसमें प्रतीत होता है, पृष्ठ १०० का पाठ यापनपर की भापनी रचना है।

<sup>े</sup> यहां पुस्तक में बहुत सा पाठ शरिवत है। बागे उल्बिखित स्बोक कसम्बन्ध में निश्चित रूप से नहीं कहा जासक्या, कि यह यूपगण्यीर का ही होगा । यहाँ 'यूपगण्यीर' पद, 'यूपगण्य' क पुत्र 'बाप'गयर' क बिवे प्रमुख्य किया गया प्रतीय द्वीता है।

श्रत उत्तम्—मूर्विभ्यवधिजाविभेदाभावान्नास्ति मृतगृथवत्त्वम् इति वार्पगरयः ।

्यो० सू॰ व्यासभाष्य ३। ४३ ]

श्चत एव 'पञ्चपर्चा श्रविद्या' इत्याह भगवान् वार्षगण्यः।

[ सांख्यतत्त्वकौमुदी, आर्या ४७ ]

श्चतएव योगशास्त्र' व्युत्पादयिवाह स्म भगवान् वार्षगण्यः---गुणानां परमं रूपं न दृष्टिपथमुञ्ज्ञति। यत्तु दृष्टिपथप्राप्तं तन्मायेव सुतुन्द्धकम् ॥ इति।

[ न्यायवात्तिक, श श ४ ] सम्बन्धादेवस्मात् प्रत्यज्ञाच्छेपसिद्धिरतुमानम् । हमने यहां वार्षगण्यके नाम से जितने सन्दर्भ उद्घृत किये हैं, उनमें से कुछ युक्तिदीपि-का में 'वृषगण' और 'वार्षगणाः' नाम से भी उल्लिखित हैं। परन्तु हमने सम्पूर्ण उद्धरणों को यहां 'बार्पगाय' के नाम पर ही उद्भृत किया है, क्योंकि यह सांख्य का एक ही सन्प्रदाय है। 'चृपगण् 'पिता और 'वार्पगण्य' उसका पुत्र है, तथा उसके अनुयायी हें 'वार्पगणा.' जिन्हों ने वृपगण अथवा वार्षगण्य के सिद्धान्तों को माना, जाना और पढ़ा प्रचारा, इस सम्प्रदाय का श्रधिक प्रसिद्ध व्यक्ति 'वार्षगण्य' ही है, अत. इसी नाम पर इसने सब उद्धरण देदिये हैं। इनमें

परस्पर किसी तरह का मत भेद नहीं हैं। वार्पगण्य के अनेक मर्तों के साथ विन्ध्यवाल के मर्तों की सर्वथा समानता है। हिंद्रल विन्ध्यवास इसी सन्प्रदाय का अनुयायी या, यह पीछे प्रकट किया जानुका है। उसके और भी अनेक ऐसे मत हैं, जिनकी योग के साथ अध्यधिक समानता है। उनका उल्लेख आमे विन्ध्यवास

वार्षगण्य के उर्प युक्त सन्दर्भों में से एक सन्दर्भ इस बात का निर्णय करा देता है, कि के प्रसंग में किया है। यह आवार्य मूल पष्टितन्त्र का रचिवता नहीं था। इसका एक सन्दर्भ है—

"प्रधानप्रवृत्तिरप्रत्यया पुरुपेणापरिष्टद्यमाणाऽऽदिसर्गे वर्त्त" । प्रधान की प्रवृत्ति, आदि सर्ग में झानपूर्वक नहीं होती। पुरुप से अपरिगृहीत पुरुप सहायता की अपेता न रखती हुई ] ही प्रकृति प्रश्चत होती रहती है । प्रकृति को अपना प्रश्चति में, चेतन की किसी तरह की सहायता की आवश्यकता नहीं होती। वार्षगरय का यह मत, चेतन निरपेच प्रकृति की प्रवृत्ति का प्रविषादन करता है, परन्तु माठरवृत्ति स्त्रीर गौडपादभाष्य में पष्टिवन्त्र के नाम से एक वाक्य इसप्रकार उद्भृत हुआ मिलता है, जो पद्धशिख का प्रतीत होता है। बाक्य है---

पुरुप से अधिष्ठित ही प्रधान प्रवृत्त होता है, पुरुपनिरपेत्त नहीं। इस प्रकरण के पश्चित्रिय प्रसंग में उसके सन्दर्भों का संप्रद्द किया गया है। वहां १४ संख्या के सन्दर्भ को भी देखना चाहिये। उससे भी इसी मत की पुष्टि होती है। इस मत का वार्यगस्य के विचार के साथ विरोध स्पष्ट हैं। परन्तु सांस्वपडण्यायी में इसी मत को स्वीकार किया गया है। वहां सूत्र है—

''तत्सन्निधानाद्यधिष्ठातृत्वं मस्मिवत्''

इस सिद्धान्तसाम्य से तथा वार्षगय के साथ इसका विरोध होने से यह स्पष्ट परिणाम निकलता है, कि जिस पष्टितन्त्र में उक्त मृत का निरूपण किया गया है, उसका रचिवत वार्षगय नहीं होसकता। इसका विस्तृत विवेचन इसी प्रन्थ के द्वितीय तथा चतुर्थ प्रकरण में देखना चाहिये।

#### पतञ्जलि---

इस नाम के अनेक आचार्य होचुके हैं। उनको संचेप से इसप्रकार निर्दिष्ट किया आसकता है—

- (१) योगसूत्रों का रचिवता।
- (२) व्याकरण महाभाष्य का रचयिता।
- (३) निद्।नसूत्र [ श्रथवा—छन्दोविचिति ] का रचयिवा ।
- (४) परमार्थसार का रचयिता, जिसको अनेक स्थलों पर 'आदिशेष' भी लिखा गया है।
- (x) वह सांख्याचार्य, जिसका उल्लेख युक्तिदीपिका आदि धन्थों में किया गया है।
- (६) आयुर्वेद के साथ भी एक पतस्त्रति का सम्बन्ध है। कहा जाता है, कि आयुर्वेद के चरक नामक मन्य का संस्कर्ता चरक, पतस्त्रति ही था। इस प्रम्थ का आरम्भिक नाम आर्नेय-संहिता अथवा आर्नेयतम्ब था, जिसको अग्निवेश ने अपने गुरु आर्नेय पनर्वेस के नाम पर रचा।
- (७) एक और कोपकार पतञ्जाल का उल्लेख, हेमचन्द्राचार्य के 'श्रांभपानचिन्तामयि' नामक कोप में उपलब्ध होता है। उसका प्रारम्भिक ग्रतीय श्लोक इसप्रकार दें—

प्रामायय वाधुकेन्यविन्युं स्वित्तर्थनवातत । प्रपद्धक्ष वाचस्वविष्ठभूतेरिह तह्यवाम ॥ हेमचन्द्र के इस कोप में खागे 'शेप' के नाम से उद्धृत सैकड़ों वाक्य उपलब्ध होते हैं। यपपि इनमें पतन्त्रति नाम नहीं है। स्तोफ में इसके लिये 'वासुकि। नाम दिया है। पतन्त्रतित के सम्बन्ध में मोज और भर्यु हारे के विचार—

योगसूत्रों के नृत्तिकार भोज ने उपर्युक्त सख्या १,२ और ६ के सम्बन्ध में लिखा है, कि यह एक ही व्यक्ति था। उसका लेख है—

शन्त्रानामनुशासन विवधवा, पातव्यान्ने कुर्वता वृक्षि, राजमृताकसञ्चकमणि न्यातृत्वता वैद्यके। बाक्येनोवपुषा मलः फणिगृतां मर्त्रेव वेनोद्दश्वन स्तरव् श्रीरण्रतमस्लनुषरोर्वाचा जवन्युज्वलाः॥ [योगसूत्र—भोजवृक्षि, रलोक ४]

17.

इस स्ट्रोक के तृतीय घरण का 'किष्णुश्तां भर्ज'व' यह उपमावाक्य ध्यान देने योग्य है। भोजराज ने उन र विषयों पर मन्य-रचना के द्वारा पत्तञ्जलि के साथ अपनी समानता शकट की है। इसका अभिप्राय यह है, कि जिसप्रकार पत्रक्वालिने व्याकरण, योगशास्त्र और प्रायुर्वेद सम्बन्धी प्रम्थों की रचना के द्वारा यथाक्रम वाणी, चित्त और शारीरके मलों को दूर किया, उसी तरह मैंने भी सरस्वतीकचठाभरण, राजमार्वेष्ड और राजमृतांक नामक प्रन्थों की रचना के द्वारा मनुष्यों के उक्त तीनों मलों को उखाइ मेंका है। इससे स्पष्ट होजाता है, कि भोजने योगसूज, महाभाष्य और चरक के रचिवा को एक ही व्यक्ति माना है।

भोज के समय से बहुत पूच वाक्यपदीय के वर्चा भर्छ हिर ने भी ऐसाही किया है। उसका लेख हैं---

फायवाग्बुद्धिविषया ये मलाः समवस्थिताः ।

चिकित्सालच्छाध्यात्मशास्त्रेस्तेषां विशुद्धयः॥ [ या॰ प॰ १।१४७ ]

इस पथके द्वारा महाभाष्यकारकी प्रश्नित की गई है। वाक्यपदीयके 'खलक्यगाधे गाम्भीर्या दुत्तान इव सौष्ठवात' [ २१४-४ ] स्होक की पुण्यराजकृत टीका में लिखा है—'तदेव मद्धकारके काणवाग्युद्धिविषया ये मला—इत्यादिस्होकेन भाष्यकारअशासीका । इह चैवं भाष्यप्रसंकित साध्यकारअशासीका । इह चैवं भाष्यप्रसंकित साध्यक्षर शास्त्रकर्य द्वाराजकृत दिका के दिल्ला है। अर्थात इसप्रकार मद्धकार्य साध्यक्षर वा प्रश्नित स्वाकार्य है। इत्याद स्वाकार प्रश्नित स्वाकार्य प्रश्नित की प्रश्नित की गई है, और इस प्रस्तुत स्लोक में इमीप्रकार महाभाष्य प्रश्नित से प्रस्ता है। इत्याद हास्त्र [ महाभाष्य ] खौर साध्यकर्त्वा [पतव्यक्ति महत्त्वा को टीकाकार [ मर्च हैं। वे वर्णन किया है। वाक्यपदीय के टीकाकार पुर्व्यराज के खतुसार उक्त स्लोक में चिकिस्साशास्त्र [ चरक ] लत्त्वास्त्रास्त्र [ व्याकरण महाभाष्य ] स्त्रीर ख्रान्यास्त्र (योग) का निर्देश हैं। इन तीनों की रचना द्वारा पतव्यक्ति ने सरीर वाखी स्त्रीर चुद्धि के दोर्यो को विद्युद्ध किया। पुर्व्यराज के खतुसार भव हैरिर के इस वर्णन से यह स्पष्ट दोता है कि यह एक ही पतव्यक्ति को उक्त तीनों प्रत्यों का र यथिता मानता है।

इसी श्रर्थ को स्पष्ट रूप में प्रकट करने वाला एक खौर खोक भी उपलब्ध होता है। उमका मूल स्थान श्रथवा उसके रचयिता का नाम श्रभी हमें झात नहीं। खोक है—

योगेन चित्तस्य पदेन वाचां, मलं शरीरस्य तु वैद्यकेन ।

योऽपाकारोत्तं प्रवरं मुनीनां, पतञ्जलि प्राञ्जलिरानवोऽस्मि ॥

इसप्रकार के लेखों का आधार क्या है ? यह हम आभी कुछ स्पष्ट नहीं कह सकते।

 <sup>&#</sup>x27;वासवदचा' की शिवराम रिचय टोका में यह रखोक लिहिंग है। [ed. Bibl.Ind.P.239]
 ग्रीफ्रेक्ट 'Aufrecht' ने उस टीका का काळ कीस्ट चप्टाइस शवक बताया है। J.H. Woods कृत मोगाइशन के वृशिताश चनुवाद की भूमिका, एक्ट १४ के चनुसार।

## भर्तु हारे का अपना मत —

भोज और भर्त हिर के 'जो विचार ऊपर लिखे गये हैं, उनमें कहीं भी यह स्पष्ट नहीं होता, कि योगदर्शन के सूत्रों का रचिया नहीं पतछाता है, जिसने व्याकरण महाभाष्य की रचना की। भॅत्युं हिर ने उक्त रलोक (११४४०) में साधारण रूप से केवंल यही बताया है, कि रारीर, वाणी और बुद्धि के दोष, यथाक्रम चिकित्सा, व्याकरण तथा खभ्यात्मशास्त्र के द्वारा दूर किये जासकते हैं। भर्त हिरी ने स्वयं उक्त कारिका (११४४०) की स्वोपद्म व्याख्या में लिखा है—

मुहाराज स्वयं अपन रलाक का यह जून गर्। किया । - : महाराज समुद्रगुप्त रचित कृष्ण्यरित में पतखलिविषयक निम्नलिखित रलोक

उपलब्ध होते हैं--

विध्योद्दरक्तमुख्यम् भूमावमस्ता गतः । एतःज्ञालर्मुनिवस् नेमस्यो विद्वसं सद्दा ॥ कृतं येन व्यावस्याभाष्यं वचनशोपनम् । घृषावियुक्तावस्त्रं योगा रोगमुर्यः कृताः ॥ महानन्दमयं कार्य्यं योगदर्शनमञ्जतम् । योगव्याल्यानभूतं तद् रचितं चित्तद्रोबहम् ॥

इन रत्नोकों से यह प्रकट होता है, कि नुत्रक्षित का सम्बन्ध, बर्क तथा योगिषया अथवा योगदर्शन से अवश्य था। अधुर्वेद के बरक प्रत्य मं कुछ परिष्कार अवश्य था। अधुर्वेद के बरक प्रत्य मं कुछ परिष्कार अवश्य किया, परन्तु इस परिष्कार की इपना का पता लगाना किन है। इस आधार पर यह निरिच्च रूप से कहा जासकता है, कि अनेक रोगनाशक योगों वा पत्रज्ञित ने चरक में सीमेअण किया। अधिम रत्नोक के आधार पर योगदर्शन के सम्बन्ध में इतना अवगत होता है, कि योग के व्याख्यानमूच किसी काव्यमय प्रत्य की रचना पत्रज्ञित ने की थी। इस आधार पर व्याकर्यमान्यकार पत्रज्ञित के वीगित्र में स्वाना पत्रज्ञित के क्यावाद पर व्याकर्यमान्यकार पत्रज्ञित के वीगास्त्रों ना साजान प्रवच्चा नहीं कहा जासकता। नहीराज समुद्राम के क्यानानुसार पत्र विश्वत हो जाता है, कि पत्रज्ञाल ने उक्त तीनों विपर्यो पर कोई प्रत्य अवश्य किसे। सहामाण्य की रचना में किसी प्रकार सन्देह नहीं। चरक के प्रतिसंस्वर की भी प्रामाण्यिक माने जाने में कदाचित् ही

सम्बेह किया जाय । परन्तु योगस्य, ज्याकरणभाष्यकार पतज्ज्ञिलकी रचना है, ऐसा माननेके लिये अभी तक कोई प्रमाण वपल्य नहीं होसका। इस सम्यम्ध के जितने भी प्रमाण त्याज तक उपल्य हो सके हैं, उन सब से इतना ही ध्वनित होता है, कि पत्वज्ञ्ञिल ने योग विषय पर भी कोई प्रम्थ लिखा था। इस सम्यम्ध के सब से प्राचीन प्रमाण, महाराज समुद्रगुप्त के रलोक से यह निर्शय होजाता है, कि पत्रज्ञ्ञिल ने योग का व्याख्यानभूत काव्यमय प्रम्थ लिखा। इससे हम इस परिणाम पर पहुंच जाते हैं, कि योगस्त्रों का रचयिता पत्रज्ञ्ञिल, व्याकरणभाष्यकार पत्रज्ञ्ञिल से भिन्न था। यदापि किसी भी प्राचीन ज्ञालार्थ ने यह स्वयु नहीं लिखा, कि भाष्यकार पत्रज्ञ्ञिल ही योगस्त्रों का रचियता पत्रज्ञिल को स्वयु हिन्स भ्रान्ति के शिकार स्वी पर ज्ञ्ञ समुद्रगुप्त का लेख हमारी इस भ्रान्ति के लिखे पर्याप प्रमाण समा जाखकता है। पर ज्ञ्ञ समुद्रगुप्त का लेख हमारी इस भ्रान्ति के दूर करने के लिखे पर्याप प्रमाण समा जाखकता है।

इस सब प्रसङ्घ से यह स्वष्ट होजाता है, कि वाक्यवदीय के लेख के समान, उसके ज्याख्या-कार पुरवराज के लेख से भी यह सिद्ध नहीं स्थित जासकता, कि भाष्यकार पत्रकालि ने चानसूत्रों की रचना की, और इस सम्बन्ध के अन्य सब लेखों की यही स्थिति समक्ती चाहिये। सब आचारों ने इतना ही लिखा है, कि ज्याकरसभाष्यकार पत्रक्जित ने योग विषय पर भी कोई प्रम्थ लिखा। निश्चित ही योगदर्शन पर वह कोई ज्याख्या-प्रम्थ था।

योगसूत्रकार श्रीर व्याक्रसामान्यकार पतन्त्रजील मिन्न हैं-

हा० रामकृष्ण अवहारकर ' आदि भारतीय तथा हा० गोल्डस्टकर ' आदि पारताय विद्वानों ने महाभाष्यकार पत्रज्ञित का समय, हैसा से पूर्व द्वितीय सतावदी के अन्तिम भाग में निर्मुण किया है। यदावि इस विषय में अन्य विद्वानों का प्रतर्सन्वन्धी निर्मुण मानतीय हो सकता है। स्पर्वा और प्रामाणिक आधार्त पर उपने विद्वानों का एत्तरसन्वन्धी निर्मुण मानतीय हो सकता है। परन्तु गोगसूनों की रचना का यह समय माना जाना अव्यन्त विवाहारव है। रवेतास्वतर, कह, " सुरुद्देक आदि व्यक्तिवदी वथा गोगा व महाभारतमें स्पष्ट तथा अस्पष्ट, योगसन्वन्धी अनेक वर्षोन व्यक्तव्य होने हैं। प्राचीन वौद्धान्थों में भी योग का उन्लेख चाना है, ऐसी स्थिति में योगसूनों की रचना, वैयाकरण प्रवन्नकि के समय की अपेना पर्याप्त प्राचान समय में होनी चाहिये।

Inbian Antiquary, vol 1, P 302, II; P 70

<sup>\*</sup> Pamni and ManavaKalp Sutra, [Preface] PP 228-230.

श्वा॰ वेबर, इसा की प्रथमशताब्दी में, महाभाष्यकार प्रवक्ति का समय मानता है। [Dr. Weber's Endische studien; for 1873.] पो॰ पिटलेन, इसा की पाचवी सदी बठावा है, [G.R.A.S Bombay Branch, vol. XVI., P.189.]

कठोपनिषद्, ११ ६। ६-६ ॥ सुयदक, २१ २। ३-६ ॥ श्वेतास्वतर में तो योग का विषय महा पड़ा है ।

श्रीयुत एं० रामगोयिन्द त्रिवेदी ने श्रापमे 'दर्शनपरिचय' नामक प्रन्थके पत्रव्जिलि [पृ० १७६—१=६ तक ेप्रकरण में इस वात का सिद्ध करने का यस्त किया है, कि इन दोनों [महाभाष्य तथा योगसूत्र] प्रन्थों का रचियता पतंजील एक ही व्यक्ति था। त्रिवेदी जी ने इस सम्बन्ध में जिन युक्तियों का उल्लेख किया है, वे ध्रान्तिपूर्ण ही कही जासवती हैं।

जिस प्रकार कारवायन के वार्षिक में आपने पत्रव्याल पर का उन्लेख माना है, इस प्रकार पाणिन ने भी इस पर का उन्लेख के एवं है। जिन शहरों के आगे गोत्र प्रत्यय का यह प्रवास पाणिन ने भी इस पर का उन्लेख किया है। जिन शहरों के आगे गोत्र प्रत्यय का यह प्रवास में लुक् हो जाता है, ऐसे शहरों की सूची में पाणिन ने 'पत्रव्यल' अथवा 'पत्रव्यलि' शहर का भी उन्लेख किया है, वस्तृतः पाणिन के प्रत्य में किसी पर का उन्लेख, उसकी साधुता की निर्देश करने के लिये ही आ सकता है। जो शहर, पाणिनिनिदिष्ट सामान्य नियमों के अनुसार सिद्ध कहीं होते, या उन नियमों की सीमा में नहीं आते, और उनकी सिद्ध का कोई एक प्रकार नहीं कहा जासकता, ऐसे शहरों में लिये पाणिनि ने कुछ ऐसे गण बना दिये हैं, जिनमें सब ही नियमों की लगाम दीली कर दी गई है। उनमें से प्रत्ययों के लिये 'उणादि' और पर्दों के लिये 'पूपोदरादि' गण हैं। प्रृत्त में कारवायन ने 'शाकन्य' आदि जिन शहरों की साधुता के लिये वार्षिक बनावा है, पाणिनि ने 'पूपोदरादि' गण में ऐसे अनेक पर्दों का उन्लेख कर उनकी साधुता के अवस्थ काता है, पाणिनि के प्रवास कारविश कर दिया है। जो शहद अपने उस के अवसे हैं, उनके लिये विशेष नियमों का निर्देश भी है। परन्तु 'पत्रव्यलि' शहद ऐसा नहीं है। इसलिये पाणिनि सूजों में आये अवस्थ विशेष शहदों के समान उसका भी उन्लेख किया जाना आवश्यक नहीं। पाणिनि का प्रत्य करें। चित्रोसिक प्रस्थ तो है नहीं, कि वह अपने से पूर्व व्यक्तियों का अवश्य वहां उन्लेख करें। चहीं क्यां अपन्य कारवे सुत्र कर वहां उन्लेख करें। चहीं क्यां का स्वर्य वहां उन्लेख करें। चहीं क्यां क्यां का स्वर्य वहां उन्लेख करें। चहीं क्यां क्यां का स्वर्य वहां उन्लेख करें। चहीं क्यां क्यां क्यां ही नहीं, कि वह अपने से पूर्व व्यक्तियों का स्वर्य वहां उन्लेख करें।

त्रिवेदी जी को यह भी अम रहा है, कि पातख्यत योगसूत्रों का भाष्यकार न्यास, वहीं न्यास है, जिसने महाभारत तथा वेदान्तसूत्रों की रचना की। वस्तुतः वेदान्तसूत्र तथा महाभारत के रचिवता न्यास से, पातख्यत योगसूत्रों का भाष्यकार न्यास सर्वथा भिन्न है। खाज भी अनेक दण्डी सन्यासियों से हमें यह बात ज्ञात हुई है, कि उनकी परम्परा में योगसूत्रभाष्यकार न्यास को वे लोग 'गगरिया न्यास' कहते हैं, और वेदन्यास को इससे भिन्न भानते हैं, पूजने पर भी उन लोगों से यह गालून न डोसका, कि इसके उक्त नामकरण में कानण क्या है। उन्होंने अपने सम्प्रदाय की परम्परा के ही इसका आधार बताया। कुळ भी हो, इसके लिये अनेक प्रामाणिक आधार हैं, कि योगसूत्रभाष्यकार न्यास, तथा वेदान्तसूत्र श्रादि का कर्त्ता न्यास सर्वथा भिन्न व्यक्ति हैं।

<sup>े</sup> ब्यष्टाध्वावी (१। १। १४) सूत्र पर 'राकन्ध्याविषु परत्यं वार्विक दे वहां शकन्ध्वादि गया में 'पर्वजिक' पद भी पत्र गया है।

<sup>&</sup>lt;sup>क</sup> च्यष्टाध्याची । २। ४। ६६ विक उपकादि गया में ।

वधमान रचित गयरत्नमहोद्भि, अध्याय ३, रखोक रम्, और इसी की व्यास्था ।

त्रियेदी जी को इसी प्रकार की भ्रान्तियों के सामक्जस्य के लिये फिर पतंजलि की आयु भी कई सिंद्यों तक लम्भी माननी पदी है। आप के लेख से प्रतित होता है, कि कारयायन के समय में वही पतजिल प्रमिद्ध होचुका था, और उसी ने कालान्तर में आकर, अर्थात् ईसा पूर्व दूसरी श्रावाद्दी (पुष्यिमत्र के राज्यकाल ) में महाभाष्य की रचना की। आपके लेखसे यह भी प्रतीत होता हो, कि योगदर्शन की रचना कात्यायन के समय में ही होचुकी थी। अर्थात् उसी पतंजिल ने हो, कि योगदर्शन की रचना के समय में चनाया, परन्तु महाभाष्य, राजा पुष्यिमत्र के समय में 1 इतने योगदर्शन तो कात्यायन के समय में चनाया, परन्तु महाभाष्य, राजा पुष्यिमत्र के समय में विशेष कारय मालूम काल तक महाभाष्य की रचना के लिये उसने क्यों प्रतीचा की १ इसका भी विशेष कारय मालूम काल तक महाभाष्य की रचना के समय का निर्देश हम निश्चित हव में नहीं कर सकते, परन्तु होना चाहिये। यद्यां कात्यायन के समय का निर्देश हम निश्चित हव में नहीं कर सकते, परन्तु होना चाहिये। यद्यां की आयुनिक अन्वेषणों के आधार पर पाणिनि के समकालीन अथवा भारतीय परम्परा, लेखों और आधुनिक अन्वेषणों के आधार पर पाणिनि के समकालीन अथवा भारतीय परम्परा, लेखों और आधुनिक कान्वेषणों के आधार पर पाणिनि के कथनानुसार कम से कम आउवी शताब्दी तक में बताया जाता है। ऐसी स्थिति में त्रिवेदी जी के कथनानुसार कम से कम आउवी शताब्दी तक में बताया जाता है। ऐसी स्थिति में त्रिवेदी जी के कथनानुसार कम से कम पाच हः सिदयों तक पर्व जिल को जीवित रहना चाहिये, ' और पर्व जिल के योगस्त्रों पर भाष्य पाच हः सिदयों तक पर्व जी आयु तो आपको दो सहस्र वर्ष से भी अधिक माननी पड़ेगी। परन्तु करने के लिये व्यास की आयु तो आपको दो सहस्र वर्ष से भी अधिक माननी पड़ेगी। परन्तु हितहासिक इप्टि से यह बात सर्वथा निराधार एवं उपहासास्पर ही है।

वस्तुरिथित यह है, कि जिस पर्वजिल का पाणिनि अथया कात्यायन ने प्रसंगवरा अपने प्रस्कृतिथित यह है, कि जिस पर्वजिल का पाणिनि अथया कात्यायन ने प्रसंगवरा अपने प्रसंग्वें में उल्लेख किया है, यह अवश्य उनसे पूर्ववर्त्ती आचार्य था, संभव है, उसने ही योगसूत्रों अन्यों में उल्लेख किया है, यह अवश्य उत्तर्ति की दूसरी तीसरी शताब्दी का आचार्य है, जो की रचना की हो। सहाभाव्य कार पर्वजिल, ईसापूर्व की दूसरी तीसरी शताब्दी का आचार्य है, जो कि एवं तां की संबंधा भिन्न है।

त्रियदो जी न बृहदार्य्यक के किसी काष्य पातंत्रत का भी चल्तेस्व किया है। वस्तुतः वहीं 'पातजल' पद नहीं हैं। गुक्लयजुः की काष्य शासा के ब्राह्मण तथा उपनिषद् में 'पतज्जल' पद है। भीर भाष्यित्वन शासा में 'पतंत्रत' । ब्राह्मणविधित इस नाम के न्यक्ति का, प्रसिद्ध योगदर्गन स्प्रीर असके रचिवता पतंत्रति से कोई सम्बन्ध प्रतीत नहीं होता।

स आर कार के द्वितीय संस्करण की वितीय संस्करण की स्वांति के स्वांति पर पर सूमिका में वासुदेव तास्त्री अध्यक्षर महोवय ने भी भर्त हीर ख्रादि के रलेकों के खाधार पर सूमिका में वासुदेव तास्त्री अध्यक्षर महोवय ते भी भर्त ही उपिक साता है, और उसे पुष्यमित्र का समकालीन ही सहाभाष्य और योगासूत्र का कतो एक ही ज्यक्ति साता है, और उसे पुष्यमित्र के लेख का स्पष्टीकरख स्वीकार किया है। परन्तु यह कथन भी मान्य नहीं होसकता, भर्त्तृ हिर के लेख का स्पष्टीकरख स्वीकार किया है। परन्तु यह कथन भी मान्य नहीं होसकता, भर्त्तृ हिर के लेख का स्पष्टीकरख खभी पिछले पूर्वों में कर दिया गया है, तथा तस्वम्बन्धि अन्य लेखों का भी पर्याप्त विवेचन

वश्तुतः वास्त्रिनि और काश्वायन का समय भी तथानिर्दिष्ट काल से पर्याप्त प्राचीन है। देखिये हमात
 उपसहार नामक प्रकरस्य, तथा श्री एं॰ युधिष्टिर की मीमांसक रचित 'संस्कृतव्याकरस्यशास्त्र का इतिहास्त्रः

ৰ লু∉∙ ৰাভাগা

शतपथ ब्राह्मण, १४)६।३।१॥

कुर दिया है। जिससे न्याफरणभाष्मकार पतञ्जलि और योगसूत्रकार पतन्जलि की भिन्नता स्पष्ट हो जाती है।

चरकसहिता के व्याख्याकार चक्रपाणि का लेटा भी इस घात के लिये पुष्ट प्रमाण नहीं कहा जासकता, कि व्याकरणभाष्यकार पतव्यालि ही योगसूत्रों का रिचयता है। उसका केख इसप्रकार है—

"पातक्षक्तमहाभाष्यचरकप्रतिसःस्कृतै । मनोवानकायदोपाणा इम्त्रेऽहिपत्य नम "

इस रह्मोक में 'पावब्जल' पद का खर्य 'योगसूत्र' ही माने जाने के लिये कोई विशेष प्रमाख नहीं है। इस पद का खर्य, पवब्जलिकृत योगसूत्रों से सम्बद्ध, कोई व्याख्याप्रन्थ हो सकता है। योगव्याख्यान, महाभाष्य की रचना तथा चरकके प्रतिसस्कार द्वारा यथासंख्य मन वाली और शरीर के दोपों का नाश करने वाले श्रहिपति अर्थात् प्रवञ्जाल के लिये इन पदों से नमस्कार प्रस्तत किया गया है।

पतन्त्रजिक सा सम्बन्ध जिन तीन बन्धों की रचना से बताया जाता है, वस्तुत उन्हें न्याख्यारूप ही समझना चाहिये। भोजराज ने योगसून्वृत्ति के व्रारम्भ में, पतन्त्रजि के साथ जो अपनी समानता प्रकट की है, उसका सामन्त्रस्थ भी उसी स्थिति में ठीक बैठता है, जब कि भाष्यकार पतन्त्रजिल को,भी योग का न्याख्याता माना जाय।

यद्यपि यह निरिचत रूप से, नहीं कहा जासकता, कि भोज श्रौर चक्रपाणि श्रादि का श्रीभन्नाय पेसा नहीं था, जैसा कि हमने समका है। तथापि यह सभव है, कि तत्कालीन विद्वानी का पेसा विचार रहा हो, कि व्याकरणभाष्यकार पतव्जति ही योगसूत्रों का कर्चा है। कदाचित् इसी कारण पत्जलिचरित में 'योगसूत्र' पद का ही निर्देश है। वहा लिखा है—

"सूत्राणि योगशास्त्रे वैधकशास्त्रे च वातिकानि तत ।

इत्ता पतञ्जलिमुनि प्रचारयामास जगदिद त्रातुम् ॥

यचिप यहा महाभाष्य का उरलेख नहीं है, पर कुछ पूर्व के रलोक में उसका भी वर्णन खागवा है। रलोक में 'योगसून' पद का स्पष्ट निर्देश होने पर भी हमारी धारखा है, पतजिल चित्त के कर्त्ता को नामसान्य से आन्ति हुई है, समुद्रगुप्त का लेख, ज्रथ ने स्पष्ट कर चुका है, जो इस सम्बन्ध के सब लेखों में प्राचीन है। श्रत एव तत्कालीन विद्वानों के इसप्रकार के श्रन्य ' लेखों को भी इसी स्थित में समफता चाहिये।

परमार्थसारकत्ती पतन्त्रज्ञिल पर, सूर्यनारायण शर्मा शुक्ल का मत-

संख्या चार पर परमार्थसार के रचयिता का उल्लेख है। पहले यह मन्य श्रानन्तरायन मन्यमाला में प्रकाशित हुष्मा था। श्राय श्रव्युतमन्यमाला काशी से भी इसका एक सस्करण प्रकाशित हुष्मा है। इसके विद्वान् सम्पादक भीयुत सूर्यनारायण शर्मा छुम्ल ने प्रवृथ के प्रारम्भिक वक्तव्य में लिखा है, कि भ्याकरण महाभाष्य और योगसुत्रों के रचयिना तथा चरक के प्रवि

संस्कर्त्ता पतर्जाल ने ही परमार्थसार प्रन्यं की रचना की। परन्तु इस विचार की पुष्टि के लिये अभी तक कोई भी ऐतिहासिक प्रमाण उपलब्ध नहीं होसके हैं, श्रीयुव शुक्क महोदय ने इस वात को किस श्राधार पर लिखा है, यह नहीं कहा जासकता। परमार्थसार की एक आर्था. साख्यकारिका की युक्तिदीपिका नामक न्याख्या में उद्गृताहै। यद्यपि वहां परमार्थमार अथवा उसके रचियता पतंज्ञित या श्रादिशेष का नाम नहीं तिया गया; है । वह श्रार्था इस प्रकार है---

'বক্স---

वृत्तामाञ्च्यतमादी यद्वदनिच्छन्नरः पंतस्येव ।

बद्धव' गुरायुरुपज्ञोऽनिच्छन्नपि केवली भंवति ।। े [-युक्तिदीपिका,।प्र० २४ पर ] परमार्थसार की यह ६३ वी आया है। वहां 'पतत्येव' परोएक स्थानपर कितो पति पाठ है। इतना पाठभेद सर्वथा नगरय है। युक्तिदीपिका का समय इसने पद्धम विकासशतक का श्रान्त श्रानुमान कियाँ है। परमार्थसार्र का समय इससे प्राचीन ही मानाः जाना चाहिये।

सारत्यवार्य पतब्जेलि-

सख्या पांच पर जिस सांख्याचार्य पतंजिल का निर्देश किया गर्यो है, उसके अनेक मतों वा उन्हें स युक्तिदीपिका में उपलब्ध होता है। उनके देंसने से इस बात का निरचय अवस्य होजाता है, कि परमार्थसार का रचियता पतंजाति, इस सांख्यांचीय पतंजाति से मिन्न था। यक्तिदीपिका में निर्दिष्ट इस के भवां से यह झाते होता है, कि यह पतंजिल महत् और बहुद्धार को एक समक्त कर वरणों की संख्या बारह 'ही मानता था। परन्तु 'परमार्थसार में अन्य माख्याचार्यों के समान तेरह ' करण ही स्वीवार किये गये हैं। इसके अतिरिक्त सुक्तशरीर के सम्बन्ध में साख्याचार्यों का साधारण मत यह है, कि सर्गादिकाल में प्रत्येक पुरुष के साथ एक सद्मश्रीर का सम्बन्ध होजाता है, जार वहीं स्दमश्रीर, प्रतयकाल तेक अथवा। तत्त्वज्ञानकाल तक बना रहता है। परन्तु युक्तिदीपिकावर्णित आचार्य पतंजिल इस मत को नहीं मानता। वह स्थूल देह की उत्पत्ति और विनाश के समान ही सूदमशरीर के उत्पाद विनाश को भी स्वीकार करता है । इस सम्बन्ध में यद्यपि परमार्थसार के रचयिता पतलाल ने अपना सप्ट गत नहीं दिया है, परन्तु उसकी ११-१३ श्रीर १७ श्रीशार्थ औं के पंत्रीतीचन से!यह सुद्र होजाता है,

एवं लेहिं नैवाहंकारी विद्यत इति पतन्जिताः । महतोऽस्मिमत्ययक्षरवाम्युपममातः ।( युव. दी०, पून् , ३२, ्रं ।-२ ]क्र्रया . हारश्रविधमितं, पूर्वचिक्षः । . सुरु दी , पूर् १६२, पर्व १८२० । र जुद्धिसनोऽद्धंन्यसस्यमात्रित्वगण्यास्य भूवगणाः । संसरसम्परिस्थणयाः प्रक्रितं हेयाः से २० ॥

वार्तजाने तु -स्वमश्रीरं ...निवच ते । तत्र ...कर्मयशादनवर्द्धश्राते ।...,तद्वि निवच ते । श्रीरपाते बान्यद्रस्यक्षते । प्रयमनेकानि शरीराणि । [ युव दी • पु • १४४, पं • १६-२० ] बु बीठ पूर्व १४४, पर इन्सी सदमश्रीर चिनिवर्त्त पुनस्चान्यदुरपद्यते

कि उपका मत युक्तिदीपिका वर्षित पतंत्रति से भिन्त है, और अन्य सास्याचार्यों के मतों के साथ समानता रखता है। इन आधारों पर इन दोनों आचार्यों की भिन्नता स्वष्ट होजाती है, यदापि इन दोनों का नाम एक ही है।

सांख्याचार्य पतञ्जलि के उद्भृत सन्दर्भ-

युक्तिदीपिका अथवा अन्य मन्यों में इस सांख्याचार्य पतंज्ञात के जो सन्दर्भ अथवा मत ख्दुधृत हैं, उनमें से जो हम मालूम कर सके हैं, वे इसप्रकार हैं—

- (१)—एर्य वर्हि नैवाहंकारो थियत इति पर्वजलिः । मह्रोऽस्मिप्रस्ययम्पस्याध्यु-पगमात । [ यु॰ दी० पृ॰ ३२, पं १-२ ]
- (२)—पर्वजलि-पञ्चाधिकरण-वार्यगणानां प्रधानात् महातुत्वचत इति । तदन्येवां पुरायेतिहासप्रयोख्यां महतोऽहंकारो विचव इति पत्त । महतोऽसिमप्रत्ययकर्त् त्वास्युपनामात्। [ यु॰ दी०, पू० १०६, प० २४ ]

(३)-करणानां. स्त्रभावातिवृत्तिः . . . . सर्वा स्वत इति पतंजितः ।

[ यु० दी०, पु० १०८, प० १४-१६ ]

(४)—करणं ... द्वादशविधमिति पतंजितः। [ यु० ती०, पू० १३२, ५० २=-३० ]

(४)—पावजले तु. सुस्मशरीर यत् सिद्धिकाले पूर्वमिन्द्रियाणि वीजदेशं नयति. तत्र वस्कृताशयवशात् शुदेशम्; यातनास्थानं वा करणानि वा प्रापय्य निवस्तते। तत्र वैवयुकाः शयस्य कमैवशादन्यदुरुषयते, यदिन्द्रियाणि वीजदेशं नयति, तद्दिष निवस्तते, शरीरपाते वान्यदुरुषयते। एवमनेकानि शरीराणि। [यु०दी०, पृ०१४४, ५०१६२०]

(६)—यत्तावत् पर्वजितः व्याद्द—सूच्मशरीरं विनिवत्तंते पुनश्चान्यदुत्पराते । ( ग्रु॰ दी०, पृ० १४४; प १२)

(७)—एवं त्रिविधभावपरिप्रहात्.... न सर्वं स्वतः पतंत्रतिवत् '।

( यु० दी०, पु० १४६-४६, प॰ २६, १ )

🧓 🐑 श्रयुवसिद्धाऽवयवभेदानुगवः समृहो द्रव्यमिति पतञ्जलिः।

ियोगसूत्रव्यासभाष्य, श्रप्त े

सांख्याचार्य पतञ्जलि, योगसत्रकार पतञ्जलि से मिन्न है—

पतछाति के इन मतों और उद्धरणों के आधार पर हमें यह निश्चय होजाता है, कि यह, बोंगस्त्रकार पर्तजित से कोई भिन्न व्यक्ति है। सांख्य के अन्तर्गत इसकी अपनी ही एक विचारधारा है, जो योग के साथ भो सर्वाश में समानता नहीं रखती। ये मत अथवा उद्धरण दिस प्रकार योगस्त्रों में नहीं भितते, इसीप्रकार महामाध्य में भी नहीं हैं, और आयुर्वेद की परक संहिता में भी नहीं। इसितये यह सांख्याचार्य पतंजित, इन पतंजित नामक आचार्यों से मिल है, जिन्होंने योगसूत्र तथा महाभाष्य की रचना की, एवं चरक स हिता का प्रितंसिकार किया। योगसूत्रकार पतंजील, युक्तिशीपका में उद्भृत 'सांख्याचार्य' पतंजील से भिन्न है, इसके लिये हम कुत्र स्पष्ट प्रमाख देते हैं।

- (क) युक्तिदीपिका के पृष्ठ १००० पर, महत्त से श्रहद्वार श्रीर श्रहद्वार से पद्म तन्मात्र की उत्पत्ति होती ही, इस मत के मानने वाले श्राचार्यों में पतञ्जलि का नाम मही है। क्योंकि श्रह पद्मक्षित श्रह प्रतिक्र की पृथक् सत्ता नहीं मानला, श्रीर इसप्रकार पद्मतनमात्र श्रीर एकादरा इन्द्रियों की उत्पत्ति महत्त से ही मान लेता है। परन्तु योगसूनकार पतञ्जलि महत्त से पद्मतनमात्रों की उत्पत्ति के साथ श्रहद्वार की भी उत्पत्ति कानला' है, श्रीर किर श्रहद्वार से इंन्द्रयों की उत्पत्ति कहता है। यह इन दोनों पतञ्जलि नामक श्राचार्यों के सिद्धान्त में मौलिक भेद है, इसलिये उन्हें एक नहीं कहा जासकता।
- (ख) पतंजिल नाम के उद्धरणों में संख्या = का उद्धरण, न्यासभाष्य में ही दिया गया है। वह योगसूत्रकार पतंजिल का नहीं हो सकता, श्रीर महाभाष्य श्रादि में भी उपलब्ध नहीं है, इसिलये संभावना यही होसकवी है, कि यह उद्धरण किसी श्रन्य सांख्याचार्य पतंजिल का होना चाहिये। वह श्राचार्य गुक्तिदीयिका में वर्णित पतंजिल ही श्रायिक सम्भव होसकता है।

नामसास्य धान्ति का कारण---

पर्तजील के जितने वर्णन मिलते हैं, वे सब एकसमान हों, ऐना भी नहीं है। वर्तिन के सूचीपत्र\* और मैक्समृतर\* के श्रवसार कात्यायन सर्वानुक्रमणों के ज्याख्या-कार पद्मुत्तराज्य ने लिखा है---

"यःप्रणीतानि चाक्यानि भगवांस्तु पर्वजितिः । व्याख्यच्छान्तनवीयेन सहाभाष्येण हर्षितः ॥ योगाचार्यः स्वयंकत्त्री योगशास्त्रनिदानयोः ।"

इन रक्षोकों में पतंजिल को न्याकरणुषम्थ, योगशास्त्र तथा निदाससूत्रों का रचियता लिखा है। यहां वैद्याकराश्त्र की कोई चर्चा नहीं है। यदि पतजिल सम्बन्धी इसप्रकार के लेखों को एकजित किया जाय, तो इसका यह अभिश्रय हांगा, कि योगसूत्र, महाभाष्य, चरक, निदास-सूत्र और परमार्थसार इन सब प्रभ्यों का रचियता पतंजिल एक ही न्याक है। परन्तु यह मत किसी भी तरह संभव नहीं कहा जासकता। इन धन्यों की विपयप्रतिपादन शैली और रचना में

योगासूत्र २। १३। क्यासभाव्य सहित । और देखें — इसी अकत्य के विल्लावासी असंग में उसके वीसरे सन्दर्भ की टिप्पयो ।
 Ch. 192 (p.12)

Ancient Sanskrit Literature (Eng.ed.) pp. 238-39. श्रीयुव कैबाशनाम भटनागर M.A. द्वारा सम्पादिव निदालसूच को भूमिका पृष्ठ २७ के प्राधार पर। परन्तु दांश मैक्डानव्ड द्वारा सम्पादिव—कारवायन सर्वानुक्रमधी की यवगुरुशिष्यप्रयोत विदालदीपिका नामक टीका में, हमें ये खोक उपबच्च नहीं हुए। मैक्समुक्तर ने ये कहां से खिले, कहा नहीं जासकता।

परस्वर इतना महान खन्तर है, कि उन सब रचनाओं को एक व्यक्ति की कहना अत्यन्त कठिन है। इसके अितरिक खन्य खनेक खाधारों पर भी इन सब प्रन्थों का रचनाकाल एक नहीं कहा जासकता। पेसी स्थिति में, जैसा कि हम खभी पूर्व लिख खाये हें, यही सभावना युक्तियुक्त कही जासकती है, कि उक्त विद्वानों को 'पवजिल' इस नाम की समानता के कारण उन व्यक्तियों की एकता का ध्रम होगया है। किर प्रत्येक विद्वान का पवजिल सम्बन्धी वर्णन सर्वथा समान भी नहीं है, जैसा कि खभी उपर प्रस्ट किया गया है। इसिलये भी इन लेखों का कोई प्रामाणिक खाधार ठीक २ नहीं जवता।

प्रतीत यह होता है, कि भर्तु हरि, समुद्रगुप्त श्रादि के नेवोंकी प्रास्तविकता की न समम्य जाकर वे ही श्रनन्तरवर्सी लेखकों के लिये आन्ति का श्राधार वन गये। किर यह योड़ा सा श्राश्रय भिल जाने पर जहां भी पतर्जाल नाम देखा गया, उसे एक ही व्यक्ति वना डाला गया। वस्तुत इनकी एकता का कोई भी ऐतिहासिक श्राधार अभी तक ज्ञाव नहीं होसका है। ययि भर्तु हिर के लेख से यह स्पष्ट है, कि वह महाभाष्यकार तथा योगसूनकार पत्रजलि को एक नहीं मानता। यह श्राला बात है, कि समुद्रगुप्त के कथनामुसार महाभाष्यकार पत्रजलि ने योगसूनों पर भी कोई व्याख्याप्रन्य लिखा था। इसलिये जिन लेखकों ने इन दोनों प्रन्थों (महाभाष्य, योगसून) के रचिवाओं को एक व्यक्ति माना है, उनका कथन श्रान्त्यूर्ण ही सममना चाहिये।

इनका विवेचन श्रवहम इसप्रकार कर सकते हैं-

(१) योगदर्शनस्त्रकार पतजलि।

(२) महाभाष्यरचियता, चरकप्रविसस्कर्ता तथा योगसूत्रों का व्याख्याकार पतजला।

हमारा विचार है, कि युक्तिदीपिका तथा योग-यासमाप्य में जो सन्दर्भ 'पतजित' के नाम से उद्घृत किये गये हैं, सभवत ने उस योगस्तृत्याख्या के ही हों, जिसकी रचना महा भाष्यकार पर्वजित ने की। तथा यहाँ योग अथवा अध्यात्मशास्त्र (साख्य) विपयक वह प्रन्य है, जिसका उल्लेख समुद्रगुप्त, भोज तथा अन्य लेखकोंने किया है। इसप्रकार महामाष्यकार पर्वजित साख्य अथवा योगाचार्य पत्रजित कहा जासकता है। परन्तु योगस्तृतकार पत्रजित उससे सर्वया भिन्न है।

हमारे इस विचार के लिये, कि महाभाष्यकार पतजिल तथा युक्तिदीपिका श्रादि में उद्धृत पतजिल एकही व्यक्ति है, एक सुपुष्ट प्रमाख यह है, कि युक्तिदीपिका में उद्धृत पतजिल 'करखों' की सस्या बारह मानता है, वह अहङ्कार को पृथक् करखां नहीं मानता, देखिये उसके उद्धृत सन्दर्भों में पहला तथा चौथा सन्दर्भ। इसीप्रकार भाष्यकार पतंजिल के प्रतिसक्तृत चरक में भी बारह ही 'करख' स्वोकार किये गये हैं, वहा लिखा है—

'करणानि मनो बुद्धिर्बु द्विकर्मन्द्रियाणि च' ( शारीरस्थान, १।४६' )

<sup>े</sup> इसीपकार आर दक्षिये—चरक, स्त्रात्याम, मा१७॥ तथा १६११म॥ इन स्वलों र्स भी केवल दृदि धीर मन का उन्तेष हैं, शहकार का नहीं।

यहां मन बुद्धि पांच क्रानेन्द्रिय तथा पांच कर्मेन्द्रिय ये वारह करण हा स्वीकार किये हैं। करणों की इस गणना में श्रहङ्कार का पृथक् उल्लेख नहीं है, यद्यपि इसी प्रकरण में श्रम्यन श्रहङ्कार का उल्लेख है, परन्तु वह इसको पृथक् 'करण' रूप में नहीं मानता, 'श्रहं' को भी महत्त श्रयवा बुद्धि की ही बुन्ति मानता है। इसी प्रकरण के ६३वें रलोक में श्राठ प्रकृतियों में श्रहकार की गणना की गई है, और ६६ में श्रहङ्कार से 'शब्दतन्मात्र' श्रादि की हा वृत्ति मानता है। इसी प्रकरण के ६३वें रलोक में श्राठ प्रकृतियों में श्रहकार की गणना की गई है, और ६६ में श्रहङ्कार से 'शब्दतन्मात्र' श्रादि की उत्पत्ति का निर्देश है, वह पतंत्रित ने श्रयने मत से न देकर, पूर्वप्रसिद्ध कापिल मत के श्रवुसार हो निर्देश किया है, वह बात इस प्रकरण के सूक्ष पर्यालोचन से स्पष्ट होजाती है। इसप्रकार साज्यकार पतंत्रित ही वह पतंत्रित होता है, जिसके सन्दर्भ द्वित्रिपिका श्रादि में उद्धुल हैं, और ये सन्दर्भ उस प्रव्य के हैं, जो पतंत्रित ने योगस्त्रों पर ज्याख्यास्प में लिखा था। ज्यास-माध्य में उद्धुत पतंत्रित का एक सन्दर्भ भी उसी प्रत्य का प्रतीत होता है। यहां पतंत्रित के उद्धुत सन्दर्भों में संख्या न पर इसने उसन निर्देश किया है। इसप्रकार महाभाष्यकार पतंत्रित के उद्धुत सन्दर्भों में संख्या न पर इसने उसन निर्देश किया है। इसप्रकार महाभाष्यकार पतंत्रित, जन्म का प्रतित सकती में सम्भाष्यकार पतंत्रित, वस्त्र का प्रतित सकती और योगस्त्रों का ज्याख्याकार होने से शब्द, शरीर श्रीर मन वीनों को खुद करनेवाला कहा जासकता है। यह पतंत्रित योगस्त्रों का प्वित्रा नहीं। यद्यपि नाम उस का भी पतंत्राल ही था।

- (३) निदानसूत्रकार पतंजलि ।
- (४) परमार्थसार का कर्चा पत'जलि।
- (१) कोपकार पतंजिल ।

इन अन्तिम तीन के सम्बन्ध में श्रौर श्रविक विवेचना करने की आवश्यकता है। यह सम्भव है, योगसूत्रकार पतंजिल, निदानसूत्रों का भी रचिवता हो। पौरिकः—

गौतम, गर्ग, बाद्धिल और कैरात नामक खाचार्यों के कोई लेख ऋथवा सन्दर्भ आदि का अभीतक कुछ पता नहीं लगसका है। इसलिये यह भी निश्चय नहीं कहा जासकता, कि इन्होंने सांख्य विषय पर कुछ लिखा भी था, या नहीं ? इन के काल पर भी प्रकाश डालने वाले कोई प्रमाण उपलब्ध नहीं होसके हैं। याद्धिल का नाम तत्त्वार्थराजयात्तिक ' में उपलब्ध होगा है।

पौरिक नामक श्राचार्य के एक मत का उल्लेख युक्तिदीपिका में किया गया है। वह इसप्रकार है---

"यदुक्तं प्रतिपुरुपविमोधार्यमयमारम्मः इति तद्युक्तम्—आचार्यविष्ठविपत्तेः । 'प्रति-पुरुपमन्यत् प्रवातं शरीराधर्यः करोति । तेषाश्च माहात्म्यशरीरप्रधानं यदा प्रवचते वदेतराण्यपि, तन्त्रिकृतो च तेषामि निवृत्तिः इति पौरिकः सांख्याचार्यो मन्यते ९।"

<sup>&#</sup>x27; तत्त्वार्यराजवार्त्तिक, पु० ११ । युक्तिदीपिका पु० १७१ की दिप्पणी संख्या एक के भाभार पर ।

युक्तिदोषिका, कारिका १६।

इससे स्पष्ट हैं, कि पौरिक सांख्याचार्य प्रत्येक पुरुषके लिये पृथक् २ एक २ प्रधान की कल्पना करता है।

पौरिक मत श्रौर गुणरत्नस्रि-

हरिभद्रसूरिविरचित पड्दर्शनसमुख्यय के व्याख्याकार गुण्यत्नसूरि ने श्रपनी व्याख्या में इस अर्थ को इसप्रकार प्रकट क्रिया है—

"मौतिक्यसांख्या ह्यात्मानमात्मानं प्रति प्रथक् प्रधानं बद्दन्ति । इत्तरे तु सांख्याः सर्वात्मस्वप्येकं नित्यं प्रधानमिति प्रपन्नाः १।०

गुणरत्नसूरि ने वक्त मत को पौरिक सांख्याचार्य के नाम से न देकर 'मौलिक्यसांख्याः' कह्कर दिया है। 'मौलिक्य' पद का अर्थ 'मृल में होने वाले' ही किया जासकता है, अर्थात सर्वप्रयम होने वाले सांख्याचार्य। अराले 'उत्तरे तु सांख्याः' पदों से 'मौलिक्य' पद का यह अर्थ सर्वथा निश्चित और स्पष्ट होजाता है। इसके आधार पर अनेक आधुनिक विद्वानों ने यह सममा है, कि वस्तुद: सर्वप्रथम सांख्याचार्यों का ऐसा ही मत था। प्रयान अर्थात् मृलक्षकृति को एक ही माने जाने का मत उत्तरवर्त्ता सांख्याचार्यों ने स्वीकार किया।

परन्तु सब ही प्रकार के खाधारों पर खमीतक यही निश्चित सममा गया है, कि सांख्य के सर्वप्रयम आचार्य किपल, खासुरि, पञ्चिशिल प्रभृति हैं। सर्वमान्य सांख्यप्रम्थ ईश्वरकृप्ण की कारिकाओं से यह बात स्पष्ट होजाती हैं, कि उसने जिन सांख्यसिद्धान्तों का अपने प्रन्थ में निरूपण किया है, उनका सम्बन्ध किपल पद्धशिख खादि से हैं, और कारिकाओं में ' प्रकृति को एक ही माना गया है। इसका खमित्राय यह निकलता है, कि मास्य के सर्वप्रयम खाचारों का ऐसा मत नहीं है, जो गुणरत्नसूरि ने 'मौलिक्य' पर से दिया है। जो भावना सूरि के 'मौलिक्य' पर से ध्वनित होती हैं, उसका छुछ भी गन्ध, युक्तिरीपका के लेख में प्रतीत नहीं होता। वहां तो 'पौरिक' यह किसी व्यक्ति विशेष का नाम ही स्पष्ट होता है। इसमें पूर्व और अपर की भावना नहीं है। इसके अनुसार, तो प्रधान के खनेकतावाद को स्वीकार करने वाला पौरिक खाचाय, कियल खादि के पर्यास्त अनन्तर भी होसकता है। तब यह निश्चित रूप से नहीं कहा जासकता, कि गुणरत्नसूरि के लेख का खाधार क्या होगा ?

वस्तुतः प्रतीत यह होता है, कि गुणरत्नसूरि को 'पौरिक' पद से ही सम्भवतः भ्रान्ति हुई है, और उसने वास्तविकता को न सम्भः, पूर्व तथा उत्तर को कल्पना कर डाली है। क्योंकि किन्हीं भी श्राधारों पर इस बात को सिद्ध करना कठिन हैं, कि साख्य के सूल श्रावार्यों का यह सत था। इसलिये पौरिक यह एक व्यक्तिविशेष की संज्ञा है, इसका पूर्व श्रवर के साथ

पद्दर्गनसमुख्य व्याक्या, वर्करहस्यदीपिका, कारिका ३६ पर। १० १६, एशियाटिक सोसायटी, कक्क्सा संस्करण।

<sup>&</sup>lt;sup>क</sup> देखें, कारिका ३ श्रीर 10 ।

कोई सम्बन्ध नहीं है। वह जब भी कभी हो, उसका ही यह श्रपना मत है। 'पौरिक' नाम, तथा उसका काल--

पौरिक नाम के सम्बन्ध में विशेष प्रकाश नहीं डाला जासकता। यह गोत्र नाम है. या सांस्कारिक नाम, प्रवचा श्रम्य किस आधार पर यह नामकरण हुआ होगा, इन वार्तों का मालूम किया जासकना श्रम्यन्त कठिन है। परन्तु युक्तिदीपिका के लेख से इतना हम स्पष्ट स्प्प मं समम्भसके हैं, कि यह किसी व्यक्तिविशेष का ही नाम होसकवा है, हमने इस वात पर केवल इसलिये अधिक वल दिया है, कि गुज़ुस्तम्मूरि का लेख इस वियेचन के लिये निर्धान्त श्राधार नहीं है, कि प्राधमिक सांस्थाचार्य प्रकृति की श्रमेकता की मानते थे, और उत्तरकाल में श्राकर उसकी एकता के सिद्धान्त को माना जाने लगा। इस समय भी कोई मी विचारक श्रमें विचारानुसार प्रकृति के श्रमेकतावाद को मान सकवा है। यह केवल विचारों के विकास का ही परिलाम हो, ऐसी वात नहीं है।

पौरिक सांख्याचार्य के काल आदि के सम्बन्ध में छुछ भी निरचयपूर्वक नहीं कहा जासकता। चुक्तिदीपिका का काल हमने पूर्व इसी प्रन्य के सप्तम प्रकरण में विक्रम का पञ्चम-रातक निर्धारित किया है। इतना निश्चित कहा जासकता है, कि पौरिक इस काल से अवस्य पूर्ववर्त्ता आचार्य था।

### पञ्चाधिकरण-

इम श्राचायं के सम्बन्ध में जुक्तिशीएका के श्राविरिक्त और भी सूचना श्राप्त की जासकी हैं। इस के इस नामकरण के सम्बन्ध में भी इस कोई विशेष कारण उपस्थित नहीं कर सकते। यह श्रपने उक्क का एक निश्वता ही नाम है। युक्तिशीपका में इस श्राचार्य के नाम से कई सन्दर्भ उद्धुन हैं, जो इसप्रकार हैं—

- (१)--...वद्याधिकरण्वार्षगगानां प्रधानात् महानुत्पवत इति । (यु० दी०, पु०१०८, पं०४)
- (२)-भौतिकानीन्द्रियाणीति पञ्चाधिकरणमतम्। [पृ० १०८, पं० ७८]
- (३)—तथा करणं निर्तिखितक्वरूप शून्यमामनदीकल्पम्, प्राकृतवैकृतिकानि तु ज्ञानाचि प्रेरकाङ्गसमृहीतानि प्रधानादागञ्जनित चेति पञ्चाधिकरणः। [पृ० १०८, पं०१३-१४]
- (४)—करणानां ""स्वभावातिष्ठत्तिः"" सर्वा परत इति पृद्धाधिकरणः, युद्धिः स्राणिकेति च । प्रि० १०८, पं० १४, १७]
- (४)—श्वनयोश्चाभिधानाद् यः पञ्चाधिकरणपद्मः—प्राकृतवैकृतानां ज्ञानानां प्रधानवतः ं शुद्धतदीस्थानीयान्तःकरणे बाह्ये च प्रेरकज्ञानांशककृत वपनिपातः, तथा च सान्त्विकस्थित्यास्मककृतमप्रस्थयस्थावस्थानांमिति वत् प्रतिनिष्तं भवति ।

[प्र० ११४, पं० १-३]

<sup>&#</sup>x27;प्रधानवत्' इत्यत्र तृतीयसंक्यान्तःपातिपाठानुरोधात् 'प्रधानात्' इति पाठः समीचीनी भाति 1

के मन्थ का प्रतीत होता है।

इन सब ही सन्दर्भों के सम्मन्ध में यह निरुप्यपूर्वक नहीं कहा जासकता, कि वे इसी आतुपूर्वी में पश्चाधिकरण की किसी रचना के खंश हैं, ख्रथवा पञ्चाधिकरण के किसी रचना के खंश हैं, ख्रथवा पञ्चाधिकरण के सिद्धान्तों को युक्तिदीधिकांकार ने ख्रथवा छन्य लेखकों ने ख्रपने ही शब्दों में प्रकट किया है। संख्या ३ और ४ के सन्दर्भों की परस्पर सुजना इस सन्देह को पुष्ट करती है। दोनों सन्दर्भों में खर्य की प्रायः समानता होने पर भी खानुपूर्वी भिन्न हैं। इससे यह निश्चय करना किन है, कि पद्माधिकरण की रचना के ही ये भिन्न २ स्थलों के अंश हैं, ख्रथवा खानुपूर्वी युक्तिदीधिकांकार की खपनी है।

चाठवी संख्या के सन्दर्भ में प्राकृत और वेकृत झान का खच्छा विर्ह्मेक्य है। इस सन्दर्भ में दो आर्या उद्युत हैं। ये खार्या, पद्माधिकरण की अपनी रचना प्रतीव होती हैं, और जिस रीति पर ये इस सन्दर्भ में उद्युत की गई हैं, उससे प्रतीत होता है, कि इन खार्याओं के बार्कि रिक्त रोप गयसन्दर्भ में अर्थ अथवा सिद्धान्त पद्माधिकरण का और पदासुप्त शुक्तिदीपिकाकृत की अपनी हैं।

# पञ्चाधिकर्ण तान्त्रिक---

छठी संख्या के सन्दर्भ में पञ्चाधिकरण को वान्त्रिक कहा गया है, श्रीर इस सन्दर्भ में इस बात का निर्देश हैं, कि पञ्चाधिकरण दश करण हो मानता है। यशपि अन्य प्राचीन साख्याचार्यों ने करण त्रयोदश माने हैं। पतञ्जित बारह और वार्षगय्य तथा बसुका असुवायो विन्ध्यवानी ग्यारह करण मानता है। युक्तिदीपिका में प्रयुक्त, पञ्चाधिकरण के 'वान्त्रिक' विरोपण से इसके काल पर कुछ प्रकाश पढ़ सकता है।

#### पश्चाधिकरण के विचार---

सांख्यसिद्धान्तों के सम्यन्थ में पञ्जाधिकरण के ब्रुळ अपने विशोप विचार हैं । कपिळ पञ्जशिरा आदि प्राचीन आचार्य करणोंकी संख्या तेरह मानते हैं । तीन अन्तःकरण और दश बाख-करण । परन्तु पञ्जाधिकरण केवल दश' ही करण मानता है, जैसा कि ऋभी ऊपर लिखा आचुका हैं ।

श्रन्य कई साधारण भतमेवों के श्रविरिक्त एक विरोप मवभेद यह भी है, कि प्राचीन सांस्थाचार्य इन्द्रियों को श्राहङ्कारिक अर्थात् श्रहङ्कार का कार्य मानते हैं, परन्तु पञ्चाधिकरण इन्द्रियों को भौतिक अर्थात् भूतों का कार्य कहता है। साख्याचार्यों में यही एक ऐसा,श्राचार्य प्रतीत होता है, जो इन्द्रियों को भौतिक मानता है। सांख्यकारिका श्रीर उसकी एक व्याख्या को

ऊपर उद्घुत प्रन्वाधिकस्य के सन्दर्भों में संख्या ७ देखें ।

९ दखें, सन्दर्भ थ।

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> देखें, सन्दंभे संख्या र।

(६)—करगं... ....दशविधमिति तान्त्रिकाः पर्द्धाधिकरणप्रमृतयः । [प्र० १३२, प० २८-२६]

(७)--पद्माधिकरणस्य तावत्-

वैवर्तः शरीरं मातापित्रसंसर्गकाले करणाविष्टः शुक्रशोणितमनुप्रविशति । वर्तुः प्रवेशाच कललादिभावेन विवृष्ते । व्यूटावण्व तूपलव्यास्ययं मानुरुद्रात्रि सत्य यो धर्माधर्मो पट्सिद्धज्ञुपभोगकाले । कृती तद्वशाद्यतिष्ठ्ते । यावत् तस्त्यान् श्रिरापतस्त्रावस् । यवि धर्मसंस्कृतं करणं ततो जुदेश स्ट्सशरीरेख प्राप्यते, तद्विपर्ययान् यातनास्थानं तिर्यग्योनं वा, मिश्रीभावेन मानुष्यम् । एवमातिवादिक स्ट्सशरीरेमिन्द्रयाणां धारणप्रापणसम्पर्यं निस्यं बाह्येनापायिना परिवेष्टयवे परिस्वव्यते च । प्रु॰ १४४, पं॰ १०-१६]

(=)—पद्भाधिकरणस्य तावत्—

द्विविधं ज्ञानम्—प्राकृतिकं वैकृतिक च । प्राकृतिकं त्रिविधम्—तत्त्वसमकाल सांसिद्धिकमाभिष्यन्दिकं च । तत्र तत्त्वसमकाल—संहतश्च महास्तत्त्वासमा महित प्रत्ययो भवित । उत्पन्नकार्यकारणस्य, तु सांसिद्धिकमाभिष्यन्दिकं च भवित । सांसिद्धिक यत्त सहतत्त्र्यहुसमकालं निष्पदाते, यथा परमर्थक्षातम् । श्राभिष्यन्दिकं च स्रासिद्धकं यत्त सहतत्र्यहुसमकालं निष्पदाते, यथा परमर्थक्षातम् । श्राभिष्यन्दिकं च सिद्धकार्यकरणस्य कारणान्तरेणोत्पदाते । वैकृतं तु द्विविधम्—स्ववैकृतं परवैकृतं परवैकृतं तारकम्, परवैकृतं सिद्धचन्तराणि । श्राह च—

तत्त्वसमं वैवृत्तं तत्राभिष्यन्दिकं द्वितीयं स्यात्।

वैकृतमतस्त्रतीयं पाट्कीशिकमेतदाख्यातम्।।

श्रत्र तु तत्त्वैः सहोत्पत्त्यविशोपात् सासिद्धिकमभेदेनाह—

वैकृतमपि च द्विवियं स्ववेकृतं तत्र तारकं भवति।

स्यात सप्तविध प्रवैकृत सन्वारामादि निर्दिष्टम् ॥

इति । यथा ज्ञानमेव धर्मादयोऽपि इति । [ ए० १४७-४८, प० २२-२४/१-१०]

इतने उद्धरण केवल युक्तिदीपिका से दिये गये हैं। इनके श्रतिरिक्त श्रन्यत्र भी पश्चाधिक करण के उद्धरण उपलब्ध होते हैं। एक उद्धरण इसप्रकार है—

(१)-केचित्तु मन्यन्ते-

'अतीवाष्ववर्तिनोऽपि पुनः कालान्तरे जगत्परावर्षेपूद्रवन्ति । कृवपरिनिष्टिता हि भावाः प्रधानप्रसेवकान्तर्गता यथाकालग्रहरावन्त्यात्मानं, पुनः प्रलये तर्नेव विरोभवन्ति' इति पद्माधिकरणदर्शनत्थानां सांख्याना ( मय ? ) मभ्युपगमः । ' वपर्युक्त सन्दर्भे में 'कृवपरिनिष्ठिता' से 'विरोभवन्ति' वक्त सम्पूर्ण पाठ पद्माधिकरस्य

<sup>&</sup>quot; वारयपदीप, ३ कावड, काळसमुद्देग, र्को० १३ पर, मृतिराजवनय—देखाराज कृत स्थापया है। सनन्दरायन संस्कृत प्रत्याविद, पु० ६८ ।

के मन्थ का प्रतीव होता है।

इन सब ही सन्दर्भों के सम्बन्ध में यह निरंप्यपूर्वक नहीं कहा जासकता, कि वे इसी आनुपूर्वी में पद्माधिकरण की किसी रचना के अंश हैं, अथवा पद्माधिकरण के सिद्धान्तों को अित्दीधिकाकार ने अथवा अन्य लेखकों ने अपने ही शब्दों में प्रकट किया है। संख्या ३ और ४ के सन्दर्भों की परस्पर तुलना इस सन्देह को पुष्ट करती है। दोनों सन्दर्भों में अर्थ की शायः समानता होने पर भी आनुपूर्वी भिन्न है। इससे यह निश्चय करना कठिन है, कि पद्माधिकरण की रचना के ही ये भिन्न २ स्थलों के अंश हैं, अथवा आनुपूर्वी युक्तिशिषकाकार की अपनी है।

आउदी संख्या के सन्दर्भ में प्राकृत और वेकृत झान का अच्छा विरत्नेपण है। इस सन्दर्भ में दो आर्या उद्भुत हैं। ये आर्या, पद्माधिकरण की अपनी रचना प्रतीत होती हैं, और किस रीति पर ये इस सन्दर्भ में उद्भृत की गई हैं, उससे प्रतीत होता है, कि इन आर्याओं अधिन रिक रोप गवासन्दर्भ में अर्थ अथवा सिद्धान्त पद्माधिकरण का बौर पदातुपूर्वी युक्तिदीपिकाकुंद्र की अपनी हैं।

## पश्चाधिकरण तान्त्रिक---

## पश्चाधिकरण के विचार-

सांस्यसिद्धान्तों के सम्यन्ध में पञ्चाधिकरण के कुळ श्रपने विशेष विचार हैं । कपिछ पञ्चशिख ष्यादि प्राचीन श्राचार्य करणोंकी संख्या तेरह मानते हैं । तीन श्रन्तःकरण्य.खौर दश बाह्य-करण । परन्तु पञ्चाधिकरण्,केवल दश्' ही करण मानता है, जैसा कि श्रमी उपर लिखा जानुका है <sub>।</sub>

यान्य कई साधारण ' सत्मेदों के व्यतिरिक्त एक विशेष मतभेद यह भी हैं, कि त्राचीन सांख्याचार्य इन्द्रियों को ब्याह्झारिक अर्थात् श्रदृद्धार का कार्य मानते हैं, परन्तु पद्धाधिकरण इन्द्रियों को औतिक व्यर्थात् भूतों का कार्य कहना है। सांख्याचार्यों में यही एक ऐसा, व्याचार्य प्रतीत होता है, जो इन्द्रियों को भौतिक मानता है। सांख्यकारिका और उसकी एक न्याख्या को

<sup>°</sup> उत्तर उद्भुत पन्चाधिकस्य के सन्दर्भों में संख्या ७ देखें।

व देखें, सन्दर्भ ४।

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> देखें, सन्दर्भ संख्या र ।

चीनी भाषा में श्रमुखाद करने वाले परमार्थ परिखत ने कई कारिकाओं ' की व्याख्या में इस मत को भी स्वीकार किया है। हमारा ऐसा विचार हैं, कि इस सम्बन्ध में परमाथ, पद्धाधिप्रस्ण के विचारोंसे प्रभावित था । यद्यपि उसने [ परमार्थ ने] इन विचारोंको प्रकट करते हुए किसी ऋाचार्य का नामोल्लेख नहीं किया है। परमार्थ ने श्रपने श्रानुवाद में श्रनेक ैस्थलों पर प्राचीन श्राचार्यो के समान इन्द्रियों को आहक्कारिक भी माना है। यह सम्भव होसकता है, कि परमार्थ अपने से प्राचीन इन दोनों ही प्रकार के विचारों से से पछाधिकरण के विचार को ऋषिक ठीक समक्षा हो, और कारिका की मूल व्याख्या का चीनी अनुवाद करते समय कहीं २ इस मत का भी समावेश कर दिया हो । इसका निरूपण किया जानुका है, कि यह चीनी ब्यतुवाद, माठरवृत्ति का ही किया गया था। यह भी निश्चित रूप से कहा जासकता है, कि चीनी अनुवादक ने इस अनुवाद में त्रनेक स्थलों पर मृलप्रन्थ से अधिक<sup>\*</sup> अर्थका भी समावेश किया था। इस विवचन से परमार्थ के अर्तुवाद में निर्दिष्ट इन्द्रियों की भौतिकता पर अच्छा प्रकाश पढ़ जाता है।

कौिएडन्य श्रीर मुक---

पद्माधिकरण के अनन्तर हमारी सूची में 'कौरिडन्य' और 'मूक' इन दो ब्राचार्यी का उन्लेख है। इनके सम्बन्ध में इतना ही कहा जासकता है, कि युक्तिरीपिका में अन्य आचार्यों के साथ इनका भी नाम है। और कोई सूचना इनके सम्बन्ध में हमें कहीं से प्राप्त नहीं होसकी है। मुक अथवा शुक--

युक्तिदीपिका में जहां [कारिका ७१ पर ] इन व्याचार्यों के नामों का उल्लेख हैं, वहां का पाठ कुछ खरिडत श्रीर श्रशुद्ध सा है। हमारा ऐसा विचार हैं, कि संभवतः 'मूरु' के स्थान पर 'शक' पाठ हो। 'शुक' नाम के एक आचार्य का पूर्व भी निर्देश किया जानुका है। उपसंहार---

इस प्रकरण में ४२।४३ प्राचीन सांख्याचार्यो' का संदौप से उल्लेख किया गया है। उनमें से अनेक आचार्यों के सन्दर्भों को भी भिन्न २ प्रन्थों से चुनकर समृहीत कर दिया गया है। बो कुछ सामश्री जहां कहीं से भी हमें मिल सकी है, प्रस्तुत की गई है। किसी विचार के लिये कल्पना का आधार नहीं लिया गया है। सांख्याचार्यों की यह सूची सम्पूर्ण नहीं कही जासकती। संभव है, इसमें धनेक श्राचार्यों के नाम न श्रासके हों।

<sup>&#</sup>x27; स्वर्णसप्तविद्यास्त्र, [ चोनी भनुवाद का संस्कृत रूपान्तर ] कारिका ३, ८, ३०, ३२, ४६, ४६, ६८ ही ध्यास्या ।

स्वर्णसम्बद्धिसास्त्र, कारिका, २२, २४, २४, २७ की स्थास्या ।

स्यर्थेसप्वितिग्रास्त्र, पुष्ठ ७६ टिप्पची सस्य। १ । इसक प्रविद्वित पुष्ठ ४६ वर 'वधोरत' गावायाम्' बहुबर जो दो रखोड उद्भुत किये गये हैं, वे कारिवाओं को मूख व्यावमा में संभव नहीं होसफते।

वर्णित सांख्याचार्यों में से अनेकों के नाम महाभारत तथा उससे भी प्राचीन साहित्य से लिये में हैं। तथा बहुत से नाम सांख्यकारिका की टीकाओं से लिये हैं, जिनका उल्लेख ७१वीं श्रार्या पर, पञ्चशित्व के श्रानन्तर श्रीर ईश्वरकृष्ण के पूर्व की गुरु-शिष्य परन्परा की बतलाने के लिये किया गया है। इससे व्यारूपाकारों की यह भावना निश्चित होती है, कि वे इन सब श्राचार्यों को ईश्वरकृष्ण से पूर्ववर्त्ती मानते हैं। उनके विरोध में श्रभी तक कोई ऐसे प्रमाण भी नहीं दिये जासके हैं, जिससे उनके मन्तन्य की श्रश्चाद्ध समक्षा जाय । इसप्रकार प्राचीन सहियाचार्थी ं के नाम से जिनका उल्लेख इस प्रकरण में किया गया है, वे सब ईश्वरकृष्ण से पूर्वेत्रवर्सी श्राचार्य हैं।

इसी प्रन्थ के सप्तम प्रकृरण में माठर के समय के आधार पर ईश्वरकृष्ण का समय, वता अन्य क सप्तन कराज्य । ताज्य है। इत्यम्भार यहां अष्टम प्रकरण में यिणत विकम पूर्व प्रथम शतक का मध्य अनुमान किया गया है। इत्यमगर यहां अष्टम प्रकरण में यिणत सब आचार्य उक सभय से पूर्व केही हैं। जिस किसी आचार्य के समय का किन्हीं कारणों से विशेष अनुमान किया जासका है. उसका निर्देश यथास्थान कर दिया गया है।

प्रसंगवरा एक और आचार्य का हम यहां उल्लेख कर देना चाहते हैं, जो ईश्वरकृष्ण का रुद्रिल विन्ध्यवासी---

परवर्त्ती है। इसका नाम है रुद्रिल विन्ध्यवासी। ्यापि सप्तम प्रकरण के माठर प्रसंग में इसका पर्याप्त वर्णन किया जाचुका है। परन्तु वदाप सप्तम अरुप्य र नाज सन्दर्भों का श्रभी तक निर्देश नहीं किया जासका, उन उसके नाम पर भिन्न २ प्रन्थों में उद्धृत सन्दर्भों का श्रभी तक निर्देश नहीं किया जासका, उन उत्तर नाम परामन र निर्देश आवश्यक है। प्रथम उन सन्दर्भों का निर्देश किया जाता है, जो सब का यहां संग्रह कर देना आवश्यक है। जो

युक्तिदीपिका में विन्ध्यवासी के नाम पर उल्डिखित हैं।

युक्तिदीपिका में विन्घ्यवासी के उद्धरण —

(१)—ाकश्च (१)—। कश्च (१) स्वतस्यात् पदेशो जिल्लासारीनामित । [ यु० दी०, पृ० ४, पं० ७ ८] प्रमार्य नः ते खाचार्या इत्यतस्यात् पदेशो ्र तः त आपापः । १ उर ११९, ४० ४ ६ १० ७ ६ ८ १ तः त आपापः । तः व तन्त्रान्तरेपूषिदश्यन्ते — श्रीत्रानिष्ठत्तिः प्रत्यत्तम् । सम्यन्धादे-(२) —प्रत्यत्तादीन्यिय

(२) — अरव पर । सम्बन्धाद-(२) — अरव पर । वहसमाच्छ्रेपसिद्धिर तुमानम् । यो यत्राभियुक्तः कर्मणि चादुष्टः स तत्राप्तः, तस्योपदेश स्नाप्तवच-

् उ<sup>- ५।०</sup>, ४० ४० ४०-५ म<sup>७ ६</sup> इति । .. (३)—सह<sup>तः घड</sup>विशेषाः सुज्यन्ते पञ्चतन्मात्रारयहक्कारश्चेति विन्ध्यवासिमतम् <sup>७</sup> । नम' <sup>६ इति ।</sup>

[ यु॰ दी०, पु० १०८, पं० ६ ७ ]

इस मन्ध के एस्ट ४३६ की संख्या १ टिप्पणा देखें। इस प्रत्य के प्रस्तानित पाठ विरुध्यवासी का है। यथिप इन पंक्तियों के साथ विरुध्यवासी का नाम , गावन्द क स्था विन्ध्यतासा का माम नर्द है, वरन्त ऊपर की ७-६ संख्या की पंक्तियों के साथ विन्ध्ययासी का नाम है, श्रीर उसी प्रसन में अ पाणना ... भ्रत्य सब सोण्यावायों का यह मत है, कि भ्रहद्वार से सम्मात्रों की उत्पत्ति होशी है, परन्तु विन्ध्यवासी

- (४)—इन्द्रियाणि......विभूनीति ' विन्ध्यवासिमतम् । [ यु० दी०, पृ० १०=, पं० १०]
- (४)--करणमिप...... एकादशकमिति विन्ध्यवासी । [ यु० दी०, पृ० १०८, पं० ११ ]
- (६)—तथा......सर्वार्थोपलब्धिः मनिम विन्ध्यवासिनः।[ यु० दी०, पृ० १८८, प॰ १२]
- (७)—संकल्पाभिमानाध्यवसायनानात्वमन्येषां एकरवं विनध्यवासिनः ।

[ यु॰ दी०, पु० १०=, पं० १२,१३ ]

(=)—विन्ध्यवामिन्स्तु—विभुस्वादिन्द्रियाखां बीजदेशे वृत्या जन्म । तस्यागो मरखम् । तस्मान्नास्ति व सूद्मशरीरम् । तस्मान्निविशेवः संसार इति पत्तः।

यु० दी०, पृ० १४४, पं० २०-२२ ]

(६)—विन्ध्यवामिनस्तु—नास्ति तत्त्वसमं सांसिद्धिव द्या। कि तर्हि १ सिद्धिरूपमे । तत्र परमर्पेरिप सर्गसंपातन्यूरोक्तरकालमेव झानं निष्पद्यते, यश्नाद् गुरुमुत्यामिष्रतिपत्तेः श्रति-पस्यत इति, श्रपीस्याह्—सिद्ध निमित्तं नैमिक्तिकस्यानुष्रहं कुरुते नापूर्वमुत्याद्यति— इति, निमित्तनैमित्तिकभावरचैवमुष्पद्यते । तत्र परमर्थेः पदुः तूकः, द्यान्येषं क्रिष्ठ स्वयं

मदत्त्व से पद्ध तत्मात्रों की उस्पत्ति मानता है। पातक्षत्व योगदर्शन के २। १६ सूत्र के व्यासमा<sup>द</sup>र में भी दूसी वर्ष को मस्तुत किया गया है। मूल सूत्र में विशेष खितनेष तिहमात्र खीर प्रक्रित्र हुन <sup>स्वार</sup> गुषपर्यो का उल्लेख है। दूनमें १६ विशेष [मनतदित एकाद्व दृश्चिप और पाच स्थूलमूत], ६ खितोष पुरू कदक्कार पांच तत्मात्र ], एक विज्ञमात्र [महतत्व ] और एक खितक्क [प्रकृति], ६न २४ तत्वों को बताया गया है। स्मास ने खावशेष पद की ब्याङ्या करते हुए क्षित्र हिं

"वस् खविशेषाः, तराथा शब्दतन्मात्रं स्वर्शतन्मात्रः क्वतन्मात्रः स्वतन्मात्रः गन्यतन्मात्रः व्यतन्मात्रः स्वर् दृश्येकद्वित्रिचतुष्पन्चलक्षणाः राष्ट्राद्रयः पन्चाऽविशोषा, पष्ठर्चाविशेषोऽस्मितामात्र इति । यते सत्तामात्रस्यात्मनो महतः पद्यविशेषपरिणामाः ।"

- व्यासभाष्य में केवल मन को विशु माना है, देखें-कैवल्यपाद, सूत्र १०॥
- ॰ तुलना करें, सन्दर्भ संख्या थ।
- <sup>3</sup> तुद्धम्। करें, सन्दर्भ संख्या ११ तथा १८ के साथ ।

विशेषः । सर्वेषामेव तु तारकाद्यविशिष्टम् । [ यु.दी., पृ० १०८, पं० १०-१४ ]

युक्तिदीपिका के अविरिक्त करन्य मन्यों में भी विन्ध्यवासी के मतों का उल्लेख मिलता है। हम इसमकार के उन्हीं स्थलों का निर्देश करेंगे, जिनके साथ विन्ध्यवासी के नाम का उल्लेख है, जिन स्थलों में विन्ध्यवासीके मतोंका तो उल्लेख है,पर उनके साथ विन्ध्यवासीका नाम नहीं लिया, उनको हमने होड़ दिया है। प्राय: वे सब उल्लेख प्रत्यक्त लक्षण और अन्तराभव देहके सम्बन्ध में हैं। जो नामसहित स्थलों में आगये हैं। इसिलये उनमें कोई विशेषता नहीं रह जाती। वे वे हैं—

(१०)—सदिहामानसद्भावयस्तुबोधात् प्रमाणता ।

विशेषदृष्टमेतच्च लिखितं विमध्यवासिना॥

[ ब्लो॰ वा॰, श्रमु॰ रलो॰ १४३, प्र० ३६३, बनारस संस्करण ]

(११)--- त्रान्तराभवरेहस्तु निपिद्धो विन्ध्यवासिना ।

तद्स्तित्वे प्रमाणं हि न किञ्चिदवगम्यते ॥ [श्लो॰ वा०, सूत्र ४ पर, श्लो॰ ६२]

(१२) - विन्ध्यवासी त्वेत्रं भोगमाचष्टे-

'पुरुषोऽविकृतात्मैय स्वनिर्भासमचेतनम् । मनः करोति सान्निध्यादुषाधिः स्फटिकं यथा ॥' इति

(१३)-- वन्ध्यवासिनस्त--

पूर्वज्यक्त्यवन्त्रिन्नमपूर्वव्यक्ती प्रतीयमानं सामान्यमेव साहर्यम् ।

तदेवशादवाच्यम-इति मतम्।

(१४)-यदेव दधि तस्त्रीर यस्त्रीरं तद्द्धीति च।

बहता हिंद्र नेनेवं ख्यापिता विन्ध्यवासिता॥

- इस सन्दर्भ में 'क्योखार' इसके छागे छोर 'इ'त' से पूर्व की पंक्ति विन्ध्यवासी के साझात प्रत्य की
  प्रतीत होठी है। छेप सन्दर्भ में युक्तिदीपिकाकार के खपने राष्ट्रोंके द्वारा विन्ध्यवासी का सत प्रकट किया
  तथा है। घन्य सन्दर्भों के सम्बन्ध में भी यह बात कही जांसकती है, कि उनमें शब्द युक्तिदीपिकाकार
  के खपने हों।
- सुलता करें—-वस्वसंबद, कान्तरशिव कृत, कारिका १४४२॥ १८५ ४२२ पर [ गायकवाड घोरिययटल सीरीज्], तथा सन्दम संक्या १२ के साथ ।
- (११) तुलना करें, सन्दर्भ संख्या, म तथा १म के साथ ।
- (१२) इरिनञ्जस्तिकृत यहुद्शनसमुख्यम की गुष्णरानस्तिकृत कावया, पुष्प १०४, रीयक पश्चियादिक सोसामदी कलकत्ता संस्करण । तथा, स्याद्वादमस्त्रारी, १४ ।
- (13) साहित्यमीमांसा, १९८ ४३ । तुलना करें, सन्दम संख्या १६ के साथ ।
- (१४) तरवसंप्रह पत्निका, क्सवशीव हत, पृ० २२, पं० २६। इस स्क्रीक के उत्तरार्व्य का पाठ निम्न प्रकार भी उपलब्ध होता है—'बहला विन्ध्यवासियां स्थापित विन्ध्यवासिना'।

(१४) एतच्च यथोत्तम्— प्रत्यत्तृहष्टुकस्यन्थमनुमानं विशेषतीष्टष्टमनुमानमित्येवं विन्ध्यवासिना गदितम्।

- (१६) साह्रप्यं सादृश्य विन्ध्यवार्स ८म्।
- (१७)-श्रोत्रादिवृत्तिरिकल्पिका इति विनध्यवासिप्रत्यत्तत्त्त्त्यम्।
- (१६) अथवा कैश्चिदिन्यते—श्चस्यन्यदन्तराभय रानीर सुद्धा यस्येयमुःकान्तिः। श्रन्यैरस्वन्तरा-भवदेहो नेष्यते । यथाह भगवान् व्यास —

'ऋसिमत् देहे व्यवीते तु देहमन्यन्नराधिष । इन्द्रियाणि वसन्त्येव तस्मान्नास्त्यन्तराभवः ॥' सांख्या ऋषि केविन्नान्तराभवमिच्छन्ति विन्व्यवामित्रभृतयः ।

- (१८) देहभोगेन नैवास्य भावतो भोग इम्यते । प्रतिविन्नोदयात् किन्तु यथोक्त' पूर्वसूरिभिः ॥ पूर्वेसुरिभिः विन्ध्यवास्यादिभिः ।
- (२०) श्रनेनैवाभित्रायेण विनध्यवासिनीक्तम्-'सं ध्वतप्यत्वमेव पुरुपतप्यत्वम् । इति ।
- (१४) वत्त्वसंप्रद्दपत्निका, पृष्ट ४२३, एं० २२। तुलना वर्रे--सन्दर्भ सख्या १० के साथ।
- (1६) वत्त्वसमहपन्तिका, प्० ६३६, प० ७। तुलना करें-सन्दर्भ संख्या 1६ के साथ ।
- (१७) सिद्धतेनदिवाषर कृत 'सन्मतितर्क' पर धनवदेवस्थिकृत ब्याख्या, पृ॰ १३६ पं॰ २। [ गुजरात पुरा॰ वर्षकान्दिर प्रन्थावली सम्बरमा ]
- (१८) मनुस्मृति, मेधातिधिभाष्य, १। ११) विश्यवासी के इस मत की तुलना करें, सन्दर्भ संख्या ह

तथा चासुर ---

विविश्ते हरूपरियाची बुद्धी भोगीऽसर करणते। प्रतिविश्योदय स्वच्छे यथा घन्द्रमसीऽस्भाति ॥ धासुरि बोर विश्यवासी [१२ सरदा के सन्दर्भ में निर्दिष्ट] के मतो' पर हमने इसी प्रकरण के प्रारम्भ में, बासुरि के प्रस्ता में विवेचन किया है। इस सब को देखते हुए 'स्याह्न स्वच्यवां' में 'पूर्य-सुरित' पर का वो अर्थे क्या गया है, यह युनितसंत्व प्रवीत नहीं होता।

(२०) पातन्त्रत्व योगस्त्रों पर भोज्युत्ति, ४। २२॥ तुस्त्रना करें, सन्दर्भ सत्या १२ के साथ ।

## [ विस्मृत ] सांख्याचार्य माधव--

उपलब्ध संख्यिमधों में इस छाचार्य के नाम का उन्होस हमें कही आत न होसका। परन्तु खन्य क्रमेक प्रन्थों में संख्याचार्य के रूप में इसका नाम उपलब्ध होता है। यह माधव, उस माधव परिव्राजक 'से सर्वथा भिन्न हैं, जिसका पूर्व उन्होख किया गया है।

(१) मीमांसा रतीकवार्त्तिक की भट्ट उन्हें के कृत न्यावया में इम आवार्य का उन्हों का अपने की अवस्य उन्हान करती हैं। उन्हों के प्रवास करती हैं के के प्रवास करती हैं के प्रवास करती हैं के प्रवास करती हैं के प्रव

'सांख्यनायकमाधवस्त्वाह—

इस लेख से यह स्पष्ट होता है, कि उम्बेक, किसी सांख्याचार्य मापन के सम्बन्ध में परिचय रखता है।

(२) धर्मकीर्त्ति प्रणीत प्रमाणवार्षिक । विद्ध प्रत्य ] की 'आगध्र शकारिणामाहोपुक-पिकवा,......श्रन्यथा रचनासंभवान्' इन पंक्तियों पर व्याख्या करते हुए कर्णकगोति ने लिखा है-

'श्राममत्र'शकारिए।मित्यादिना संमदायिवच्छेदेन (चनान्तरसम्भवमेप समर्थयते। श्राममत्र'शकारिए। पु'सामन्यथा, पूर्वरचनावैपरीत्येन रचनादरौनादिति सम्बन्धः। श्रन्यथा रचनायां कारणमाद, श्राहोपुरुपिकवेत्यादि। श्राहोपुरुपिकवेत्यदंमानित्वेन। यथासांख्यनाशकः साधवेन सांख्यसिद्धान्यस्थान्यथा रचनं कृतं।'

इन पंक्तियों से किसी एक माधव का होना स्तष्ट होता है, जिसका सम्बन्ध सांख्यं से हैं। उन्वेक और कर्णकारोमि के पाठों में माधव के विशेषण पर, बहुन ही ध्यान देने योग्य हैं। उन्वेक उसको 'सांख्यनायक' और कर्णकारोमि 'सांख्यनाशक' जिल्लता है। इन पाठों के सम्बन्ध में यह नहीं कहा जासकता, कि लेखकप्रमाद से इनमें कोई सा पाठ अन्यथा होगया हो। उन्वेक का पाठ, जिस प्रसंग में दिया गया है, उस रिष्ट से सर्वथा गुक है, उससे स्पष्ट है, कि वह माधव को एक सांख्याचार्य समकता है।

कर्णकामि का पाठ भी, जिस प्रसंग में दिया गया है, उस प्रसंग के सर्वधा शतुक्त है। वहां श्रम्य पाठभेद की कल्पना नहीं की जासकती । इसप्रकार माधव को 'सींख्यनाहाक' कहना, उसके प्रति कर्लुकामीम की उम मनोभावना को प्रकट करता है। माध्य ने सांख्यसिद्धान्तों का जिस रूप में प्रतिपादन किया, यह श्रवश्य धर्मशीर्त एवं कर्लुग्योमि की भावना के प्रति-

इसी प्रत्य का छुत्र प्रकरण, 'तत्त्वसमाससूची' के स्वास्त्वाकारः प्रसंग में हंक्या ६ पर निर्दिष्ट स्वास्त्वा ६। स्वित्वा ।

<sup>•</sup> र्कोक्यात्तिक, चोदनासून, १को॰ २४३ । स्रोस्ट १६४० का महास विश्वविद्यावय संस्करण पु॰ ११३ ।

<sup>»</sup> प्रमाखवार्तिक, कर्णक्योमिकृत स्थास्या सहित, पृ० ४६४ I

कूल थे, जिसके कारण कर्णकगोमि ने उसके लिये 'सांख्यनाशक' पद का प्रयोग किया। इसप्रकार इस लेख से यह भी स्पष्ट होजाता है, कि घमकि त्ति और कर्णकगोमि जिस सम्प्रदाय परम्परा का अनुसरण करते थे, उसमें सांख्यसिद्धान्तों का जो रूप समक्ता जाता था, उसके विपरीत अपने विचार माधवने प्रकट किये। अभिशाय यह है, कि माधवके पूर्ववर्त्ता बीद्ध विद्वानोंने किपलके जो सिद्धान्त जिस रूप में समके थे, माधव ने उनका विरोध किया, और किपल के वास्तविक मतों को जैसा उसने समका, प्रकट किया। इससे किसी एक सांख्याचार्य माधव की स्थित अरवन्त स्पष्ट होजाती है, जिसने अपने समय में सांख्यसिद्धान्तों के निरूपणमें बौद्ध विद्वानों से टककर ली।

(३)—दिङ्नागप्रणीत प्रमाणसमुच्चय ' [ प्रत्यचपरिच्छेद, रलो० ३१ ] की व्याख्या करते हुए टीकाकार जिनेन्द्रयुद्धि ने टीका में लिखा है—

'कपिलादयो मन्यन्ते । सुखादीनां स्वरूपं सर्वत्र एकमेवेति । माधवस्तु सर्वत्र तानि भिद्यन्त इति ।'

(४)-यही टीकाकार ३४ वें रत्नोक की टीका में पुनः तिखता है-

'माधवपत्तादस्य न्यूनदोषत्वादित्येवमुक्तमिति न दोषः।'

इत उल्लेखों से एक सांख्याचार मायव की स्थिति तो स्पष्ट हो ही जाती है, इसके श्रांतिरिक्त सख्या ३ का उल्लेख, हमारे ध्यान को कर्णकगोमि की पंक्तियों की श्रोर श्राकृष्ट करता है। धर्मकीर्ति त्योर कर्णकगोमि इस बात को समकते हैं, कि मायव ने सांख्यसिद्धान्तों की श्रन्यथा रचना की। 'श्रन्यथा' का यदी श्रमित्राय होसकता है, कि कपिल श्रादि प्राचीन श्राचार्यों ने सांख्य के किसी सिद्धान्त को जैसा माना है, माध्य ने वह मत उससे विपरीत रूप में प्रदर्शित किया है। संख्या ३ में ऐसे ही एक मत का निर्देश है। इन बौद्ध विद्वानों के लेखों को मिलाकर देखने से यह स्पष्ट होंजाता है, कि ये विद्वान्त सांख्यसिद्धान्तों को जिस रूप में श्रापने प्रत्यों में उपस्थित करते थे, माध्य ने उसक् प्रश्ल विरोध किया, और क्षित के सिद्धान्तों का वास्तिक स्वरूप उपस्थित करने को यस्न किया। जिसको बौद्धिद्वानों ने श्रपने दृष्टिकोण से श्रन्यथा रचना समका।

इस दृष्टि से संख्या ३ के प्रमुख मतमेद का यदि विवेचन किया जाय, तो उक्त परिएाम पर पहुंचने की हम श्वाराा रखते हैं। 'सुखादि' से सत्तव श्वादि का ही पह्ण किया जासकता है, जो कि सत्त्व श्वादि प्रकृतिरूप हैं। क्योंकि विकृतरूप सुखादि का एक होना श् सर्वधा श्वसंगत हैं, तथा किसी भी श्वाचार्य ने ऐसा स्वीकार नहीं किया है। इसलिये यही

प्रमाखासमुख्य, मैसोर राजकीय शाखा प्रैस से खीस्ट १६३० में प्रकाशित, तथा प्या धार० रंगास्त्रामी,
 धार्यगर पुन० पुन, द्वारा सन्यादित तथा तिब्बती से संस्कृतरूपान्तरित ।

सुख, दु:ख, मोह, श्रर्थात् सस्व, रजस्, तमस्।

देखें, कारिका १०, 'हेतुमद्निश्यमन्यापि सिक्रियमनेकमाश्रितं श्रिद्मम्, सावयवं परतन्त्रं न्यकः,

संभावना होसकती है, कि प्रकृतिरूप सस्य रजस् तमस् ही सर्वप्र एक एक न्यक्ति रूप माने जाने चाहियें। श्रमिष्राय यह है, कि प्रकृतिरूप सस्य, सर्वत्र एक ही है। इसीप्रकार सर्वत्र एक ही रजस् श्रौर एक ही तमस् है। कपिल का ऐसा मत है। परन्तु इसके विपरीत माधव, श्रनेक सस्य श्रनेक रजस् तथा श्रनेक तमस् मानता है। माधय का कोई प्रन्थ हमारे सन्मुख नहीं है, इसिलिये हम उसके मत को सर्वथा स्पष्ट नहीं कर सकते। प्रमाणसमुख्य की टीका के श्राधार पर जो माथ प्रकट होरहा है, केवल उसीका हमने उदलेख किया है।

ख्य यह जानना खावरयक है, कि किपल का उक्त मत माने जाने का क्या खाधार कहा जासकता है। यदि किपल के सिद्धान्तों का शितिनिधि सांख्यकारिका को मानिल्या जाय, तो यह कहना होगा, कि किपल के उक्त मत का श्वष्ट उल्लेख इस प्रन्थ में नहीं है। तथा इसप्रकार के अश्वष्ट ' उल्लेखों का निर्वाह, दोनों ही प्रकार से किया जासकता है। एक सक्त्र एक रजस् और एक तमस, इन के सपुरायकत प्रकृति की एकता का जिसप्रकार उपपादन किया जासकता है, उपीप्रकार छोने क सर्प खादि की स्थिति में भी किया जासकता है। वस्तुतः अकृति की एकता का यही नियामक क्यों न माना जाय, कि सर्य रजस् तमस्, इनमें से कोई भी विना एक दूसरे की सहायता के कुछ भी कार्य नहीं कर सकते। अर्थात ये मिलिल ही कार्य कर सकते हैं, इसी स्थिति को प्रकृति के एकश्व से प्रकट किया गया है, जो भाव कारिका १२ से स्पष्ट होता है। इसीप्रकार ज्यापित्व की भावना का भी ऐसा खाधार कहना चाहिये, कि कोई भी स्थल प्रकृति—कार्य से रिक्त नहीं, इसी दृष्टि से प्रकृति को ज्यापी कहा गया है।

इसके अतिरिक्त सत्त्व के लघुरवादि, रजस् के चन्नत्वादि और तमस् के आवरकत्त्वाः। स्वायम्ये सांव्यप्रम्थों । में कहे गये हैं। जो इस बात को ध्वनित करते हैं, कि सत्त्व अनेक व्यक्ति हैं, जिनके लघुरवादि साधम्ये अथवा असाधारण धर्म कहे गये हैं। इसीप्रकार अनेक रजस्व व्यक्तियों के चलत्वादि और अनेक तमस्व्यक्तियों के आवरकत्वादि साधम्ये हैं।

श्रीमाय यह है, कि सर्वत्र संसार में एक हो सत्त्व एक ही रजस् और एक ही तमस् है, ऐसा किएल के नाम पर स्मष्ट उल्लेख कहीं नहीं मिलता। इसलिये किएल के सिद्धान्त को भावन जे जीन समझा था, वह बौद्ध विद्धानों की भावना के प्रतिकृत था, इसीलिये समयतः कर्णुक्तोमिन ने उसको 'सांख्यनाशक' पद से याद किया है, वस्तुतः यह 'सांख्यनायक' ही था। भावच के जीवन के सम्बन्ध में एक और सुचना इम उपलब्ध करसके हैं।

(४) —चीनी यात्री युश्र न-च्यॉग के यात्रावर्धन में सांख्याचार्य माथयका उन्तेख आता है। यह गया के कास पास मगय भाग्त में जि़वास करता था। राज्य की ओरसे पर्यान्त भूमि संवन्ति इसकी जागीर के रूप में मिली हुई थी। प्रजा और राजपरिषद् में सर्वत्र इसकी

नेसीं, कारिका १० में स्थवत के विष्तित, श्रस्थवत को पूक कहा है।

र सांख्यकारिका १३ । सांख्यसूत्र १, १२०-१२८ ।

वद्दी प्रतिष्ठा थी। यह वद्दा विद्वान् और साख्याचार्य माधव के नाम से प्रसिद्ध था। कालान्तर में दिल्ल देशनासी, गुणमित बोधिसत्त्व नामक एक बौद्ध विद्वान् के साथ इसका शास्त्रार्थ हुआ, और वसी अवसर पर माधन का देहान्त होगया। यह शास्त्रार्थ माधव के निवासस्थान के समीप ही हुआ था, और इसका आयोजन, तास्कालिक राजा की ओर से गुणमित बोधिसत्त्व की प्रेरणा पर, किया गया था। युऑन्-च्वांग के लेखानुसार मावन इस शास्त्रार्थ में पराजित हुआ, और गुणमित बोधिसत्त्व के विजयोपलच्य में राजाने उसकी विद्वना से प्रभावित होकर उस स्थान पर एक वौद्ध 'संघाराम' (मठ) का निर्माण करा दिया। उन्त चीनी यात्री ने इसी संघाराम के वर्णन के प्रसंग में सांख्याचार्य माधन का उदलेख किया है ।

इत लेखों से यह स्पष्ट होजाता है, कि सांख्याचार्य माधव का काल, धर्मकीर्त्त से पूर्व था, श्रीर वह गुणमति बोधिसत्त्व का समकालिक था। धर्मकीत्ति का काल, विक्रम संगत् के सप्तम शतक का श्रीन्तम (श्रीर खोस्ट सन् के सप्तमशतक का पूर्व) भाग वताया जाता है। गुणमति बोधिसत्त्व का काल श्रभीतक भी श्रानिश्चित है।



# समाप्त #

SI-YU-KI, BUDDHIST RECORDS of THE WESTERN WORLD.
by Samuel Beal vol.II.PP.104-109. Kegon Paul, Trench, Trubner &
Co. Ltd, London, द्वार ककिया । का ON YU'N CHWANG's travels in
India, by Thomas Watters M.R.A.S., समझ प्रवादिक सोसावटी सन्दर्भ हाता,
140-१६ मह मह महाराज । vol.II.P.108.